

پرويزي

طلوُرع إلا الرشك الأولى والمالك المنطقة الاجك



نظام ركوبيت

ايريش الآل: 1955ء

ול איטעק: 1978.

الديش بم: 1999ء

الديش هشم: 2013م

مطبع: طبیب اقبال پرنزز راکل پارک لا مور کپوزنگ ایند فریزائنگ: محمد نوید colorchoice2008@yahoo.com طلوع الأرست (رجنرو) 25-نيا كلبرك2' لا مور 54660 ياكتان

قۇن ئىر :35764484, 35753666 trust@toluislam.com www.toluislam.com

ISBN: 978-969-8164-30-0

طَنُوعَ اللهِ أَرْسِتُ (رَجِوْدً) كَى مَطْبُوعات سے عاصل شدہ بُلْلَ مدن قرآنی فکرعام کرنے پر سَرف ہوتی ہے۔

# بِسُوِ اللهِ الدَّحْلِنِ الدَّحِيْدِ فَهِرِئْت مِثْمُولات فَهْرِئْت مِثْمُولات فَطْاً إِرْلُوْ بِبِيّت

| سنجد | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صغح | مضمون                                                                       |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 05   | البذائر قى كے لئے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | دِحِ پیشانی                                                                 |
|      | (i) نقطهٔ آغاز۔(ii) سيدهي راه-اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - ( | برس <sup>ن</sup> مشمولات                                                    |
| 06   | (iii) منزل مقصود کا تعین ضروری ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | H   | ورُکٹ (طبع اول)                                                             |
| 06   | يىم مفهوم بكائات كے بالحق پيدا ہونے كا۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | S   | يش لفظ (طبع دوم)                                                            |
| 07   | حاصلِ بحث۔<br>اشیائے کا نکات کو ان کی منزل تک فکیٹے کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | پہلایاب                                                                     |
| 08   | راجنمائی کہاں ہے گئی ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اسلام كيابة                                                                 |
| 08   | سائنس کہتی ہے کہ بیرسب کھھان کے اندرجبلی طور<br>رموجود ہوتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | ا تنات كى برش إرتفائى كى منازل طي كرربى                                     |
|      | قرآن کہتا ہے کہ جوقوت ان کی تخلیق کی ذمددار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 01  | -4                                                                          |
| 08   | ہے وہی افیس پی جبلی راہنمائی عطاکرتی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 02  | ملسلة ارتقاء ہے مقصود کیا ہے؟<br>تمام اشیاء کی مضمر صلاحیّتوں کی نشو ونما۔  |
| 09   | اس کانام قرآنی اصطلاح میں وقی ہے۔<br>کا نئات کی ہرشے اِس وقی کے اتباع میں سرگرم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 03  | اے دیویت کہتے ہیں۔                                                          |
| 10   | المامل ال |     | یو بیت کے لئے ضروری ہے کہ<br>(i) مختلف عناصر میں یا ہمی تعاون ہو۔اور        |
| 10   | سمى كومجال سرشى نېيىن -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 02  | (ii) اِن عناصر میں آوازن و تناسب قائم رہے۔                                  |
| 10   | اس کانام اسلام ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 03  | را) این ما مرین وارن وال سب مرید<br>ن طریق کو صراط متعقیم پر جلنا کہتے ہیں۔ |
| 11   | يعنى نظام ربوبيت كى يحيل _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 04  | -0:4-4-4-                                                                   |

| صفح | مضمون                                            | صغد | مضموك                                      |
|-----|--------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
|     | ان کے نزدیک انسان میں جسم کے علاوہ پچھاور        | 11  | نسان اور دیگراشیائے کا تنات میں فرق۔       |
| 18  | بھی ہے جھے انسانی ذات کہاجا تا ہے۔               | 11  | إنسان كوافقتيار واراده ديا حميا ہے۔        |
| 18  | انسانی ذات طبیعی توانین کے ماتحت فنانہیں ہوتی۔   |     | قانون ربوبیت اور اس کی اتباع اس کے         |
| 19  | قرآن اس دوسر نظریئے کا حامل ہے۔                  | 12  | اندرجبلى طور پرموجود نبيس _                |
|     | قرآن کی رُو ہے انسانی زندگی کے تخلیقی مراحل      |     | نسان کویدقانون انبیائے کرام کی وساطت سے    |
| 20  | اورارتة كي مدارج_                                |     | ملاہے۔اے اختیار ویا گیا ہے کہ جاہے تو      |
| 21  | مادئيين كےمقابله ميں افلاطوني نظرية حيات۔        |     | اے اختیار کرلے اور جاہے تو کوئی اور راہ    |
| 21  | د نیا شراب ہے اور قابل نفرت۔                     | 13  | الين لئے تجويز كرئے۔                       |
|     | ترك آرزوے انسانی روح اپنی اصل میں                | 15  | فلاصة مبحث                                 |
| 21  | جا كريدهم موجاتى ہے۔                             |     | (دوسراباب                                  |
|     | لیعن جسم کوفنا کر وروح کی آزادی کے لئے اور       | 16  |                                            |
|     | روح ا بي اصل مين مل كرا بنا جدا كان تشخص         | 16  | إنسان كياسة                                |
| 22  | کھویٹھی ہے۔                                      |     | نانی جدوجہد کا مقصد یہ ہے کہ انسان کی      |
|     | تيراباب                                          |     | مضمر صلاحتيتين نشؤونما يا كرنتحيل تك يبغج  |
| 24  |                                                  | 16  | مائس۔                                      |
| 24  | ربوُبيّت مادسين كانقطه نگاه                      |     | س کے لئے ہمیں معلوم ہونا جاہئے کہ انسان کی |
| 24  | تحفظ خولیش کا جذب برحیوان میں موجود ہے۔          | 16  | مضمرصلاحتیتیں کون کون کی ہیں۔              |
|     | انسان کی عقل تحفظ خوکیش ہی کی تدابیر مہم پہنچاتی | 16  | جن پرمعلوم ہونا جا ہے کہانسان کہتے کے ہیں۔ |
| 25  | ے۔                                               | 16  | س باب میں دونظریے                          |
|     | میری مقل میرے تحفظ کی آپ کی مقل                  | , • | ایک نظریه 'میکانگی تصور حیات 'ایعنی زندگی  |
| 25  | آپ ڪ خفظ کي۔                                     | 16  | بس جسمانی زندگی ہے۔                        |
|     | حیوانات این حفاظت کا سامان جمع کر کے نہیں        | 7.0 | مين عصر حاضر كے سائنس دان اور مفكرين خوداس |
| 25  | ر کھے۔                                           | 17  | نظر میرے خلاف ہیں۔                         |

| صفح | مضمون                                          | سنح | مضموك                                                               |
|-----|------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 30  | يكون؟                                          |     | لیکن انسان ہمیشہ جمع کرنے کی فکر میں منہک رہتا                      |
| 31  | ضمناً ،عقل ك هيثيت _ أيك ملكه                  | 25  | -4                                                                  |
| 32  | ميكا كى تصور حيات مين معاشره كانقشه            | 26  | نسانوں میں استعداد کا تفاوت ہوتا ہے۔                                |
| 32  | نفسائفسی اور افراتفری-                         |     | اس لئے بعض انسان دوسرے انسانوں سے                                   |
|     | يكى كيفيت افراد سے آ مے برده كراقوام كى ہوتى   | 26  | زياده كما كيت جين-                                                  |
| 32  | -4                                             | 26  | س عطبقات وجوديس آجاتے ہيں۔                                          |
| 32  | نیشلزم کا تیار کرده جنبم _                     |     | سرمايد دارى كا نظام ميكاكلي تصور حيات كا لازى                       |
| 32  | اس کی بنیاد میکیا وکی سیاست پر ہے۔             | 26  | متیم                                                                |
| 33  | يعن ووسياست جس ميس                             |     | آپ اس کے خلاف کوئی عقلی دلیل نہیں لا                                |
|     | البذا انسان كى ربوبيت كانصور شدماد كيين كے بال | 27  | عة_                                                                 |
| 36  | مل سكتا بيندروحانيين سے بال-                   | 27  | حتی که کارل مارکس بھی نہیں لاسکا۔                                   |
|     | چوتھاباب                                       |     | ظام سرماییداری کےخلاف کارل مارس کی دلیل -<br>منا                    |
| 37  |                                                | 27  | تاریخی وجوب_                                                        |
| 37  | قرآنی نظریهٔ حدیث                              | 28  | عاصل محث۔<br>سے فور رہوں میں میں میں میں                            |
| 37  | قرآن نے ایک تیسرانظریہ پیش کیا ہے۔             |     | أب مى فض كوعقى دلائل ساس برأ ماده نبيس كر                           |
|     | اس نے پہلے "روحانین" کےمسلک رہائیت کی          | 28  | محتے کہ وہ غریب کی مدد کرے۔                                         |
| 37  | ترديد کی ہے۔                                   |     | آپ اے زیادہ سے زیادہ میں کہیں گے کداس                               |
|     | اس نے کہا ہے کہ دنیا کی زینتیں اور آ رائش      | 29  | میں خوداس کا فائدہ ہے۔                                              |
| 37  | انسان ی کے لئے ہیں۔                            | 29  | روعقل'' کی سمجھ میں بس یہی ایک دلیل آ سکتی ہے۔<br>سروعقل''          |
| 40  | يى تمام ابنيائے سابقہ كى تعليم تقى۔            | 29  | وہ سب کچھ ضرورت کے ماتحت کرتی ہے۔                                   |
|     | قانون خداوندی کے إتباع سےرزق كى فراوانى        | 29  | " مجھے کیاضرورت تھی کہ میں جموٹ بولٹا؟"<br>کی ریکی ہوں سے ماریکھ نے |
|     | ہوتی ہاوراس کر ک کردینے سے بھوک                |     | سیکن میکا تی نظریہ حیات کے حال بھی غریبوں ک                         |
| 41  | كاعذاب_                                        | 30  | مدوكرت ين-                                                          |

| صفحد | مضموان                                                                       | سنى | مضموك                                                     |
|------|------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------|
| 64   | عقل اورعقل میں فرق۔                                                          | 44  | وصرا تظرييه ما وكتان كا-                                  |
|      | كائنات كى شهاوتين كه بدنظام مفاوِّكل كنظريه                                  | 44  | قرآن اس کی بھی مخالفت کرتا ہے۔                            |
| 65   | ى پرقائم ہے۔                                                                 | 44  | تيسرانظرية رآن كاہے۔                                      |
| 65   | جىم انسانى كامثال -                                                          | 44  | تقىي انسانى كى بحث-                                       |
| 65   | خارجی اشیائے کا تنات کی مثال۔                                                | 45  | مفکرین مغرب کے خیالات وآ راء۔                             |
| 65   | إنساني تاريخ كے شواہد                                                        |     | "روحانيين" كے عقيدہ اور قرآني تصور ميں                    |
|      | إنفرادي مفاد كے نظرية من انساني كا وشيس لهو                                  | 46  | بنیادی فرق۔                                               |
| 65   | ولعب سے زیادہ کھی سے اکر تیں۔                                                |     | پانچوال باب                                               |
| 66   | اس کامفہوم۔                                                                  | 48  |                                                           |
|      | مفادکی کے نظریہ ہے مفہوم یہ ہے انسانی معاشرہ                                 | 48  | قرآني نطأ إربؤ بتيت                                       |
|      | میں وہی قانون نافذ ہو جو کا نتات میں                                         |     | بر دو نظریات زندگی کی توضیح۔ تھلے تھلے الفاظ              |
| 67   | جارى دسارى ہے۔                                                               | 48  | -UE                                                       |
|      | کا تئات میں اور قانون جبکہ انسانی زندگی میں اور                              | 50  | مفادِ خوایش کے نظرید کی وضاحت قرآنی روشنی میں۔            |
|      | قانون ماننے والے مشرک ہیں خواہ وہ خدا<br>سرست سر سکا یہ س                    | 51  | اليصمعاشر كاانجام جبنم يي جبنم                            |
| 68   | کی ہستی کے قائل ہی کیوں ند ہوں۔<br>مزید سے مخلیقہ مرسوس مخلیقہ ہوں میں معالم | 55  | دوسرا نظرية                                               |
| 00   | انسان کی تخلیق اور کا سُنات کی تخلیق ایک ہی قانون                            | 56  | ''انفاق''کا سجح مفہوم۔                                    |
| 69   | کے مطابق ہوتی ہے۔<br>معمد انوری میں ان معمد کا میں متازنہ ما ذنہ ما          | 56  | وهِ لفن " عن بيخ سربيت ذات موتى ہ-                        |
| 69   | اس لئے ان دونول میں آیک بھی قانون نافذ ہونا                                  | 56  | افقاق خورتمهاري اپني ذات كے لئے ہے۔                       |
| oa   | اس ال ال منتقبل كي خشكون ال مامل                                             | 59  | نف آ دم بخت کی زندگی اوراس سے مبوط۔                       |
| 71   | ان محق میں۔                                                                  | 61  | ی فردوں م گشتہ کی بازیا بی مقصودِ حیات ہے۔                |
| 11   | -01034                                                                       | 62  | قر آئی روشنی میں ان دنول نظر بول کا تقابل۔<br>سنگارین     |
|      |                                                                              | 63  | مفادِ کلی کا نظر پیصرف وحی کی بنیادوں پر قائم ہوسکتا<br>- |
|      |                                                                              | 00  |                                                           |

| صفح | مضمون                                                       | سنح | مضموك                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|
| 97  | تيسرامسلمه بنوع إنساني ايك بى برادرى ب-                     | 91  | -3-12 re-                                       |
|     | چوتھا سلّے: زندگی موت کے ساتھ ختم نہیں ہو                   | 91  | فيروشركا قرآني تصور                             |
| 97  | جاتی' آ مے بھی چلتی ہے۔                                     | 92  | تحرره جونوع انسانی کی منفعت کے لئے ہو۔          |
|     | إى كالازمى جزوتا نونِ مكافات عمل پرايمان                    | 92  | تشروه جوأس كے خلاف مور                          |
| 98  | لانائیمی ہے۔                                                | 92  | قرآني تعليم كاماحصل كياب؟                       |
|     | ر وگرام کی آگی کڑی تعلیم کتاب کے ذریعے اس                   | 92  | غرا                                             |
| 98  | نظام کی اہمیت کوول نشین کرا تا۔                             | 93  | فيركامفيوم: برقتم كى خوشحاليان اورخوش گواريان _ |
|     | اس ے آ کے اِن افراد میں باہمی رابطہ اور ایک                 | 93  | نبیائے سابقیے نے بھی اپنی اقوام سے یہی کہا۔     |
|     | اليي فضا كي تخليق جس مين سي تصور برونت                      | 94  | ىپى قرآن كى تعليم ہے۔                           |
| 99  | ماض ہے۔                                                     | 95  | آ تصوال باب                                     |
| 99  | اے "قیام صلوۃ" کہتے ہیں۔                                    |     |                                                 |
| 99  | نظام صلوة كالمحيح مفهوم                                     | 95  | عملي برو گرآ)                                   |
| 99  | قوم شعيب كاعتراض -                                          | 95  | د ونول نظریج سامنے آھئے۔                        |
| 100 | قرآن کی رُدے مصلی کون ہے؟                                   |     | نسان مفاوخويش ك نظرية كوآساني سافتيار           |
|     | جس سے ول کی محمرائیوں سے نظامِ رپوبیت<br>                   | 96  | کرلیتا ہے۔                                      |
| 102 | -2/1                                                        |     | مفادِ گلی کا راستہ پہاڑ کی بلندی پر چڑھنے کے    |
| 700 | ایک اہم سوال: وہ جذبہ محرکہ کیا ہے جس پر کسی                | 96  | مرادف ہوتا ہے۔                                  |
| 105 | معاشی نظام کی ممارت اُستوار ہوتی ہے۔                        |     | س دشوار گذار رائے پر لے جانے کے لئے             |
|     | اس کے ساتھ ہی آئیس زیادہ سے زیادہ حصہ مال                   | 96  | قرآنی پروگرام۔                                  |
|     | ودولت کو إجماعی امور میں صرف کرنے کی                        | 96  | بنيادى حقائق كالبطورا يمان حتليم كرنا-          |
| 106 | ترغیب دی جاتی ہے۔                                           | 96  | اوّل:وي پرايمان-                                |
| 400 | اس طرح البیس رفتہ رفتہ نظام ربوبیت کے آخری<br>جا سے سون سند |     | دوسرا مسلمه: كانتات مين ايك عى قانون            |
| 106 | مراحل تك كه چاياجاتا ہے۔                                    | 97  | چاری وساری ہے۔                                  |

| صفح | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صغد | مضمون                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------|
| 114 | کی ڈسددار یال خود یخو د پوری مور بی میں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اس عبوری دور میں بھی الی کیفیت پیدا کر دی    |
| 114 | ایسےمعاشرہ کی بے پناہ تو تنس۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | جاتی ہے جس میں ذاتی اَملاک اور جائتداوگی     |
| 115 | فرواور جماعت كتعلق كامتليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107 | مخبائث نبيس رہتی۔                            |
|     | یورپ نے سب کچھ سوسائٹی یا اسٹیٹ کو قرار دے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | اس طرح أن افراد برمشتل ايك پارني متشكل بو    |
| 116 | ديا ہے فروکی کوئی ہتی یاتی نہیں رکھی۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 108 | جاتی ہے۔                                     |
| 117 | بيا يك بت بستاندمسلك ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اس کے بعدان افراد اور معاشرہ میں ایک معاہدہ  |
|     | قرآن كے نزديك مقصود بالذّات فردكي يحيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 109 | اونا ہے۔                                     |
| 118 | فات ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     | یداین محنت کا ماحصل معاشرہ کی تحویل میں دے   |
| 119 | The state of the s | )   | دیتے ہیں اور معاشرہ ان کی مجملہ ضرور بات     |
|     | اس لئے فردے لئے ضروری ہے کہ جماعت کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 109 | زندگی کالفیل بن جا تا ہے۔                    |
| 120 | ساتھورے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اس معاہدہ میں اللہ ہمراد وہ معاشرہ ہے جو خدا |
|     | نظام کی اطاعت بھی اس لئے ہے کہ قرد کی محیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | کے نظام ربوبیت کے قیام کے لئے متشکل          |
| 120 | ذات ہوجائے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 109 | _91                                          |
|     | مير بردامشكل مرحله ب كدفظام كي دسيلن كوبعي قائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | اس کے بعد سے کو ضرورت بی نہیں رہتی کدوہ رزق  |
|     | رکھا جائے اور افراد کی حریت و آزادی بھی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 111 | سمیٹ کرجمع رکھے۔                             |
| 120 | قائم رہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | اس میں ارباب حل و عقد بھی کسی ووسرے کی کمائی |
| 120 | نظام ربوبیت بی چهرتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 113 | پرهیش نبیس کرتے۔                             |
| 120 | اس كى اولين مثال خوورسول الله تے قائم قرمائي۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 113 | وه بھی'' دیتے'' ہیں' کیتے''مبیں۔             |
|     | اب خود بورپ کے مفکر بھی اثبات ذات اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | اس معاشرہ میں عزت وتکریم سے معیار بھی بدل    |
| 120 | حریت فکری ضرورت محسوس کررے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | جاتے ہیں۔معیار دولت نہیں بلکہ فرائض کی       |
|     | کیکن اس کا اِمکان صرف وجی کی رُوے تائم کروہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 113 | ادائیکی قرار پاجاتی ہے۔                      |
| 122 | نظام ربوبیت میں ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 113 | اور تجارت کا مسئلہ بھی حل ہوتا ہے۔           |
| 123 | ايك شُبه كاازاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | اس معاشرہ میں عقل کا اطمینان ہوجاتا ہے کہاس  |

| مفح | مضمون                                       | مني | مضمون                                          |
|-----|---------------------------------------------|-----|------------------------------------------------|
| 139 | گئے۔                                        |     | نظام ربوبيت مين ومضروريات " كے تغين مين        |
| 139 | اس کی وجہ؟                                  | 123 | کیمانیت نہیں ہوتی۔                             |
| 140 | تاريخ كوقر آن كى روشى ميں پر كھئے۔          |     | افراد کے انفرادی ذوق کا خاص طور پر خیال رکھا   |
|     | أيك اجم اعتراض: أكر انفرادي ملكيت نبيس تو   | 124 | جائےگا۔                                        |
|     | صدقہ وخیرات اور ترکہ ومیراث کے احکام        | 124 | كميونزم اور إسلام-                             |
| 141 | س لتے ہیں؟                                  |     | أنوال باب                                      |
| 142 | اس کاجواب: به عبوری دور کے احکام ہیں۔       |     |                                                |
| 144 | قانونِ ورافت كے متعلق قرآئي تصريح۔          |     | لشكش                                           |
|     | دسوال باب                                   |     | ای وعوت انقلاب کورسول اللہ نے قریش کے          |
|     | (150)                                       | 126 | سامنے پیش کیا۔                                 |
|     | يرث ما يكردو                                | 127 | مخالفت كي انتها يجرت كازمانه .                 |
|     | رسول الله نے اس نظام کو قائم کیالیکن اس کے  | 128 | مخالفین کوآخری منذیر۔                          |
| 146 | بعد بينقام دَرجم برجم موكيا-                | 130 | اقوام سابقه كانجام عجرت أنكيزى كي تلقين -      |
| 146 | أيك شُبركا ازاله-                           | 133 | عمل أوراس كے نتائج كے درميان مهلت كا وقفد      |
|     | كيا اب مسلمانول كى باز آ فرينى كى كوئى صورت |     | انظار کرو۔ متبحہ خود بتادے گا کد کس کا پروگرام |
| 148 | 5€                                          | 134 | كامياب ربا-                                    |
| 148 | اس كاجواب" إل "ميس ب-                       | 136 | انہوں نے مکہ بھی چھوڑ دیا۔                     |
| 149 | ليكن أما زكارس طرح كياجائي                  | 136 | کیکن مخالفین نے وہاں بھی تعاقب کیا۔            |
|     | اس کے لئے اس نظام کے نتائج پر یقین محکم     |     | اب اس خالفت کا مقابلہ شمشیرے کرنے ک            |
| 150 | کی ضرورت ہے۔                                | 137 | اجازت دی گئی۔                                  |
|     | اس کی مخالفت ہوگی مترفین کے گروہ کی طرف     | 750 | بید بوبیت کے نظام کی آخری کڑی ہوتی ہے۔         |
| 153 | -=                                          | 138 | يعنى — شليم جال-                               |
| 1   | اس کے کدان کے منہ کوانسانی خون لگ چکا       | 1 1 | ایک سمنی گوشہ ۔ روایات سے سندنیوں پیش کی       |

| مغي | مضمون                                                             | منى | مضمون                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------|
|     | اس اجمال كاتفصيل _                                                | 153 | -4                                             |
|     | انسانوں کےخودساختہ نظام اور نظام ربوبیت کا                        | 154 | مرمايه پرستول كى طرف سے فالفت _                |
| 185 | تفصيلي تقابل _                                                    | 154 | اور زہبی پیشواؤل کی طرف ہے بھی۔                |
| 188 | يدانقلاب مسطرح لاياجائع؟                                          | 159 | سین آخرالا مرکامیا بی ای جماعت کی ہوتی ہے۔     |
| 188 | ايك زالے طريقہ ہے                                                 |     | ا كرمسلمانول في اس كے لئے كوشش ندہمي كى تو     |
| 189 | روس كا انقلاب انقلاب تهبين شورش تقى _                             | 160 | بھی بیانقلاب آ کررہےگا۔                        |
| 190 | صحیح انقلاب قرآن کی رُوے آتا ہے۔                                  | 161 | لىكن خداكي قاتى قانون كيمطابق-                 |
|     | انسانی مشکلات در حقیقت " فالتوردی" کی                             |     | دنیا آ سند آستد ای اِنقلاب کے قریب آرہی        |
| 190 | پيدا کرده بي _                                                    | 162 | -4                                             |
|     | قرآن اس کاحل بناتا ہے۔ وہ ایسی جماعت تیار                         |     | گیار ہواں باب                                  |
|     | كرتا ب جواس روي كونوع انساني كي                                   |     |                                                |
| 191 | منفعت كيليخ لتر لتح يجرب_                                         |     | ح فسيرخ                                        |
|     | ای کا نام إسكام بادراس يكل كرنے والول كا                          | 166 | کتاب کی تفصیلات کا خلاصه۔                      |
| 193 | نامُسَلّم-                                                        | 173 | مسلمان اس آواز پر بہت کم توجددےگا۔             |
| 193 | زماندگوای جماعت کاانتظار ہے۔                                      | 173 | اعتراض يهو كاكديني آواز بـ                     |
|     | تكما                                                              |     | مسلمان کی حالت زمانی نزول قرآن کے اہلی         |
| 405 | ر فادر که در                  | 175 | - تابكان -                                     |
| 195 | اسوشلزم _کمپونزم _مرمامیدداری _<br>ایرین میره میشور میران میرونده | 175 | ایک اوراعتراض۔                                 |
| 196 | ا ماری ند ہیں پیشوائنیت کا مؤقف<br>اس                             | 175 | "<br>بیتجیر"اشتراکنت" ہے متاثر ہوکر لی گئے ہے۔ |
| 197 | مار کسنوم<br>امر افغار سروز                                       | 175 | اس کا جواب۔                                    |
| 197 | اس نظر میہ کے بائی۔<br>من نیز دو میں ساتھ میں                     |     | وہ قوت کون سی ہے جس کے زور پر بیانظام قائم ہو  |
| 198 | انسانی زندگی کانضور۔<br>مدریخ کی ای تعد                           | 180 | 98415                                          |
| 199 | تاریخ کی مادی تعبیر۔                                              | 180 | ،<br>پیرقوت قانون خداوندی کی قوت ہے۔           |

| مضموك                                    | سني | مضمون                                           | صفح |
|------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|-----|
| مابطة اخلاق واقدار                       | 201 | زرعی إصلات-                                     | 223 |
| رهب أيك افيون -                          | 202 | منزل دوم: التباعيّت كى طون إقدام-               | 224 |
| لىفەم بدلىت ب                            | 203 | صدقات كاإجماع لقم ونسق-                         | 224 |
| ن فلسفه برشقید-                          | 205 | مال ورولت كے نظام ميں إصلاح۔                    | 225 |
| وشكرم عبورى دوركا نظام                   | 208 | سائل ومحروم كاحق-                               | 225 |
| ں نظام کی کمزوریاں۔                      | 209 | بال غنيمت _                                     | 226 |
|                                          | 211 | دولت كاإكتناز_                                  | 226 |
| کمپوٹز م:اساس محکم کے بغیر۔<br>رہیں: مدم | 214 | رِ يَوْ قَرْمَ أَنْ نَظَام كَ خَلَاف جَنَّك ہے۔ | 227 |
| فرآبی نظا ک                              |     | مضاربت۔                                         | 227 |
| نبانی زندگی۔                             | 214 | مزارعت _                                        | 227 |
| ات انسانی کی اہمیت۔<br>• • • •           | 215 | سمرشل!نٹرسٹ۔                                    | 227 |
| ستقل اقدار _                             | 215 | زمین مے متعلق ا گلافتدم۔                        | 228 |
| نفیکشِ تضاوات _<br>دور                   | 217 | معاوضة صرف محنت كاب_                            | 229 |
| فيريقس-                                  | 219 | پیدا دار میں انسان کا حصہ یجھتی کی مثال۔        | 229 |
| (آن کامعاشی نظام۔                        | 220 | رقبوں کی تحدید۔                                 | 231 |
| ہوک خدا کا عذاب ہے۔<br>۔                 | 220 | تيسري منزل جمسي ل كار -                         | 231 |
| هن پرداتی ملکت تبین موسکتی۔              | 220 | اسلامي مملكت كي دجرة جواز _اقامت صلوة وايتائ    |     |
| آرض الله                                 | 221 | زکو <del>د</del> _                              | 232 |
| عاشی نظام کا <i>بتدر</i> ی نفاذ۔         | 221 | خداےمعابرہ۔                                     | 232 |
| ئزل اوّل: ہُفٹ اُوی زندگی۔               | 222 | اختلاف صلاحيت _                                 | 233 |
| غرادی ایم <sup>ی</sup> ل -               | 222 | قارونیت: میرامال میری منرمندی کا نتیجه ہے۔      | 233 |
| مدقات_                                   | 222 | قل الْعَفُو                                     | 234 |
| ل ودولت ميں إصلاح۔                       | 223 | زين كاسئلمه سوّاع للسّاليلين-                   | 234 |

| صفحد | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صفح | مضموك                                      |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| 250  | تاكمانفرادي ذمه داري متعين شهو سكے_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 235 | تكذيب وين كون كرتاب؟                       |
|      | صرف احساب عدامت عى بازة فرينى كى بنيادين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اركسزم كے عبورى دوراور قرآنى نظام كے عبورى |
| 250  | سکتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 235 | وور می فرق-                                |
| 250  | ابلیس اور آدم میں فرق۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 236 | و قبال اور مار تسزم _                      |
|      | زمانه انسان كوقر آنى فلسفة حيات كي طرف لاربا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 240 | إسلامك سوشلزم -ايك اصطلاح -                |
| 250  | -4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 221 | اس إصطلاح كا اولين إستعال -                |
| 250  | فردکی انفرادیت کا اقرار ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 242 | پروفیسر ٹوئن تی کاسوال اوراس کا جواب_      |
| 252  | حقوق اور ذمیددار بول کالعلق به<br>در درد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 243 | یا کتان میں کا شتکاروں کے مسئلہ کاحل۔      |
| 254  | طرنق کار؟: ایک اہم سوال۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | اسلامی سوشلزم کی اصطلاح کے استعمال میں حرج |
|      | جہاں کرنے ناکام وگیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 243 | کیا ہے؟                                    |
| 256  | Secretary and the secretary an | 245 | اسلامي سوشكزم - جمع بين النقيضيين -        |
| 256  | ( سنائی تاریخ کا ابتدائی دور۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 245 | آخری مرحسالہ                               |
| 257  | ا مناس مارس ما ابتدان دوریه<br>مغر بی مفکر بن کی کوشش-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 245 | ار کسزم اورا قبال ب                        |
| 257  | افلاطون اورار سطو کے نظریات۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 246 | اركسزم اورقا كداعظم" _                     |
| 258  | مركة للزم: ذاتي مفاد كاجذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 246 | مملكت كاسيكولر تضور                        |
| 258  | حكومت كى عدم مداخلت كانظرىيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 248 | تتهة:قرآن كےمعاشى نظام كى بنياد_           |
| 259  | ميادلهُ اشياء كانظام _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 249 | قلب وتظركا انقلاب-إيمان-                   |
| 259  | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 249 | مار كسزم كے فلسفة كاعملى نتيجه۔            |
| 259  | نظام سرمایدداری: آ دم معتد اوراس عمتبعین-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | 1-جرائم عام بو محية اوراحساس عدامت جاتا    |
| 260  | سرمایدداری کےخلاف روعمل۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 249 | -4-                                        |
| 260  | رابرث اوون كانظريه اشتراكيت _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | 2- فلط كاريول كي قدمه دارجم تبين بإطل كا   |
| 261  | لو کی بلان اور براوص کے خیالات۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 249 | اقتصادی نظام ہے۔                           |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | 3- جرائم جوم ميں شامل موكر كے جاتے ہيں     |

| صفح | مضمون                                         | سنح | مضمون                                     |
|-----|-----------------------------------------------|-----|-------------------------------------------|
|     | سوشلزم فظام مرمايدوارى سے بدتر نتائج بيداكرتا | 261 | كارل ماركس_                               |
| 279 | -4                                            | 262 | كارل ماركس كا فلسقه                       |
| 280 | غلامی اورآ زادی میں بنیادی فرق۔               | 265 | مارس كامعاشي نظام_                        |
| 280 | فرعون اورقوم موني كي مثال _                   | 265 | ماركس كاعجز: جذبة محركة؟                  |
| 280 | سوشلزم کی نا کامی کی بنیا دی وجه۔             | 266 | سوشلزم اورتشدّولا زم وملزوم میں۔          |
| 280 | متليكاهل؟                                     | 267 | لینن اور شاکن کی وضاحتیں۔                 |
| 280 | انسانی صلاحتیتیں منجاب اللہ (تھم) ہیں۔        |     | اشتراكى اخلاق: عندالضرورت اپنون سے بھى    |
| 282 | صلاحيتوں من اختلاف۔                           | 268 | فريب داى _                                |
| 282 | گھر کی مثال۔                                  | 268 | مقاصدا درذرائع كاتعلق                     |
|     | مخلوق ساری ہے كنبه خداكا -كتاب ملاى كا يبلا   | 269 | چین کا نظام سوشلزم اور ماؤ۔               |
| 282 | سبق_                                          | 269 | ادكن عآك                                  |
| 283 | كفران فمت عمراد                               | 271 | جذبة محركه: ايمان                         |
| 283 | رزق حلال _                                    | 272 | مِنى بروحى را ہنمائى_                     |
| 284 | غیرالله کی طرف منسوب رزق حرام ہے۔             | 274 | قرآن كى رُوسے ايمان كامقبوم۔              |
| 284 | رزق الله مع مفهوم -                           | 274 | معاشی نظام کے دواہم ستون۔                 |
| 285 | ايمان بالاخوت _                               | 274 | وَمَا يَكُمْ فِنْ لِغِمُ وَكِينَ اللهِ-   |
|     | فارجی حالات میں تبدیلی کا تغیرفس کے ساتھ      | 274 | نعمت كامنهوم _                            |
| 286 | تعلق-                                         | 275 | رزق خدا کی نعمت ہے۔                       |
| 287 | احباس بإزيس-                                  | 277 | اقوام عالم پرفضیلت نعت ہے۔                |
|     | اعتراض: محنت کے معاوضہ کے بچائے ضرورت         | 278 | قارونی ذہنیت۔                             |
| 288 | کےمطابق ویناظلم ہے۔                           |     | سوشلزم اور نظام سرمایه داری مین چندان فرق |
|     | جواب: قرآنی نظام میں ہر کام کر نیوالا بطیب    | 279 | خيل-                                      |
| 288 | فاطربيعا بتائے۔                               | 279 | أجرتي مقرركرت كاليانه: صلاحيت كار         |

| مغي | مضموان                                                                 | سنح | مضمون                                           |
|-----|------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|
| 303 | انسانی تخلیق۔                                                          | 289 | مافزين أنكث أكا قران                            |
| 306 | انسانی زندگی کی مشکش۔                                                  | 000 |                                                 |
| 308 | قانون اضداد_                                                           | 289 | سلام ایک دین ہے۔<br>مرام ایک دین ہے۔            |
|     | (قوموں کے استبدال واستخلاف کا ابدی قانون                               | 290 | سلام اوركميونزم كاتقابلي مطالعه                 |
| 200 |                                                                        | 291 | كميونزم كافلسفه                                 |
| 308 | کیاہے؟)                                                                | 291 | فا تونِ اصداد۔                                  |
| 310 | کا مُنات میں غیر متبدل کیا ہے؟                                         |     | يك ابم استثناء: ثبات ايك تغير كو ب زماني        |
| 311 | مستقل اقدار                                                            | 293 |                                                 |
| 312 | محقیش حق وباطل۔                                                        | 155 | الم کے کہتے ہیں؟                                |
| 316 | أضداد مين توافق _                                                      | 294 |                                                 |
| 317 | علم مے متعلق تصوریا                                                    | 295 | س فلسفه كا جائزه-                               |
|     | فلسفه كااثر معاشى نظام پر                                              | 296 | كياموت سے أيك فرد كاخاتمه بهوجاتا ہے؟           |
| 318 |                                                                        |     | وسرااہم تکتہ: قانونِ اضداد کے علاوہ بھی مطلق    |
| 319 | طبیعی زندگی کے تین بنیادی تقاضے۔                                       | 297 | حقیقیں ممکن ہیں۔                                |
| 319 | يل دومرول كي مدوكيول كرول؟                                             | 297 | نيسرا تكته: كميونزم مكمل ترين اورمعقول نظام ہے؟ |
| 320 | کمیونزم کی بنیا دی کمزوری۔                                             | 201 | يوتها كلته: نظام ملوكيت واستعاريت شرائكيز ب     |
| 321 | قرآنی معاشی نظام کےاصولی خدوخال۔                                       |     |                                                 |
| 324 | ماؤ كا فلسفهُ اضداد _ فلسفهُ جبريّت كي ايك شاخ _                       | 298 | من جائےگا۔                                      |
| 325 | حن آخر۔                                                                | 298 | یمجی قانونِ اصداد کےخلاف ہے۔                    |
|     | رب ارب<br>جنت وارضی اوراس کی تفکیل کی صورتیں۔                          | 299 | باب دوم: قرّانی سنده مصابت                      |
| 326 |                                                                        | 200 |                                                 |
|     | ''اشتراکیت کے ساتھ دخدا کوشامل کرلیا جائے تو وہ<br>ریست میں جہ میں است | 299 | ئٹ <i>ے مختلف گوشے۔</i><br>***                  |
| 330 | اسلام مے مماثل ہوجاتی ہے'۔ (علامہ اقبال)                               | 299 | فرآن كاطريق إفهام وتقهيم-                       |
| 332 | يارب!اي آرزويمن                                                        | 300 | نخليقِ كائنات_                                  |

| صفحد | مضمون                                                               | صنح | مضموك                                                                  |
|------|---------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 339  | ركف                                                                 | 333 | در في كى بحث                                                           |
| 340  | روجیه همچوم-<br>کوة قرآن کریم کی روشنی میں _                        | 333 | قرآن کی رُوے رِ آبو کی تعریف۔<br>معاوضہ کس چیز کا جائز ہے؟             |
|      | (سامان نشوونما بہم پہنچانا)<br>کوہ کا مروجہ تصور قرآن کے معاشی نظام | 335 | ر بوی مختلف شکلیں۔<br>جو بچھ ہم لیتے ہیں ۔عطیہ اُجرت ریو منافع مقار۔   |
| 342  | یں فیٹ نہیں بیٹھتا۔                                                 | 336 | معادضه محنت کا ہے۔                                                     |
| 342  | كوة كييفرض موكى؟                                                    | 336 | ع اورر باديس فرق _                                                     |
| 344  | کوۃ کانصاب اور شرح غیرمتبدل ہے۔                                     | 337 | وشواريان كيون پيش آتي مين؟                                             |
| 344  | اس موتف مين تبريلي -                                                | 552 | بوندسازی ہے کامنیس چلے گا۔<br>میں مسازی ہے کامنیس چلے گا۔              |
| 345  | يتائية زكوة: اسلامي حكومت كافريضيد                                  | 337 | پورساری سے میں ہیں ہے ہ -<br>رومتضا ونظام - ریور جمان ہے اس معاشی نظام |
|      | ——×··••·×——                                                         | 338 | كا جوقر آن كے معاشى نظام كى يكسر ضد بـ                                 |

## (يشيرالله الرَّحْلَنِ الرَّحِيْمِ



(طبع اوّل بادني لفظي تغير)

عقل خود بین عاقل از بهبود غیر سود خود بیند نه بیند سود غیر در نگابش سود و بهبود بهمه در نگابش سود و بهبود بهمه

آب كى معجد كے منبرے سنتے يا جاسدگاہ كى استج سے برمقام اور برگوشد سے بير آ واز آپ كے كانوں ميں آئے كى كد إسلام البي تعليم پيش كرتا ہے جس كى مثال اورنظيرونيا بيس كہيں نہيں ملتى۔ بيدہ ضابط تحيات ہے كدا گرسارى دنيا كے مفكرين ' سیاستین اور مصلحین استھے ہوجا کیں تو بھی اس جیسا کمل ضابطہ کھیات مرتب کرنا تو ایک طرف وہ اس کی کسی ایک شق کے مثل بھی مدوّن نہیں کر کتے۔ بینوع انسانی کی تدیّن معاشرتی معاشی سیائ اجماعی اورانفرادی مشکلات کا واحداور عدیم النظیر حل ا پنے اندرر کھتا ہے۔ بدوعویٰ (جس کی صدافت میں کوئی کلام تہیں ) آپ کو ہر گوشہ سے سنائی دے گا۔ کیکن اگر آپ ان حضرات ے پوچیس کداسلام کی وہ کوئی تعلیم ہے جو بے شل و بے نظیر ہے اور جس کی مثال دنیا بھر کے مفکرین استھے ہو کر بھی پیدائمیں کر سکتے تو آپ جیران رہ جا کیں گے کہ اُن کے ہاں ہے اس سوال کا کوئی اظمینان پخش جواب نہیں مل سکے گا۔ وہ اگر کہیں گے تو زیادہ سے زیادہ بیکداسلام کی تعلیم بیہ ہے کہ جھوٹ نہ بولو۔ چوری نہ کرو۔ بددیا نتی نہ کرو۔ بے انصافی نہ کرو کسی کوستا و نہیں ہر ایک ہے خسن معاملہ اور خسن سلوک ہے پیش آؤ۔سب کو بھائی بھائی سمجھو۔ ہرایک ہے ایک جیسا برتاؤ کرو۔ وغیرہ وغیرہ ۔ یا دوسری طرف وہ نماز روز ہ جے وکو ہ وغیرہ احکام مے مصالح اور منافع کوسائے لے آئیں گے۔سوال بیہے کہ جہاں تک اس اخلاتی تعلیم کاتعلق ہوہ کوئی چیز ہے جواسلام کے سواکہیں نہیں ملتی؟ بیا خلاقی تعلیم دنیا کے تمام غداہب میں مشتر کہ طور پریائی جاتی ہے حتی کہ جولوگ کمی ندہب میں اعتقاد نہیں رکھتے اور خدا کی ہستی تک کے منکر ہیں وہ بھی اِس اخلاقی تعلیم کے قائل ہیں۔ وہ بھی پنہیں کہتے کہ جھوٹ پولناا چھاہے چوری ضرور کرنی جاہیے 'لوگوں کوستانا اوراُن برظلم کرنا قابل ستائش ہے بدویانتی تابل فخرے۔ البندا اگراسلام کی ماہدلا متیاز تعلیم میں ضابطہ اخلاق ہے تواس ہے اس دعویٰ کی صدافت تو ثابت نہیں ہوسکتی کہ اس کی تعلیم ہے مثل و بینظیر ہے۔ باتی رہا نمازروزہ وغیرہ کا سوال تو آپ انہیں زیادہ سے زیادہ باتی غدا ہب کے طریق عبادت اوررسوم پرستش سے بہتر ٹابت کرویں مے کیکن جب فریق مقابل آپ پرسیاعتراض کرے گا کہان تمام شعائز کی پابندیوں کے باوجودخود سلمانوں کی جوحالت ہے وہ کسی سے پیشیدہ نہیں تواس کا آپ کے پاس کوئی جواب نہیں ہوگا۔ اگر آپ کھے کہیں گو فقط اتنا کہ ان کی و نیاوی حالت تو بیشک خراب ہے لیکن اس سے اُن کی' روحانی ترتی'' ہوتی ہے اور عاقبت سٹورتی ہے اور یہ چیزیں دوسرے غدا ہب میں حاصل نہیں کی جاسکتیں۔ لیکن یہ وہ دعوی ہے جس کا آپ کوئی جوت پیش نہیں کر سکتے۔ '' روحانی ترتی'' کسی خارجی معیار سے مایی نہیں جاسکتی۔ نہ کسی محسوس تر از وسے اسے تو لا جاسکتا ہے۔ و نیا میں ہر نہ ہب' روحانی ترتی کا مری ہے اور آپ کے پاس کوئی معیار ایسانہیں جس سے آپ کی وجہ البصیرت قابت کرسکس کہ آپ کے مسلک ومشرب کے مطابق تو روحانی ترقی ہو سکتی ہے اور دیگر ندا ہب کی روش پر چلنے سے ایسانہیں ہوسکتا۔ باتی رہا آخرت کی نجات کا سوال تو اس کا قابت کرناروحانی ترتی سے بھی زیادہ مشکل ہے۔ ہر نہ ہب اس کا کیساں مدی ہے اور کوئی نہ ہب بھی اس کا مرئی

(2) آپ نے غور کیا کہ وہ وعویٰ جے ہم تمام عمر سنتے اور ڈہراتے رہتے ہیں ذرائے غور وفکر کے بعد کس طرح بلا دلیل نظر آنے لگتا ہے اس کے بیمعنی نہیں کہ بیدوعویٰ غلط ہے۔ بیدوعویٰ تواپنی جگہ پر بالکل سیحے ہے اوراس کے بیچا ہونے میں ذرا بھی شک وشر نہیں رئیکن ہم جن گوشوں میں اس کی صدافت کی دلیل چیش کرتے ہیں وہ اس کی دلیل ہم نہیں پہنچا تے۔اس کی دلیل ہمیں کسی اور گوشے میں ملے گی۔

قرآن کریم سے پہلے دنیا کے تمام نداہب نے ندہب کا منتی ''روحانی ترق''اور'' اُٹروی نجات'' قرار دے رکھا تھا۔
دنیاوی معاملات سے انہیں کوئی سروکارنیس تھا۔ انہوں نے زمین کی باوشاہت'' قیصر'' کے بہر دکررکھی تھی اوراپنے لئے آسان
کی باوشاہت مخصوص کر لئے تھی۔ و نیا اور و نیا والوں کے معاملات ان کی نگا ہوں میں اس قدر تا بلی نفرت تھے کہ دوان کے متعلق
بات نہیں کرنا جا ہے تھے۔ و نیوی چیزوں کی کشش وجا ذہبت ان کے نزد کیہ روحانی ترقی کے مانع اوراً ٹروی نجات کے داستہ
میں سنگ گران تھی۔ چونکہ روحانی ترقی اوراً ٹروی نجات کا دعوی ایسا تھا جس کے لئے کی شوت کی ضرورت نہی اس لئے ہر
میں سنگ بران تھی۔ چونکہ روحانی ترقی اوراً ٹروی نجات کا دعوی ایسا تھا جس کے لئے کی شوت کی ضرورت نہی اس لئے ہر
میر کے بیروا پنی اپنی جگہ مطمئن تھے کہ وہ تی بر ہیں اور باقی سب باطل پر قرآن نے اس تصور میں کیا تبدیلی پیدا کی اس کا
میر کرد رابعد میں آئے گا۔ لیکن مسلمانوں نے قرآن کو عملا تھی ہو دینے کے بعد بعینہ وہی مسلک اختیار کرلیا جود بگر نداہب نے
مائی نیات تر اردے لیا۔ لہٰذا اگر آپ جا ہیں کہ آپ اس معیار کے مطابق اسلام کو نداہ ہے عالم کے مقابلہ ہیں بیشل و بینظیر
کا نہ اس کردیں تو بین عمکن ہے۔ اس کے لئے ندان کے پاس بین شوت ہے ندآپ کے پاس۔

(3) قرآن كريم نے يہلے على ياره ك شروع شن وقع أن وم "كوبيان كرتے ہوئے كہاہے كہ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَدٌّ

<sup>1</sup> قعدة وم كالمجيم مفهوم كيا بي اس كالقعيل ميرى كتاب إبليس وآدم "مين على -

ق مَتَا عَرْ إِلَى حِنْنِ 13:36 مَتِهِ مِنَ الْکِ مَتَ تَک کے لئے اِس دنیاش قیام کرنا اور متاع ارض سے بہرہ یاب ہونا ہے۔ اس لئے یادر کھوکہ فکن تیجۃ هُدُای فلا حَوْف عَلَیْہِ هُمُ وَلاَ هُمْ یَحْوَنُون جوتوم ہمارے دیئے ہوئے ضابطہ حیات (وی) کے مطابق زعدگی بسرکرے گی اسے کی تم کا خوف ہوگا نہ خزن لیکن جوتوم اپنے خودسا خنہ نظریوں کے مطابق زعدگی کے مسائل مل کرنے کی کوشش کرے گی اور نہ کورہ بالا ضابطہ حیات کے خلاف چلے گی اُولیات آصل النّاز " هُمْ فِیْهَا خیلا وُن اور نہ کورہ بالا ضابطہ حیات کے خلاف چلے گی اُولیات آصل النّا ہے ہوئے اس کی دیات اُرضی کے اس بنیادی مسئلہ کاحل بتاتی ہے جس کا علی تجاعظی انسانی آج تو تک کے طور طریق سکھاتی ہو اُن اُن کی ساری تاریخ جس کے اس بنیادی مسئلہ کاحل بتاتی ہے جس کا علی تجاعظی انسانی آج تو تک دریافت نہیں کرسکی اور نوع انسانی کی ساری تاریخ جس کے حال کی تلاش کی معظر بانہ کوشش اور خونی واستان ہے۔ اور حل بھی دریافت نہیں کرسکی اور نوع انسانی کی سرفرازیاں بھی حاصل ہوجاتی ہیں اور اس کے بعد کی زندگی کی خوشگواریاں بھی ۔ یہ وہ مقام جہاں اِسلام کے بیشل و بینظر ہونے کی حقیقت آئی کرکر سامنے آجاتی ہوئے اور انسان و کیے لیتا ہے کہ اس کے بتائے ہوئے اصول اور احکام می طرح اس مل کے لائنگ اجزاء ہیں۔ اصول اور احکام می طرح اس مل کے لائنگ اجزاء ہیں۔ اصول اور احکام می طرح اس می کے لائنگ اجزاء ہیں۔

(4) وہ بنیادی مسئلہ کیا ہے جس کی طرف او پراشارہ کیا گیا ہے اور عقلِ انسانی اُس کے طل میں کس طرح ناکام رہی ہے۔اس کے متعلق میں نے تفصیل سے اپنی اُس کتاب میں تکھا ہے جس کا موضوع 'انسانی فکر کی تاریخ ہے اور جس کا عنوان ہے ''انسان نے کیا سوچا؟''۔اُس کتاب کی قدوین کے بعد میرے سامنے ڈاکٹر (REINHOLD NIEBUHR) کی کتاب MORAL) نے کیا سوچا؟''۔اُس کتاب کی قدوین کے بعد میرے سامنے ڈاکٹر (REINHOLD NIEBUHR) کی کتاب عبوتی ہے:

آگر چدانسانی معاشرہ کی جڑیں ایسی ہیں جوتاری ﴿ کی زمین ﴾ بیس خودانسانی زندگی کے آغاز ہے بھی زیادہ گہرائی تک کپٹی ہوئی ہیں لیکن نوع انسانی نے اپنی اجماعی زندگی کے بنیادی مسئلہ کے مل میں مقابلہ بہت ہی کم ترقی کی ہے ۔۔۔۔۔وہ مسئلہ بیہ ہے کہ دہ طبعی اور ثقافتی اسباب وذرائع جوانسانی زندگی کے قیام اور نشو دنماکے لئے ضروری ہیں ان کی عادلانہ تقسیم مسلم رحے کی جائے۔

ینی انسان کی حیات ارضی کا بنیادی مسئلہ ہیہ کہ وہ سامان نشو ونما جو فطرت کی طرف سے بلا مُزد و معاوضہ عطا ہوا ہے اس کھتیم سلطر ہے ہی جائے کہ وہ تمام افراد انسانیہ کی نشو ونما کا ذریعہ بن سکے۔ ایسی نشو ونما کا ذریعہ کہان کی طبعی ضروریات بھی پوری ہوتی رہیں اور ان کی مضمر صلاحیتیں بھی اُنجر تی چلی آئیں۔ بیہ ہو وہ بنیادی مسئلہ جس کا بھی حل نہ سلنے کی وجہ سے انسان اس قدر جگر سوز مشقتوں میں جتلا چلا آتا ہے۔ قرآن کریم نے اس مسئلہ کو تین نفظوں میں بیان کر دیا ہے۔ اس نے جب آدم (لیمن آدی ) سے کہا گرتم نے زمین میں رہنا ہے قوساتھ ہی کہدیا کہ بھٹھ کھڑ لیکٹین عک وقت 13:3 آتہاں سے مفاد میں کہا گرتم میں سے ہرایک جا ہے گا کہا ہے نے زیادہ سے زیادہ سیٹ کے خواہ دوسروں کے لئے بھی بھی کہ دیا کہ جس کے گراؤ ہوگا۔ تم بھی کو اور دوسرے لوگ زندگی کی جہاں کا بیہ ہوگا کہ یکھلوگ اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ ہوگی اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ جا کہ ہوگا کہ یکھلوگ اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ جا کہ ہوگا کہ یکھلوگ اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ جا کہ منہ کی اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ جا کہ کہا گراؤ کو گا کہ کہا گراؤ کو گا کہا ہوگا کہ یکھلوگ کی اور دوسرے لوگ زندگی کی منہ کی اور دوسرے لوگ زندگی کی دوسرے لوگ زندگی کی دوسرے لوگ کراؤ کر کے کھلوگ کے لئے بھی جگہ نہیں ہوگی اور دوسرے لوگ زندگی کی دوسرے لوگ کراؤ کو کہا کہ کراؤ کو کہا کہ کے کھلوگ کی کو کو کی دوسروں کے لئے بھی جگہ نہیں ہوگی اور دوسرے لوگ کی کی کہاں کے دوسروں کے لئے بھی جگہ نہیں ہوگی اور دوسرے لوگ کی کھلوگ کی کھراؤ کر کھنے کے لئے بھی جگہ نہیں ہوگی اور دوسرے لوگ کی کھراؤ کر کھنے کے لئے بھی جگہ نہیں ہوگی اور دوسرے لوگ کی کھراؤ کو کھی کو کھراؤ کو کھیں کی کو کھی کو کھراؤ کی کھراؤ کہ کو کھراؤ کو کھراؤ کو کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کو کھراؤ کی کو کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کو کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کھراؤ کو کھراؤ کی کھراؤ کو کھراؤ کر کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کو کھراؤ کو کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کی کھراؤ کی کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کو کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کی کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کی کھراؤ کر کھراؤ کو کھراؤ کر کھراؤ کو کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کر کھراؤ کھ

بنیا دی ضرورتوں تک کے مختاج ہوجائیں گے۔جولوگ اس طرح رزق کے سرچشموں پر قابض ہوجا نیں گےوہ دوسرول سے اپنی مرضی منوائیں گےاوران پراہناتھم چلائیں گے۔اس سے انسانی معاشرہ میں فساد ہریا ہوگا اورخونریزیاں ہوں گی نیٹیٹ وکیٹیفٹ القیماً کڑے۔

یہ ہے انسان کی تعدنی زئدگی کی بنیادی مختکش جس کے اطمینان بخش عل کے لئے عقلِ انسانی تمام عمر سرگردال رہی ہے اور اُسے قدم قدم پراپنی فخلست کا اعتراف کرنا پڑا ہے۔ (JEREMY BENTHAM) انیسویں صدی کا ایک مشہور ریفار سرگزرا ہے۔ اس نے عمر بحرکوشش کی کرمختلف افراد اور طبقات کی خود غرضی کا کوئی کا میا ہے حل تلاش کر سکے۔ اس کے لئے اس نے مختلف تحریکیں چلا کیں لیکن وہ ایک آیک کر کے ناکام ہوتی چلی گئیں۔ آخر الامراس نے انتہائی مایوی کے عالم میں اس کا اعتراف کماک:

اب میں کمی فریب میں ٹیمیل رہا۔ اب میری نگاہوں کے سامنے سے خوش آئند خوابوں کے تمام پردے اٹھ بھے ہیں۔
اب میں نے اپنی ناکامیوں کا راز پالیا ہے۔ اور وہ یہ کہ انسان کی خلقت ہی الی واقع ہوئی ہے کہ اگر تمام نوع انسانی کی شرت ایک طرف ہواورایک فردگی اپنی شرت ایک طرف تو وہ تمام نوع انسانی کی شرت پراپی شرت کور جے وسے گا۔
(WORKS, VOL. X, P. 80)

وَاكْرُ (NIEBUHR) اس كَ تائير كرتا ہوا اس پراضا فد كرتا ہے كہ انسانی تہذیب نے جو پھے كیا ہے وہ اتباہی ہے كہ جو
خرابی ایک فرد کے اندر تھی اس نے اسے ایک قوم كوتفویض كرديا ہے أور بينی اب قوموں كی وہی حالت ہے جو بینتھ كے الفاظ
میں افراد كی حالت تھی ۔ اس مشكل كی وجہ ہے كہ مختلف افراد میں اكتساب رزق كی استعداد کتلف ہوتی ہے ۔ حیوانوں میں یہ
بات نہیں ہوتی ۔ ان كی كی ایک جنس میں (مثلاً ہرنوں كے گلہ میں) اس استعداد كا فرق نہیں ہوتا۔ اس لئے ان میں مفاد كا
تصادم بھی نہیں ہوتا۔ اس طرح غیر مہذب قبائل میں بیا ختلا نے جسمانی قوت تک محدود رہتا ہے اور مختلف افراد كی دما غی
استعداد میں بھی نہیں ہوتا۔ اس طرح غیر مہذب قبائل میں بیا ختلا نے جسمانی قوت تک محدود رہتا ہے اور مختلف افراد كی دما غی
وستعداد میں بھی نیا وہ نقادت نہیں ہوتا اس لئے وہاں بھی طبقاتی تقسیم نہیں ہوتی ۔ لیکن جوں جوں انسان ذہنی ترقی كرتا جاتا ہے
وستعداد میں بھی اکسانی استعداد كافرق نمایاں ہوتا چلا جاتا ہے اور اسی نسبت سے باہمی مفاد میں تصادم بڑھتا جاتا ہے۔
ویکف افراد میں اکسانی استعداد كافرق نمایاں ہوتا چلا جاتا ہے اور اسی نسبت سے باہمی مفاد میں تصادم بڑھتا جاتا ہے۔

ذاتی مکیت باجائیداد کے حق کا تصورانسانی استعداد کے اختلاف سے پیدا ہوتا ہے اور یہی وہ چیز ہے جو مختلف افراد کے مفادیش مساوات پیدائیس ہونے ویتی ۔ گورنمنٹ کا اولین مقصداس استعداد کا تحفظ ہوتا ہے۔اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ مختلف افراد کی مکیت کی مقدار بھی مختلف ہوتی ہے۔اس سے معاشرہ میں مختلف معاشی گروہ اور پارٹیاں بن جاتی ہیں۔ (NIEBUHR; P. 113)

اگر عقل انسانی مجوزاند طور پرترقی کرجائے تو اور بات ہے در نداس کے ذرید اس تصادم کا منانا ناممکن ہے جو مختلف طبقوں اور قوصوں میں اپنے اپنے مفاد کے تحفظ کے خیال سے پیدا ہوتا ہے عقل کو کئی ہی وسعت اور ثبات کیوں ندھاصل ہو جائے اس کے لئے بینا ممکن ہے کہ بیاس فرد کے علاوہ جس کی بیعقل ہے کسی اور کی زندگی کے لئے اثبات میں جواب و سے اس کے لئے بینا ممل شخل ہے کہ بیاس کی جائے ہے کہ ستنقل امن اور نوع انسانی کی اخوت کا خواب اپنی دے سے سے ممل شکل میں جو ہے کہ شرمند ہوتے ہوئیں ہو ہوئے گئا ہے۔ ہمیں اس کی کوئی امید نہیں رکھتی چاہئے کہ مام و عقل کی ترقی اور و سائل رسل ورسائل کی وسعت سے بین الاقوامی اخلاق میں کوئی نمایاں ترقی ہوجائے گی (85 ، 25 ، 21 ، 26 )۔

بہوداور مرفدالخالی کے لئے عام کردیں۔اس صورت میں اس کے سواکوئی چارۂ کارئی نہیں ہوسکتا کہ کام کرنے والوں سے مار
مارکرکام لیاجائے اور انہیں حیوانوں کی طرح انتاہی دیاجائے جس سے ان کے جسم کی پرورش ہوتی رہے تا کہ وہ کام کرنے کے
قابل رہیں۔کمیونزم کا جو تجربۂ وی میں ہور ہا ہے نوع انسانی کے لئے بدترین تجربہ ہے جس میں اقال تو انسانی زندگی اور حیوانی
زندگی میں کوئی فرق نہیں کیا جاتا۔ دونوں کی زندگی حض طبی زندگی تھی جاتی ہے جس کا خاتمہ موت کردیتی ہے۔ لہذا اس میں
انسانیت کے نقاضے طبعی تقاضوں سے زیادہ پھوئیس سمجھ جاتے اور دوسرے یہ کہ جن انسانوں کے بیطبی تقاضے پورے کے
جارہے ہیں ان کی انفرادیت بیمرختم کروی جاتی ہے۔ میں نے ایک مدت تک اس تحرکی کا وقت نظرے مطالعہ کیا (اس لئے
جارہے ہیں ان کی انفرادیت بیمرختم کروی جاتی ہے۔ میں نے ایک مدت تک اس تحرکی کا وقت نظرے مطالعہ کیا (اس لئے
مسئلہ کا حل بیش کر سکتی ہے یا نہیں ) اور اس مطالعہ کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا کہ تیج کیک انسانیت کی سب سے بڑی وغمن ہے۔
اس نصورے میری دورج کا نب آختی ہے کہ اگر بیرنظام کہیں ساری دنیا پر مسلط ہوگیا تو اس سے وہ کس عذاب الیم میں جال
ہوجائے گی گئے۔

بیرتھا وہ شدید احساس جس کے ماتحت ہیں نے انسان کاس بنیادی مسئلہ کے لئے قرآن کی طرف رجوع کیا۔

ہیں قرآن کا ایک ادفی ساطالب علم ہول میری عمر کا پیشتر حصداس پر غور وگریس گزرا ہے۔ قرآن سے راونمائی حاصل کرنے سے سے میں بہلے ہے کوئی خیال قائم کر کے قرآن کے اندر قبیں جاتا۔ ہیں ایک سوال کوسا سے رکھتا ہوں اور فالی الذہ میں ہوکرکوشش کرتا ہوں کہ جھے قرآن سے اس کا کوئی حل بل جائے۔ جو حل محصے قرآن سے ملتا ہے أسے قبول کرتا ہوں کہ بھے قرآن سے اس کا کوئی حل بل جائے۔ جو حل محصے قرآن سے ملتا ہے أسے قبول کرتا ہوں ، خواہ وہ ساری دنیا کے سلمات کے خلاف ہی کیوں نہ جائے 'حتی کہ خود میرے اپنے معتقدات اور تصورات کے بھی خلاف کیوں نہ ہو۔ بھی جہ سے کہ میں اپنول اور بیگا نوں ٹریب سب کی نگا ہوں میں ہدف ملامت بنار ہتا ہوں۔ میں خلاف کیوں نہ ہو۔ بھی جو اس بنار ہتا ہوں۔ میں نے اس سے بھی اس انداز ہے قرآن پرغور کیا 'اور میری اس کوشش نے جھے جس نتیجہ تک پہنچایا ہے اس میں اپنی سے اس میں میں خلاف کوئی امکان نہیں لیکن میں اپنی فرآنی بصرے کو بھی وی الی قرار نہیں ویتا اس لئے اس میں سہواور خطا دونوں کا امکان ہوتا ہے۔ بناء ہریس میں اس پراصرار خربیں کرتا کہ جو بچھ میں نے سمجا ہے وہ اس باب میں جو نے اس میں خور کریں اور آپ کو جہاں تھی نظر آئے اس جس می خور کریں اور آپ کو جہاں تھی نظر آئے اس جس می تورکریں اور آپ کو جہاں تھی نظر آئے اسے بھی پرقرآن نے میں کا نئیدے واضے کریں۔ اس میں تو تو کر اس اور آپ کو جہاں تھی نظر آئے اسے بھی پرقرآن ن

<sup>1</sup> بیر پھیٹ نے 1955ء میں لکھا تھا۔ اس کے بعد روس میں بینظام کس بڑی طرح سے ناکام رہاہے اس کاعلم ساری دنیا کو ہے۔ روس کے بعد چین بھی ای دعویٰ کو لے کرا تھا تھا لیکن ہاؤز سے نگ کی وفات کے بعد وہاں جس تھم کا انتظار آروٹما ہور ہاہے اس سے ظاہر ہے کہ اس نظام کاشیرازہ دہاں بھی بھرر ہاہے (فروری 1978ء)۔

(5) اس مستلہ کے للے جو کچھ قرآن کریم سے میں سمجھا ہوں وہ کبی ہے کہ قرآن کسی کے یاس فاصلہ دولت رہنے نہیں دیتااوروسائل بیداوار پر (خواہوہ فطری ہوں یامصنوی ) کسی کی ذاتی ملکت کے اصول کوشلیم نہیں کرتا۔خواہ ملکیت افراد کی ہواورخواہ اسٹیٹ (مملکت) کی۔اس مقام پراکٹرسطے بین حضرات فورا کہداشیں کے کہ بیاتو وہی بات ہے جو کمیونزم کہتی ہے۔اس کے بعدوہ کہیں گے ریجیب بات ہے کہ میں ایک طرف کمیونزم کوانسانیت کا بدترین دشمن قرار دیتا ہوں اور دوسری طرف اسلام کؤجووہی کچھ پیش کرتا ہے جے اشتراکیت پیش کرتی ہے نوع انسانی کے حق میں آ ب حیات تصور کرتا ہوں بعض لوگ شایداس ہے بھی آ گے برهیں اور کہدویں کہ جو کھویں نے تکھا ہے سیاشتراکت ہی ہے جے اسلام کالیبل نگا کر پیش کیا جار ہا ہے۔جیسا کہ آپ متن کتاب میں دیکھیں گے اس قتم کی باتیں ان لوگوں کی طرف سے کی جاتی ہیں جونہ بیرجانتے ہیں کہ کمیوزم کیا ہےاور نہ یہ کہ اسلام کیا ہے۔ای متم کے وہ لوگ بھی ہیں جنہوں نے آجکل''اسلامی اشتراکیت'' کی عجیب وغریب اِصطلاح وضع کررکھی ہے۔ بیاصطلاح ایسی ہے جیسے کوئی'' قرآنی دہریت'' کہددے۔اس میں شبنیس کہ کمیوزم میں بھی ذاتی مكيّت كى فى موتى بيكن صرف اتى ى بات يكيونزم جيها خلاف اسلام تصور حيات إسلام تونيين بن سكار بدايها بى ب جیے کوئی کہدوے کہ آ ربیا بی بھی بت شکنی کی تعلیم دیتے ہیں اور اسلام بھی بتوں کی پرستش سے روکتا ہے اس لئے اسلام اور آ رہے اجی غد ہب دونوں ایک ہی ہیں ۔ کمیونزم ایک معاشی نظام ہی نہیں وہ ایک فلسفہ تحیات ہے جواُن بنیادوں پر قائم ہے جو قرآنی تصور حیات ہے بکسر متضاد ہیں۔قرآنی تصور حیات کی زوے بیتمام کا نتات ایک علیم وجیر ہستی کی پیدا کردہ ہے اور ای کے غیر متبدل قوانین کے تابع چل رہی ہے۔اس کی تخلیق ایک عظیم مقصد کو لئے ہوئے ہے۔انسانوں کی تخلیق بھی اُسی خدا كے بروگرام مے مطابق عمل ميں آئى ہے۔ اُس نے انسانی زندگی كواس كى منزل مقصود تك و بنجنے كے لئے اپني طرف سے را ہنمائی عطاکی ہے جے دحی کہا جاتا ہے۔ بیروی اُن مستقل اقدار اور غیر متبدّل قوانین پرمشمل ہے جو تمام نوع انسانی سے لئے بطور ضابطه تحیات کام کرتے ہیں۔اس ضابطہ تحیات کے مطابق زندگی بسر کرنے کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ انسان کواس زندگی کی خوشگواریاں بھی نصیب ہوتی ہیں اور وہ اس قابل بھی ہوجا تا ہے کہ مرنے کے بعد زندگی کی ارتقائی منازل طے کرتا ہوا آگ بره هتا جائے۔ جومعاشرہ اس ضابطہ کھیات کے مطابق معشکل ہوتا ہے اے قرآنی نظام کا حامل کہا جاتا ہے۔اس نظام کا مقصد بيه الدونيامين كوئى انسان اين بنيادى ضروريات زندگى سے محروم ندر ہا ورتمام افراد كى مضمر صلاحيتوں كى پورى بورى نشو ونما ہوتی چلی جائے۔ اِس کا نام پھیلِ ذات یا استحکام خودی ہے بعنی ہرفرد کی انفرادیت کا ثبات اوراس کی پھیل ۔اس نظام میں میہ کچھ ندمیکا تکی طور پر رونما ہوتا ہے اور ندہی کسی قتم کے جبر وتشدد سے پیدا کیا جاتا۔ یہ چیز اس معاشرہ کے افراد کے ول کی سمبرائیوں سے اُمھرتی کان کے ذہن کی کاوشوں سے نشو ونمایاتی اور اُن کے باز وؤں کی قوت سے پروان چڑھتی ہے اس کئے کہ ان افراد کا ایمان ہوتا ہے کہ خدا کے قانو نِ مکا فات کی رُو ہے دنیا میں کوئی عمل حتی کرکوئی خیال تک بھی بلانتیج نہیں رہتا۔

انسانوں کا ہڑھل اور ارادہ جو وی کھداوندی (لیعنی مستقل اقدار) ہے ہم آ ہنگ ہوتا ہے وہ افراد اور معاشرہ دونوں کے لئے خوشگوار نتائج بیدا کرتا ہے اور ای میں شرف انسانیت کی بخیل کا راز پوشیدہ ہے۔ اور ہروہ کام جو إن اقدار کے خلاف سرز دہوئا اس سے مقام انسانیت تجھین لینے کاموجب بنتا ہے۔ اس نظام میں ہرفر د پوری محنت سے کام کرتا ہے اور اپنے لئے صرف انٹا لیتا ہے جو اُس کی ضرور بیات کے لئے کافی ہو۔ باقی سب پچھا ہے دل کی پوری رضا مندی کے ساتھ نو ی انسانی کی رابو بیت یا مہ کے لئے کلا چھوڑ ویتا ہے کیونکہ اس کا ایمان ہوتا ہے کہ اس سے اس کی اپنی ذات کی نشو وتما ہوتی ہے اور دہ آبدی شرتوں کا مستحق بن جاتا ہے۔ اس طرح اس معاشرہ میں نہ فاضلہ دولت کمی کے پاس رہتی ہے اور نہ بی پیدا وار کے ذرائع پر ذاتی مکیت کا سوال پیدا ہوتا ہے۔

ان حقائق کوسا سے رکھے اور پھر سوچے کہ ان میں اور کمیونز میں کوئی قدر بھی مشترک ہے؟ کمیونز م ندخدا کی قائل ہے نہ مرنے کے بعد کا نئات اور انسانی زندگی کے کسی مقصد کی نہ وہ وق کو ہانتی ہے نہ ستعقل اقدار کو ندوہ انسانی ذات کی قائل ہے نہ مرنے کے بعد زندگی کے تسلسل کی ۔ ندوہ قانونِ مکافات کو تسلیم کرتی ہے اور نہ اس کے غیر متبدل اصولوں کو ۔ آپ سوچے کہ ایک ایسے نظام زندگی کو جو اِن تمام اقدار کے انکار پر بنی ہو اسلام ہے کوئی تعلق بھی ہوسکتا ہے؟ کمیونز م اور اسلام دومتفاوعتا صربیں جو کبھی ایک جگدا کھے نہیں موسکتے ۔ قرآن کی ٹروے کوئی مسلمان کمیونسٹ ہو بی نہیں سکتا ۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ تحریک بوت نوی بہت بڑی انظام زندگی کی حیثیت ہے ۔ اسلام اس وقت آیک بہت بڑی انظام زندگی کی حیثیت ہے ۔ اسلام اس وقت آیک بہت بڑی جنگاہ میں کھڑا ہے ۔ اسلام اس وقت آیک بہت بڑی جنگاہ میں کھڑا ہے ۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ کمیونز م کو حکست وے کرائی صدافت کی نمود کرے ۔ لیکن بیاس نظام رہو بیت کی ٹروے ہوسکتا ہے جھے قرآن وہی کرائی کرتا ہے۔

(6) جہاں تک میرا مطالعہ میری راہنمائی کرتا ہے قرن اول کے بعد (کہ جس میں بینظام ربوبیت اُس زمانے کے حالات کے مطابق اپنی عملی شکل میں قائم ہوا تھا) یہ بہلی کوشش ہے جس میں قرآن کریم میں پیش کردہ نظام ربوبیت کواس طرح مدون شکل میں سامنے لایا گیا ہے۔ فاہر ہے کہ ہمارے ' قدامت پرست' طبقہ کی طرف ہے اس کی بخت تخالفت ہوگی۔ اس لئے کہان کا ایمان یہ ہے کہ جو پچھ اُسلاف ہے ہوتا چلاآ رہا ہے وہی مسلک حقہ ہا اوراس میں کی تم کارڈ وبدل الحاواور بے لئے کہان کا ایمان یہ ہے کہ جو پچھ اُسلاف سے ہوتا چلاآ رہا ہے وہی مسلک حقہ ہا اوراس میں کی تم کارڈ وبدل الحاواور ہے ویٹی ہے۔ ہمارے ہاں وسائل پیداوار پر ذاتی ملکیت کا تصور صدیوں سے چلاآ رہا ہے۔ اس لئے بدت موران حضرات کے نزد یک بڑا مقد میں اور عین اسلام بن چکا ہے۔ بنابریں وہ کسی ایسی بات کے سنے تک کے لئے بھی تیارٹیس ہوں گے جس میں نزد یک بڑا ہو کہ وسائل پیداوار ذاتی ملکیت میں رہنے چاہئیں۔ ان سے آگر کہا جائے گا کہ بدو کیسے کہاس باب میں قرآن کیا کہتا ہے تو ان کا پہلا جواب تو یہ ہوگا کہ ہمارے بزرگ قرآن کو ہم سے زیادہ بچھتے تھے اور وسرا جواب یہ کہا گرکسی معاملہ میں گرآن میں اورائسلاف کے مسلک میں اختلاف نظرآ گرتی ہمیں قرآن کی ایسی تاویل کرنی چاہئے جس سے وہ اسلاف کے مسلک میں اختلاف نظرآ گرتی ہمیں قرآن کی ایسی تاویل کرنی چاہئے جس سے وہ اسلاف کے قرآن میں اورائسلاف کے مسلک میں اختلاف نظرآ گرتی ہمیں قرآن کی ایسی تاویل کرنی چاہئے جس سے وہ اسلاف کے

مسلک کے مطابق ہوجائے ۔لیکن میرے نزویک بیکوئی ولیل نہیں۔میرے تقیدہ کے مطابق وین کی سنداللہ کی کتاب ہے اور ہردورے مسلمانوں کے لئے بیضروری ہے کہ وہ دیکھیں کہ ان کے ہاں جو پچھاہوتا چلا آ رہاہے وہ قرآن کے مطابق ہے یا نہیں۔ جہاں وہ دیکھیں کہ کوئی بات قرآن کے خلاف ہے اُسے قرآن کے مطابق کر لینا چاہیے۔ باقی رہا بیا کہ ہمارے اسلاف بھی قرآن کو بچھتے تھے۔سواس ضمن میں عرض کروں گا کہ قرآن کریم نے تد براور تفکر پرجواس قدر زور دیا ہے تو وہ کسی خاص دَور یا خاص وَ دریا خاص افراد تک محدود نہیں۔ قرآن کریم نے انسانوں کے لئے ضابطہ بدایت ہے اس لئے اس میں تد بروتھار کا تھم میں تد برق القرآن کا تھم ویتا ہے تو قرآن کریم میں تد برق القرآن کا تھم ویتا ہے تو قرآن کریم میں تد برتی القرآن کا تھم ویتا ہے تو قرآن کریم میں تد برارشاد خداوندی کی تقیل ہے۔ جوابیانہیں کرتاوہ اس ارشاد خداوندی کی خلاف ورزی کرتا ہے۔

اس کے بعد یہ یہ تھے کے ذبانہ من حیث الگل اس طرح آ گے بڑھتا چلا آ رہا ہے کہ ہر دور میں نے نے تقاضے انجر کرسا ہے
آتے ہیں۔ جس دور میں جو تقاضا زیادہ نمایاں طور پرسا ہے آتا ہے اُس دور کے انسان لامحالداس پر زیادہ خور دفکر کرتے ہیں۔
رزق کی تقیم کا تقاضا جس شدت ہے ہمارے دور میں انجر کرسا ہے آیا ہے گذشتہ تیرہ سوسال میں ایسا بھی نہیں ہوا تھا۔ اس
لیج ہمیں پیٹیس دیکھتا چاہئے کہ ہمارے ہاں ہوتا کیا چلا آ رہا ہے۔ دیکھتا پہ چاہئے کہ اس تقاضے کا حل قرآن کیا ہیش کرتا ہے۔
لیکن انتا کچھ کھنے کے بعد میں اے پھر ڈ ہرادوں کہ ہماران قدامت پرست ' طبقہ ان میں ہے کی بات پر بھی کان ٹہیں
دھرے گا۔ دہ ہرابر میری کہتے چلے جا کیں گے کہ بیا کی نیا اسلام ہے جے ہم نے اسلام میں ہے کی بات پر بھی کان ٹہیں سا۔
لیڈا سیالحاد ہے بے دینی ہے۔ ان لوگوں کے ہاں اسلاف کی تقلید کا جذبہ کس صد تک بڑتی چکا ہے اس کا اندازہ ایک تاریخی واقعہ
بعد جنتی مجد سے بنیں وہ سب اس جامعہ دمشق کی سے سے مطابق تھیں۔ نیچے سید کہ اُن تم مساجد کا رُخ قبلہ سے قرار ہما ہوا ہی گیا۔ بھی عرصہ کے بعداس فن کے جاہرین نے اس خطے کی جام یہ تھی ہوں کیا۔ بات بالکل صاف تھی کہ اُن کے جیش کردہ علی نظر بیک رُوسے دیکھ عرصہ کے بعداس فن کے جاہرین نے اس خطے کور اور اگر سب تا خلط فیلے تو اُسے درست کرلیا جائے ۔ لیکن تقلیداس کی اجازت کب دیتی ہو ۔ یک کے ہون تعلید سے بی جو اور اگر سب تا فلط فیلے تو اُسے درست کرلیا جائے ۔ لیکن تقلیداس کی اجازت کب دیتی ہے۔ کہ سے خطے اس کے مشت فلط ہے یا چو اور اگر سب تا فلط فیلے تو اُسے درست کرلیا جائے ۔ لیکن تقلیداس کی اجازت کب دیتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔

اگرکوئی فلکیات کا عالم یا معتمد آدی بیکہتا ہے کہ ان مساجد کا زُنِ غلط ہے تواس کی اس بات پر قطعاً اعتاد نہیں کیا جائے گا
اور شہری اے درخور توجہ مجھا جائے گا۔ اس لئے کہ اموی معجد کا تبلہ محابہ کے وقت سے چلا آر ہا ہے اور انہوں نے اور ان
کے بعد آنے والوں نے ای قبلہ کی طرف منہ کر کے تمازیں پڑھی ہیں۔ وہ لوگ اس فلکی کی نسبت زیادہ عالم اور زیادہ
قابلی اعتباد ہے جمیس معلوم نہیں کہ بی فلکیات کا ماہر درست کہدر ہا ہے یا غلط لیکن بی حقیقت کہ اسلاف نے ای زُن پر
قابلی اعتباد ہے جمیس معلوم نہیں کہ بی فلکیات کا ماہر درست کہدر ہا ہے یا غلط کی بات نہیں ماننی چاہے۔ یا در کھو!

## كل عبر فى اتباع من ملف اسلاف كى اتباع بى يس تمام بحلالى بـ

(تفصيل كے لئے الماحظة موفقد كى مشہور كتاب شاتى \_جلداق ل صفحة 447)

تعارف

چنا نچینمازیں اُسی رُرخ پر پڑھی گئیں اور پڑھی جارہی ہیں۔جوقوم تقلید میں اس حد تک پڑنج بھی ہواس سے بیاتو قع رکھنا کہ وہ کسی الی بات کوسننا گوارا کرے گی جس کی تا ئیدائے اسلاف کے ہاں سے نہ ملے امید موہوم ہے۔

باتی رہا ذاتی مکیت کا'' تقتی ''سواس کے متعلق اتنا عرض کردینا کافی ہوگا کہ بیتستور پورپ کے ان فلاسٹروں اور معاشی رہنماؤں کا پیدا کردہ ہے جو نظام سرمایہ داری کے بنیادی ستون ہیں۔ بوڈن (BODIN)' بایز (HOBBES)' لاک (LOCKE) ' بایز (VOLTAIRE) ' بیوم (HUME) سب ای زمرہ کے لوگ ہیں۔ انہوں نے ذاتی مکیت کو انسان کے فطری حقوق (VOLTAIRE) کی فہرست میں شامل کیا اور اس کا تحفظ حکومت کا اولین فریف قرار دیا۔ ان کے مظری حقوق (NATURAL RIGHTS) کی فہرست میں شامل کیا اور اس کا تحفظ حکومت کا اولین فریف قرار دیا۔ ان کے بھی تو آن کریم کود کھھنے۔ وہ حضرات انبیاء کرام کے مسلک کونو ہے انسانی کے لئے بطور دلیل راہ بیش کرتا ہے۔ آپ دیکھیں بھی تر آن نے کئی رسول کی ذاتی ملکیت تھی نہ فاضلہ دولت۔ بلکہ ایک حدیث کے مطابق (جوقر آن کریم کے کہا ایک صدیث کے مطابق (جوقر آن کریم کے کہا ایک صدیث کے مطابق (جوقر آن کریم کے مطابق ہو جوئر رہے کہا تھی دولت ہے اور اس لئے قابل قبول ) حضور کے فرایا کہ ان لانورٹ ہمارا کوئی وارث نہیں ' مناقر مختا صدی قائد ہم جو کچھے چوڑ رہے مطابق جو موضور کے ذاتی مسلم مطابق ہو اورٹ کھا صدی گئے ہم جو کھھے کے داتی مشتر کھویل میں آ گیا۔

اب رہا یہ سوال کہ اگر اسلام میں ذاتی ملکت نہیں تو پھر قرآن کریم میں وراخت وغیرہ کے احکام کس لئے دیئے گئے ہیں۔ سواس کی وجہ بیہ ہے کہ قرآن اِنسانی معاشرہ کو اپنے متعین کروہ پروگرام کی آخری منزل تک آ ہستہ آہتہ ہتہ ہتہ رہ کئے بیٹھا تا ہے۔ اس لئے وہ جہاں اُس پروگرام کی آخری منزل کے متعلق اصول اوراحکام متعین کرتا ہے عبوری دَور کے لئے بھی ساتھ کے ساتھ داہنمائی ویتا چلا جاتا ہے۔ وراخت قرضہ لین دین اصدقہ وخیرات وغیرہ سے متعلق احکام اس عبوری دَور سے متعلق اجہاں اُس پروگرام کی آخری منزل تک پہنچتا ہے۔ اس کے ساتھ بی اس حقیقت کو بھی پیش نظرر کھنا چاہئے کہ ونیا میں ایس جس میں سے گز در کرمعاشرہ انتہائی منزل تک پہنچتا ہے۔ اس کے ساتھ بی انظام حکومت کے تابع وزیرگی ہور کہ وی ایس کے دیا ہیں ایس میں انداز کی انظرادی سلمان اقلیت میں غیر سلم (یاغیرقر آئی) نظام حکومت کے تابع وزیرگی ہور کہ ہوں گے۔ وہاں ان کی زیرگی انظرادی مسلمانوں کی ہی ہوگی۔ اس لئے ان کے لئے انہی احکام قرآئی پڑمل پیرا ہوتا ممکن ہوگا جنہیں ہم فیاں ان کی زیرگی انظرادی مسلمانوں کی ہی ہوگی۔ اس لئے ان کے لئے انہی احکام قرآئی پڑمل پیرا ہوتا ممکن ہوگا۔ خیرت کر جانم میں جان ہوگی ہوگی کہ دوہ آخرالام اس مملکت کی طرف ہجرت کر جانمیں جہاں قرآئی نظام نافذ ہوگین جب بیک میمکن نہ ہوانہیں ہجرحال انظرادی احکام پڑمل پیرار ہاتی ہوگا۔

پھر یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جس طرح کوئی ایک معاشرہ جوقر آنی پروگرام پڑل پیرا ہوتا ہے بتدریج آخری نقطہ تک پہنچتا

ہائی طرح ہمام نوع انسانی بھی رفتہ رفتہ اس انتہائی نقطہ کی طرف جارہی ہے جس کی نشا ندہی قرآن نے گی ہے۔ جوشف ذرا دفتہ نظرے کام لے گا وہ اس حقیقت کومسوس کر لے گا کہ انسانی معاشرے کے تقاضے اب کچھا بیے شدید ہو چکے ہیں کہ ان کا حل ان قوا نمین کے بغیر ممکن نہیں جوقر آن نے انتہائی منزل کے لئے بچویز کئے شھے اور جس کا نمونہ نبی اکرم نے اپنی ذات اقدس میں دکھا دیا تھا۔ تمام نوع انسانی کی فلاح و بہبود کے لئے مسلسل محنت وکا وش لیکن فاصلہ دولت اور ذاتی ملکیت کی نئی۔ کئی ہے وہ نظام ر بو بیت جے قر آن معاشرہ کی آخری شکل قر اردیتا ہے اور جے آئے تعدہ اور ان میں بیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ جولوگ ہے کہتے ہیں کہ ذاتی ملکیت کا تصور انسان کی ''فطرت'' میں داخل ہے' ان کی خدمت میں عرض ہے کہ جے وہ انسان کی ''فطرت'' سمجھتے ہیں وہ اس کے آباء واجداد کی روایات' موروثی اثر ات نعلیم وتر بیت کے نقوش اور گردو پیش کی فضا کے بجموعہ میں وضاحت سے انسان کی ''فطرت'' سمجھتے ہیں وہ اس کے آباء واجداد کی روایات' موروثی اثر ات نعلیم وتر بیت کے نقوش اور گردو پیش کی فضا کے بجموعہ ہیں وضاحت سے انسان کی ''فری فرات نہوں کی کہتوں کی انسان کی کوئی فطرت نہیں (ان امور کو ہیں ''سلیم کے نام خطوط'' کے مجموعہ ہیں وضاحت سے بیان کر چکا ہوں )۔

قرآن کریم کے تبویز کردہ نظام تک چنجے سے پہلے جس طرح یہ بتانا ضروری ہے کہ کمیونزم کا پیش کردہ نظام کس طرح انسانیت کش ہے ای طرح یہ دکھانا بھی ضروری ہے کہ مغرب کا سرمایددادانہ نظام جو اس مفروضہ پر قائم ہے کہ ملکیت کا جذبہ انسان کی فطرت کے اندر ہے اس لئے جونظام پیداوار کے ذرائع کو افراد کی ذاتی ملکیت میں رکھتا ہے وہ میں فطرت انسانی کے مطابق ہے وہ بھی کتنے بڑے فریب نفس اور آبلہ فریبی میں جتلا ہے۔ جب تک ان فلط مفروضوں کی اصلیت کو بے نقاب نہ کیا جائے ہم حقیقت تک نبیس بہتے سے دیں وجہ ہے کہ قرآن کریم نے ایمان باللہ سے پہلے کفر بالطاغوت (لیمن غلط اور باطل حاصورات اور نظام سے انگار) کو ضروری قرار دیا ہے۔ برفا (ROBERT BRIFFULT) کے الفاظ میں:

آپ استبداد کے مقابلہ کے لئے بھی ٹیس اُٹھ کے 'نہ ہی اس کی قوت کوتوڑ کتے ہیں جب تک آپ ان جموفی سندوں کو سندوں کی سندوں کو سندوں کو

قرآن کے ایک طالب علم کی حیثیت سے میں اپنافریضہ جھتا ہوں کہ وہ تمام غیر قرآنی تصورات جوہم نے غیروں سے مستعار کئے جیں'کین جو بدشمتی ہے' عین اسلام' بن چکے جیں'ان کی پر دہ دری کی جائے تاکہ قرآنی حقیقت تکھر کر سامنے آجائے۔ یہی وہ طریق ہے جس سے ہمارے قلب وزگاہ کی تعلیم ہموسکے گی جوقر آنی انقلاب کے لئے اولین مرصلہ ہے۔ اقبال کے الفاظ میں: زندگی اپنے حوالی میں کسی تشم کا انقلاب پیدائیس کرسکتی جب تک پہلے اس کی اندرونی شہرائیوں میں انقلاب شہواورکوئی نئی و نیا خارجی وجودا حقیار نہیں کرسکتی جب تک اس کا وجود پہلے انسانوں کے خمیر میں متفکل ندہو۔ (پیام مشرق) قرآنی انقلاب کی خصوصیت بیہ ہے کہ وہ ہنگامی شورشیں برپاکر نائبیں سکھا تا۔ وہ اپنی اساس فکری تبدیلی پررکھتا ہے جے وہ علی وجہ البصیرت پیدا کرتا ہے دائریں اس کے ساتھ ہی وہ ان جذبات کی بھی خسن کاراندانداز سے پرورش اور تربیت کرتا ہے جو انقلاب کی قوت پحرکہ ہوتے ہیں۔اس طرح وہ اس کی داخلی اور خارجی و نیا ہیں ایسی تبدیلی کرتا ہے جس میں ہرقدم تغییر کے لئے اٹھتا ہے اور جو چیزیں بظاہر تخریبی نظر آتی ہیں وہ بھی در حقیقت تغییر ہی کی تمہید ہوتی ہیں۔ ڈاکٹر (NEIBUHR) اپنی (محولہ بالا) کتاب کے اخری صفحہ پر لکھتا ہے:

نوع انسانی کی نجات ان افراد کے ہاتھوں ممکن ہے جنہوں نے قدیم ''خواہوں'' کو جدید'' خواہوں' سے بدل دیا ہے۔

ان میں سب سے زیادہ اہم ''خواب' یہ ہے کہ نوع انسانی کی اجتماعی زندگی میں کھمل عدل پیدا کر وینا ممکن ہے۔ یہ

''خواب' 'بوائی میش بہا ہے ۔اس لئے کہ انسان عدل سے زیادہ قریب زمقام کو بھی حاصل نہیں کرسکتا جب تک کھمل
عدل کی امیداس کے دل میں ایک بلندہم کا جنون بیدانہ کردے ۔اس جنون کے سواکوئی قوت الی نہیں جو آر ہا ہا اقتدار

کے استبداداور بلند مسندوں پر مشمکن شدہ روحانی پیشوائیت کی ابلیسا نہ کارستانیوں کے خلاف جہاد کر سکے۔

لیکن یہ جنون خطرناک بھی ہوسکتا ہے۔اس لئے کہ اس سے قد ہی دیوائی (FANATICISM) کے حوصلے بڑھ جاتے لیکن یہ جنون کو مقل کے کوئر ول کے تالی رکھنا ضروری ہے لیکن اس کے ساتھ ہی کرتے رہنا جا ہے کہ

بیں ۔البندا' اس جنون کو عقل کے کنٹرول کے تالی رکھنا ضروری ہے لیکن اس کے ساتھ ہی یہ دعا بھی کرتے رہنا جا ہے کہ

قبل اس کے کہ یہ جنون اپنا کا مکمل کر لے کہیں عقل اس کا خاتمہ ہی نہ کردے (P.277)۔

اس منع کاعقل اورجنون کا اِمتزائ جس میں نہ توجنون فرہی و یوا تکی سکھا دے اور نہ بی عقل اِس جنون کی چنگاری کواپئی خاکستر کے بینچ دیا کر بجھا دے قرآن کے سواکہیں نہیں اُسکٹا ۔ یہی ہیں وہ ارباب " خرو وجنون "جنہیں وہ آلؤ و پی الا آباب الّذیدی یہ کی ڈو ارباب میں گڑوئ اللہ قیاناً وَقَعْوَدًا وَعَلَی جُنُو بِھِمْ وَیُمَنَّکُونَ فِی السَّلُونِ وَالْاَرْضِ 1911: 3] ہے تجبیر کرتا ہے ۔ یعنی وہ ارباب عقل وبصیرت جوزندگی کی ہرساعت اور ہر گوشے میں وئی کی راہ نمائی کو بھی پیشِ نظر رکھتے ہیں اور کا کتات کی گہرائیوں اور بلندیوں پر بھی خور وگر کرتے ہیں۔ یہی ہیں وہ مکمل عدل کا" خواب 'و کیھنے والے جواس خواب کوایک زندہ حقیقت بنا دینے بلندیوں پر بھی خور وگر کرتے ہیں۔ یہی ہیں وہ مکمل عدل کا" خواب 'و کیھنے والے جواس خواب کوایک زندہ حقیقت بنا دینے کے اہل ہیں۔ اور اس کا زبانہ بچھ وُورٹیس ۔ علامہ اقبال نے 1923ء کے قریب کھا تھا کہ" فطرت زندگی کی گہرائیوں میں ایک نیا آ دم اور اس کے دیئے کے لئے ایک ٹی دنیا تھیر کر رہی ہے '۔ اس سے قریب دس بارہ ہرس بعد انہوں نے کہا تھا کہ

جو حرف قبل العقو من پیشده ب اب تک اس دور میں شاید ده حقیقت ہو ممودار

(ضرب کلیم)

اوراس کے بعدانہوں نے اپنی آخری تصنیف' ارمغان جاز' میں اِبلیس کی زبان سے کہلوایا تھا کہ مردکیت ' فقت فردا' نہیں اِسلام ہے

میں جھتا ہوں کہ قرآن کے جس آسانی انقلاب کی طرف علیم الامت نے بیاشارے کئے تھے اس کے لئے فضایوی تیزی سے تیار ہور ہی ہے۔ بنابریں میں نے ضروری سمجھا ہے کہ اس باب میں جو پچھیس نے قرآن سے سمجھا ہے اے ملت کے اربابِ فکرونظرے سامنے داضح الفاظ میں پیش کردوں۔اس کی ضرورت صرف اس لئے نہیں کہ وہ خوداس قرآنی معاشرہ کو سیجھنے کی کوشش کریں اس کی زیادہ ضرورت اس لئے بھی ہے کہ اس وقت انسانیت ایک بڑے تازک و ورے گزررہی ہے اوروہ دورالمابهت جلدسائة جائے گاجب أے آخرى فيصله كرنا بوكا كدده كس ست كى طرف مزے \_اگرأس وقت اس كا قدم بحر غلاراسته کی طرف اُٹھ گیا تو ندمعلوم اُسے مجے راستہ کی طرف آنے کے لئے کتنی صدیوں تک انتظار کرنا پڑے اور کتنے خون کے وریا بیرنے اور آگ کی خدر قیس بھائدنی پڑیں۔ اِس وقت نوع انسانی سرمابدداری کے اس نظام سے تک آ چک ہے جس نے ا نتاع صداس کا گلا گھونٹے رکھا ہے۔اگراس وقت اسے مجھے راستہ نہ ملاتو وہ نا چار کمیونز م کوقبول کر لے گی اور پی نظام اس کے لئے خودکشی کے مرادف ہوگا۔لبذا میں سمجنتا ہوں کہ جوقوم وراشت قرآن کی مدتی ہے بیدذ مدداری اس پر عا کد ہوتی ہے کہ ایسے نازک وقت میں وہ کاروانِ انسانیت کی راہ نمائی سیح راستہ کی طرف کرے۔ سیح راستے ہے مراد ہے ایساراستہ جس پر چل کر انسان کی معاشی زندگی کا وہ مسئلہ بھی حل ہوجائے جس سے حل کرنے سے تنہا متنل انسانی اِس بڑی طرح سے نا کام رہی ہے اور انسان اس زندگی سے بعد کی زندگی کی خوشگوار یاں بھی حاصل کر لے۔ابیا نظریہ زندگی جوانسانی زندگی سے مسئلہ کومن معاشی مسئلة قرارد بے کر حیات آخرت سے انکار کرد ہے یا اس کے معاشی مسئلہ کو فقارت سے محکرا کرصرف''روحانی ترتی'' کو مقصد زندگی قرار دے دیے قرآنی نظریۂ حیات نہیں ہوسکتا۔ قرآن ایک ہی تنجی سے انسان کی و نیااور آخرت دونوں کے دروازے تحولتا ہےاورای جہت ہےاس کی تعلیم بے مثل و بینظیر ہے۔اخلاقی ضابطہاور دین کے شعائز ومناسک اس بے مثل و بے نظیر يروگرام كے اجزاء ہيں۔

(8) آخریس میری درخواست ہے کہ میں نے جو پھی کھھا ہے اے سرسری نگاہ سے ندد کیے جائے ۔اس کے ایک ایک لفظ پرغور کیج اور ایک ایک لفظ پرغور کیج اور اور کی جائے ۔اس کے ایک ایک لفظ پرغور کیج اور اور کی جائے کہ میں نے قرآن کی صحح تعبیر ہے تو پھر سوچئے اور سوچئے کہ نوع انسانی کوسر ما بیدواری کے جذام اور کمیونزم کے سرسام سے بچانے کے لئے آپ پر کیا فریضہ عائد ہوتا ہے؟

پرویز (مارچ 1955ء)

## پیش لفظ (طبع پانی)

سے کتاب 1955ء بیں شائع ہوئی اور چندہی روز بیں اس نے ملک گیر شہرت حاصل کر کی اور وہ ایڈیشن جلدی ختم ہوگیا۔

اس کے بعد اس کے دوسرے ایڈیشن کے تقاضے موصول ہوئے شروع ہوگئے ۔ لیکن اس دوران بیں پاکتان بیں معاثی موضوع نے اس قدراہیت حاصل کر کی کہ اس سے پیدا شدہ مختلف مسائل بحث و تعییں کا مرکز بن گئے ۔ کمیوزم اورسوشلزم کے حامیوں نے اپنے تقظ کا وسے اس بحث بی کہ اس محصد لیا۔ ہارے قدامت پرست طبقہ نے اپنے مؤقف و مسلک کی تا تمدیش بہت کہ کہ کہ اور ''اسلامی سوشلزم'' کی اصطلاح سے بہت کہ کہ کہا اور کھا۔ ایک گروہ نے مفاجمت (COMPROMISE) کی ناکام گوشش کی اور ''اسلامی سوشلزم'' کی اصطلاح سے ایک نیا مسلک تراشا' جس بیں نہ اسلام تھانہ سوشلزم ۔ یا یوں کہتے کہ وہ سوشلزم پر ان کے خوصا ختا اسلام کی مع کاری کی سی کہ کہ اور اس کی ساتھ ایک کروہ نے مقالات اور فطابات بیں قرآنی نظام معیشت کو اور بھی وضاحت و صراحت کے ساتھ پیش کرتا رہا۔

گرا اوراس کے ساتھ اپنے مقالات اور فطابات بیں قرآنی نظام معیشت کو اور بھی وضاحت و صراحت کے ساتھ پیش کرتا رہا۔

گرا وراس کے ساتھ اپنے مقالات اور فطابات بیں قرآنی نظام موسوع پر از سرتوم تب کو تا ہو بھی جن سے ساتھ اس بھی کہ کہ میں جو اس تھا ہوں کہ اور سے کہ اس میں جو کہ جس بی ساسے آئے گرا کی ورس اسے آئے گرا کی اس کی جس بھی تراث ہوں ہوں تھی ہوں اس کی اور قرآن کر کی کی دوشن بھی جو اس تھا موروز کر ہور تا کر دیا جائے ۔ لیکن اس کر وہ تو تو تو تو آن کر کیم کے معاشی نظام کے سلسلہ میں جو کہ جس میں ان تمام مباحث معاشی نظام کے سلسلہ میں جو کہ جس نے اصولی طور پر پہلے ایڈیشن بھی چیش کیا تھا اس بھی کوئی تبدیل بیں۔

معاشی نظام کے سلسلہ میں جو کچھ بیس نے اصولی طور پر پہلے ایڈیشن بھی چیش کیا تھا اس بھی کوئی تبدیل بیں ہوئی تقرآن کے موروز قرآن کر کیم کے معاشی نظام کے سلسلہ میں جو کھی میں نے اصولی طور پر پہلے ایڈیشن بھی چیش کیا تھا اس بھی کوئی تبدیل بی نہیں ہوئی تبدیل بیں۔

سابقہ ایڈیشن میں رہ وبدل کے علاوہ آخر میں میں نے دو جارا کیے خطابات اور مقالات کا اضافہ ضروری سمجھا ہے جن میں اس موضوع سے متعلق منتشر تھا کتی سمت کر بیجا سامنے آگئے ہیں۔ پہلے خطاب میں سوشلزم اسلامی سوشلزم اور قرآئی نظام کی تفسیلات آگئی ہیں۔ دوسرے میں مارس اور مار کسزم کا سمجھ مقام سعین کیا گیا اور اس کی ناکامی کی بنیادی وجہ سے بحث کی گئی ہے اور تیسرے مقالہ میں ماوزے تھے کے فلفے کوساسنے لایا گیا ہے۔ یوں قرآن کے معاشی نظام کے نقابل میں روی کیونزم ہو اور تیس کی کیونزم کے نقوش آئیندوارا کیک دوسرے کے بالقابل آویز ال ہو گئے اور آخر میں ربواور زکو قربیسے اہم موضوعات کو سمٹائی ہوئی شکل میں چیش کردیا گیا ہے۔ اس طرح اب سے کتاب میری کوشش کے مطابق معاشیات کے موضوع برایک جامع سمٹائی ہوئی شکل میں چیش کردیا گیا ہے۔ اس طرح اب سے کتاب میری کوشش کے مطابق معاشیات کے موضوع برایک جامع

تصنیف قرار پاسکتی ہے۔

(2)اس کتاب میں قرآنی اِصطلاحات بکترت سامنے آئیں گی۔ان کا داشج مفہوم میری''لغات القرآن' میں ملےگا۔ جہاں تک قرآنی آیات کا تعلق ہے' ان کے ترجمہ کی بجائے' ان کا مفہوم ڈیش کیا گیا ہے۔اس کے لئے میرے''مفہوم القرآن' کازیرِنظررکھنامفیدہوگا۔

(3) متن میں انگریزی کتابوں کے حوالے ساتھ کے ساتھ دینے کے بجائے متعلقہ باب کے آخر میں دیئے گئے ہیں۔ (مثلاً) متن میں کمی کتاب کے اِقتباس کے سامنے جونبر دیا گیا ہے جیسے (1) تواس سے مرادیہ ہے کہاس باب کے آخر میں نمبر (1) کے سامنے اس کتاب کا نام وغیرہ دیا گیا ہے۔

رد) میری زندگی کامشن قرآنی فکری تخصیل اوراس کی نشروا شاعت ہے اور میں قریب پچاس سال ہے ای مقصد کی تکمیل میں مصروف ہوں۔ قرآنی حقائق کے اس قدر طویل عرصہ پر مشتمل مطالعہ فکر اور قد بر کے باوجو دمیں نے بھی بید ہوئی نہیں کیا کہ جو پچھ میں ہوتا ہوں وہ سبوو خطا ہے منز ااور حرف آخر ہے۔ اس قیم کا دعویٰ میں سجھتا ہوں 'کوئی انسان بھی نہیں کر سکتا۔ بنابرین اس کتاب میں بھی میں نے جو پچھ پیش کیا ہے وہ فکر قرآنی کے متعلق ایک انسانی کوشش ہے۔ اگر آپ اس سے متعلق میں میں کوئی انسانی کوشش ہے۔ اگر آپ اس سے متعلق موں تو میں اس کی تاکید میں کوئی فلطی نظر آئے تو میں شکر گزار ہوں گا اگر آپ بچھے اس سے مطلع فرما کیں۔ بشرطیکہ جو پچھ آپ کہیں اس کی تاکید میں قرآنی سند پیش کی جائے۔

(5) آخریش میری جبین نیاز بدرگاہ رب العزت مجدہ ریز ہے جس نے جھے بیاتو فیق ارزانی فرمائی کہ بیس اپنی عمر کے بیشتر حصہ کواس کی کتاب عظیم کے بچھنے سمجھائے میں صَرف کرسکا۔ یہ بہت بڑی سعادت ہے جسے وہ مبدا فیض عطا کرے۔

> والسلام پر<u>قوینہ</u>

( يَمْ نُومِر 1978ء)

25 لي گلبرگ2لا مور

## ريشيرالله الزَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

# نظاً إربوُبيّت

پېلاباب



اشیائے کا تنات پر خور کیجئے۔ بیشروع بی ہے ایم نہیں تھیں جیسی آج نظر آری ہیں۔ سورج ' چا نیڈستارے ز مین خکی اُ تر کی بہاز صحوا شروع میں پھے اور سے اوراس کے بعد نہ معلوم کتنے اِرتقائی منازل طے کرتے اپنی موجود وشکل تک پہنچے ہیں۔ ان جا مداور غیر ذی حیات اشیاء ہے آ کے بڑھے اوراس دنیا میں چینچئے جہاں زندگی مشہود آنداز میں سامنے آتی ہے۔ وہاں بھی کی کیفیت نظر آئے گی علاء نظریہ ارتقاء (EVOLUTION THEORY) کا کہنا ہے کہ صفیت ارض پر ابتداء پائی ہے ہوئی۔ پائی اور مٹی کے احتراج ہے دیکھی تعلیم ہوکرا کیک ورخت پائی اور مٹی کے احتراج ہے دیکھی سے جو کی ایک ورخت کی شاخ کی طرح مختلف نوعوں میں تقسیم ہوکرا کیک درخت کی شاخ کی طرح مختلف نوعوں میں بڑار ہاسال کے مراحل کی شاخ کی طرح مختلف میں بڑار ہاسال کے مراحل کی شاخ کی طرح مختلف تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں۔ ان طویل المیعاد مراحل کو طے کرکے سلسلہ مختلین حیوانی منزل تک پہنچا اوراس کے بعد لا تعداد مدار بے نشو وارتقاء کرنے کاروان حیات مقام انسانیت میں داخل ہوا۔

سکوتِ شام سے تا نفرہ سحرگائی ہزار مرسلہ ہائے فغانِ نیم شی کشاکشِ زم وگرمات و فزاش ز خاک تیرہ ورول تا بہ شیشہ کملی مقام بست وکشاد و فشار و سوز و کشید میانِ قفرہ نیسان و آتشِ علی مغال کہ دانیہ آگور آب می سازند ستارہ می فکلند آفآب می سازند (اقبالی) کا نئات کی ہر چیز کواپنے نقطہ آغاز سے مقام بخلیل تک کینچنے سے لئے ہزاروں کروٹیں بدلنی پڑتی ہیں اور بیر مراحل اس قدرطویل المیعاد ہوتے ہیں کہ کہیں ہزار ہزارسال میں ایک ایک مرحلہ طے ہوتا ہے اور کہیں پچاس بچاس ہزارسال میں۔ یکڈیڈ الاکٹر میں الشکاء إلی الاڑیف فکھ یکٹر مجرالیکو فی تقویر گائ مقدار ڈاکٹ سندہ میں انتقار فوٹ ڈلیک غلیم الفینی وَالشَّهَادَةِ الْعَرْفِدُ الرَّحِیْمُ رَفِحَ دِیْرِ

الله النه النه المراسيم) كى ابتداء آسان ب زيين كى طرف كرتا ب يجروه اسيم (ايخ تدريجي مراهل طيكرتي جوئي) الله الس كى طرف بلند جوتى جوجة الك أيك ايك ون (منزل) بي جس كى مقدار تهاري تنتي كا مقبارت بزار بزارسال جوتى به قبل بي عبير بي مقدار تهاري تنتي كا مقبارت بزار بزارسال جوتى به قبل بي السلائد نشو وارتقاء اس خداكي طرف ب جارى وسارى بي جوبرش كى موجوده حالت بي بي واقف به وثهادة ) اوراس مقام بي بي جهال اس في آخرالا مريخ بينا به اورجو بنوزها م نگامول ب اوجهل ب (غيب) راس كا قانون تبدل و تحول برى توتون كاما لك ب (الحزيز) اور برشے كو و و قالب (PATTERN) عطاكرتا ب جس مي و و اس طرح نشو و تماياتي بي جس طرح يجرم مادر جي بروش يا تا ب (الرحيم) -

ن کو درخت فطرے کو گہزاور خاک کے ذرئے کوانسان بننے کے لئے ان تدریجی مراحل میں سے گزرتا پڑتا ہے۔ لیکن غور کیجئے کہان تدریجی مراحل میں ہوتا کیا ہے؟ اگر کسی نیچ کو گھن کھا جائے تو اسے ہزار تدریجی مراحل میں سے گزار ہے وہ بھی درخت نہیں ہے گا۔ یا ببول کے نیچ کولا کھار تقائی منازل طے کراہے اس درخت میں بھی انگورنہیں لگ سکتے ۔اس کے معنی یہ ہیں کہ جس نیچ میں درخت بننے (بالیدگی اورنشو ونما) کی صلاحیت نہیں وہ بھی درخت نہیں بن سکتا۔ جس درخت میں پھل لانے کی صلاحیت نہیں وہ بھی بارآ ورنہیں ہوسکتا اورجس شاخ میں جس تسم کا پھل لانے کی صلاحیت ہے اس میں اُسی تسم کا پھل گئے گا۔

## سلسلهُ ارتقاء ہے مقصود

اب سوچنے کے سلسلہ ارتقاء (یانشوونما) کے قدر بچی مراحل (جن کا ذکراوپر کیا گیا ہے) کرتے کیا ہیں؟ فقط ہے کہ بیان صلاحیتوں کو جوج کے اندر پوشیدہ ہوتی ہیں نشو ونمادے کراس کی آخری شکل ہیں مشہود کردیتے ہیں۔ البذا سلسلہ ارتقاء کی تمام شک وٹاز سے مقصود ہے ہے کہ اشیائے کا کتات کی مضمر صلاحیتیں (POTENTIALITIES) نشو ونما (DEVELOPMENT) پاکرا ہے نقطہ شخیل آخری منزل (DESTINATION) تک پہنچ جا کیں۔ بالفاظ ویکر سلسلہ کا کتات کی تمام ہنگامہ آرائیاں اشیائے کا کتاب کی مضمر صلاحیتوں کو مشہود کرنے کے لئے ہیں گے۔

<sup>1</sup> دوسر عدمقام بران قدر مجى مرحل ارتقاءكو بياس بواس بزارسال بحى بتايا كما ب (70:4)-

<sup>2</sup> FOR THE DEVELOPMENT AND MANIFESTATION OF THEIR LATENT FACULTIES.

## ر بوبیت کے معنی

عربی زبان میں اس پورے طریق میں (PROCESS) کے لئے ایک جامع لفظ ہر پر بیت ۔ لینی کمی شے کا اپنے نقط کا ذات بندرتی کا ہستہ ہت نشو و تما پا کر نقط محیل تک پیٹی جانا۔ اس کو رہیت کہتے ہیں اور ایسا کرنے والے کورت ۔ لہذا اگر ہم سابقہ بخٹ کو ایک فقرے ہیں سمنا نا چاہیں تو یوں کہا جائے گا کہ کا نئات کی ساری تگ و تا زاور سی و کاوٹی کا مقصود ہر بر بہت ۔ چونکہ قرآ آپ کریم کی رُوے ہیں سمنا نا چاہیں تو یوں کہا جائے گا کہ کا نئات کی ساری تگ و تا اللہ کا قانوں کر بوہیت عامہ رہو بہت ۔ چونکہ قرآ آپ کریم کی رُوے ہیں ہی تا اللہ کا قانوں کر بوہیت عامہ اشام اشیائے کا نئات کی ربوبیت کی کھیل ہے۔ (اکھیٹر کی بیان کا اللہ کا بات کا بھوت کہ تو برار حمد وستائش ہوگئی ہے۔ اللہ کا وہ قانون جو تمام اشیائے کا نئات کی ربوبیت کا فیل ہے۔ ربوبیت کے لئے صروری ہے کہ اس نظام کی ہر ترکت ٹھوں تھیری نیج بیدا کرے۔ اس بات کا شوت کہ بی کی ربوبیت شروع کہ بیان اس کی اور اس کے متن ہیں کہ بھوٹ تھی ہیں کہ بی تھی ہی کہ ربوبیت نے اپنا عمل شروع کر دیا ہے ۔ لیکن آگریت ہے کوئیل نہ پھوٹے تو اس کے متن ہیں کہ شہادت بہم پیٹیتی ہے کہ نظام ربوبیت نے اپنا عمل شروع کر دیا ہے ۔ لیکن آگریت ہے کوئیل نہ پھوٹے تو اس کے متن ہیں بیل کہ طرح نٹ کا درخت بنتا تو ایک طرف خود ن بھی ضائع ہو گیا (اسے قرآ آپ کریم میں ' خبیث' کی اصطلاح ہے تجبیر کیا گیا ہے۔ اس کی ضرد 'طرح نٹ کا درخت بنتا تو ایک طرف خود ن بھی ضائع ہو گیا (اسے قرآ آپ کریم میں ' خبیث' کی اصطلاح ہے تجبیر کیا گیا ہے۔ اس کی ضد 'طرح نٹ کا درخت بنتا تو ایک طرف خود ن بھی ضائع ہو گیا (اسے قرآ آپ کریم میں ' خبیث' کی اصطلاح ہے تجبیر کیا گیا ہے۔

## حق اور باطل كامفهوم

قرآن کریم کی زبان میں شوں تغییری متائج کوخت کہتے ہیں اور تخرجی متائج کو باطلؔ۔ چونکہ نظام ربوبیت کا قیام وبقااس محکم اصول پر ہے کہاس میں ہرحرکت کا زخ تغییری متائج (حق) کی طرف ہوتا ہے۔اس لئے قرآن کریم نے کہا ہے کہ کا نئات کو بالحقّ پیدا کیا گیا ہے۔

حَكَنَّ اللَّهُ الصَّلُونِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِي " إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْهُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ [29:44] اللَّه نِه كَا نَنات كَى لِينتيون اور بلنديون كونتمبرى مَناتِج كا حامل بنايا ہے۔ يَنبينَ اس مِن ان لوگوں كے لئے (برس اہم) نشانياں ہيں جو (قانونِ ريوبيّت) پرائيان لاتے ہيں۔

پروفیسرو این بید کہناہے کہ

باطل کے غیر محکم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ کا نتات میں ایسانقم پایا جاتا ہے جوئق پر پٹن ہے۔ لیکن ر بوبیت کے ان مثبت اور نقیری نتائج (حق کے مشہود ہونے) کے لئے دوبا تیں ضروری ہیں۔ایک بیدکہ ان تمام عناصر (ELEMENTS) اور موال (FACTORS) میں جو کسی شے کی ربوبیت کا ذریعہ بنتے ہیں باہمی تعاون ہو۔ مثلاً بنتی کی بالیدگی

الیدگی اور برومندی کی تمام صلاحیتیں موجود ہوں کسی میز پررکھ چھوڑ ہے۔ اس کے پاس ہی (ایک دوسرے سے الگ) اوھر الیدگی اور برومندی کی تمام صلاحیتیں موجود ہوں کسی میز پررکھ چھوڑ ہے۔ اس کے پاس ہی (ایک دوسرے سے الگ) اوھر اوھر تھوڑی کی مٹی اور بچھ پانی رکھ دیجئے ۔ ان سب کودھوپ میں کھلا چھوڑ دیجئے اور ہوا بھی گئنے دیجئے ۔ لیکن ان تمام اشیاء کی موجود گی ۔ فتح کی بالیدگی کے لئے ضروری ہے کہ فتح کے ساتھ مٹی پانی 'روشیٰ موجود گی ۔ فتح کی بالیدگی کے لئے ضروری ہے کہ فتح کے ساتھ مٹی پانی 'روشیٰ موجود گی کے بعد بھی اس فتح سے کوٹیل نہیں کی ہوء ایک دوسرے میں جذب ہوجا کیں ۔ ان اجزاء کے اس تشم کے باہمی تعاون حرارت اور ہوا اس طرح تعاون کریں کہ وہ ایک دوسرے میں جذب ہوجا کیں ۔ ان اجزاء کے اس تشم کے باہمی تعاون (ABSORPTION) بگدائنلا ف (COOPERATION) سے فتح کی مضمر صلاحیتوں کی ربوبیت ہوسکے گی ۔ لہذا' کا کتات کے نظام ربوبیت ہیں مختلف اجزائے متعلقہ کا باہمی تعاون واکنلا ف لایفک ہے۔

اس کے ساتھ ہی ایک اور چیز بھی نہایت ضروری ہے۔ نے کوشی میں دہانے کے بعد بہت زیادہ پانی دے دیجئے یاتھوڑ اسا پانی دے کر بہت زیادہ حرارت پہنچاہئے۔ آپ دیکھیں گے کہ اس طرح بھی ربوبیت کے تغییری نتائج پیدائہیں ہوں گے۔ وہ نیج بھی کونیل بن کر بے نقاب نہیں ہوگا گل سر کر ضائع ہوجائے گا۔ اس سے ظاہر ہے کہ تغییری نتائج کی ترتیب وظہور کے لئے ضروری ہے کہ مختلف اجزائے متعلقہ میں خاص نئاسب وتو ازن (PROPORTION AND BALANCE) قائم رہے۔ جہاں بیناسب بھڑا انتھیری کی جگہ تی شہت کی جگہ تی مقام نے بھی ہوتائے برآ مدہونے شروع ہو گئے اورسلسلۂ ربوبیت رک گیا۔

## توازن وتناسب

قرآن کریم نے اس توازن و تناسب کو کہیں ' حسنات' سے تعبیر کیا ہے' اوراس کے مقابلے میں عدم توازن کے لئے "سیئات' کالفظآیا ہے ہے۔ کہیں اسے اعمالِ صالحہ کہ کر پکارا گیا ہے بعنی ایسے کا م جن سے ہمواریاں پیدا ہوں اور صلاحتین آ بحریں۔
اس کے مقابلے میں فساد کا لفظ آیا ہے جس کے معنی ناہموارتی ہیں۔ کہیں اسے قوآم سے تعبیر کیا گیا ہے جس کے معانی توازن کا سیح ہوتا اور قائم رہنا ہیں۔ اس سے دین تیم ہے بعنی وہ نظام جوخو دہمی تناسب و توازن کی صحت پر استوار ہوا ورافرا و معاشرہ کی صلاحیتوں میں بھی سے توازن قائم کر سکے۔ اس سے صراط مستقیم ہے بعنی توازن کی صحت پر استوار ہوا ورافرا و معاشرہ کی صلاحیتوں میں بھی سے توازن قائم کر سکے۔ اس سے صراط مستقیم ہے بعنی توازن (EQUILIBRIUM) قائم رکھنے والی راہ ۔ چونکہ رہو ہیت کے لئے توازن کا قائم رہنا ضروری ہے اس لئے قرآن کریم میں ہے۔

إِنَّ رُبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْدٍ [11:56]

یعنی اللہ کا قانونِ ربوبیت توازن بدوش سیدھی راہ پر جار ہاہے <sup>2</sup> اور جومعاشرہ اس قانون کا امتاع کرے گااس میں بھی توازن

<sup>1 &</sup>quot;ون على الا (Just Proportion) وكانام إ-

<sup>2</sup> قرآن میں فسطاس مستقیم تراز وکوکہا گیاہے جوٹھیک وزن قائم رکھتی ہے۔اس کے صراط منتقیم کے معتی اتوازن بدوش اراہ ہیں۔

قائم ہوجائے گا۔

یونانی مفکرین کا خیال نفا که کا تئات کی حرکت و وری (CYCLIC) ہے۔ بیغی اس میں حرکت تو ہے کیکن اس حرکت سے کا تئات آگے نہیں بڑھ رہی بلکہ ایک وائزہ میں گروش کرتی رہتی ہے۔ وہ سجھتے تھے کہ کا تئات نے جو پچھے بنیا تھا بن پچکی۔ اب اس میں نہ کی قتم کا اضافہ ہوسکتا ہے نہ ترقی۔ اس کی حرکت محض محوری حرکت ہے جس میں آگے بڑھنے کا امکان ہی نہیں ہوتا۔ ایک ہی جگہ بھو منے کا تصور ہوتا ہے۔ یہ تصور ارتقاء کے تصور کے خلاف تھا۔

## كائنات ميں ارتقاء

بینطا ہر ہے کہ جب کوئی چیزا ہے نقطہ آغاز سے نقطہ جھیل تک پنچے گیاتو وہ نقطہ جھیل اس کے سفر زندگی کی منزل مقصودیا منظی (DESTINATION) کہلائے گا<sup>1</sup>۔لاندا کا نونِ ربوبیت کی رُوسے ہر شے کے لئے ایک منزل مقصود یا منظی کا ہونا ضروری ہے اور چونکہ (جیسا کہ ہم او پرککھ بچکے ہیں) پوری کی پوری کا نئات نظام ربوبیت کے تابع چل رہی ہے۔اس لئے ساری کا نئات کا ایک مقصد یامنٹی ہے۔ بالفاظ ویکر کا نئات بلامقصد پیدائیس کی گئی۔ یہ حقیقت کہ کا نئات بلامقصد پیدائیس کی گئی۔ یہ حقیقت کہ کا نئات بلامقصد پیدائیس کی گئی۔ یہ حقیقت کہ کا نئات بلامقصد پیدائیس کی گئی۔ یہ حقیقت کہ کا نئات بلامقصد کی طرف ہڑھے جارہی ہے دور حاضر کے مقکرین کے نزدیکے بھی ایک مسلمہ کی حیثیت اختیار کر چکی ہے۔ مثلاً (LESLIE PAUL) لکھتا ہے کہ:

یہ بات بوی غیر معقول دکھائی و بی ہے کہ ایک طرف تو بیتنلیم کرلیا جائے کہ زندگی (DYNAMIC) ہے اور ایک خاص سمت میں حرکت کر رہی ہے تا کہ دو باقی رہے اور آ کے بو ھے اور اس کے ساتھ ہی یہ کہا جائے کہ زندگی کے پیش نظر کوئی مقصد نہیں۔ اگر مقصد نہیں تو پھر زندگی کی حرکت کا کوئی تصور ہی باقی نہیں رہتا۔

اور ما نچسٹر یو نیورٹ کااٹا ٹوم کا پروفیسر (F.W. JONES) رقسطراز ہے کہ:

اے تسلیم کرنا پڑے گا کہ تمام ذی حیات اشیاء اور غیر ذی حیات اشیاء غرضیکہ پوری کی پوری کا نئات با مقصد پیدا کی گئ ہے۔۔۔۔۔تاریخ کے جس دور میں سے ہم گذرر ہے ہیں اس میں بیاحیاس اور بھی شدید ہوگیا کہ کا نئات کا بیتمام عظیم القدر سلسلہ ایک مقصد کا جُوت ہیں کر دہا ہے۔

## لهوولعب

قرآن کریم نے ایک طرف تو شبت انداز میں بید کہا کہ کا نتات بالمقصد پیدا کی گئی ہے اور اس کے ساتھ ہی دوسری طرف من منفی انداز میں بید کہا کہ اسے یونہی بطور لہو واحب پیدانہیں کیا گیا۔ جو چیز حرکت تو کرے لیکن کسی منزلِ مقصود کی طرف ند بروھے (جیسے گرواب میں پھنسی ہوئی لکڑی)' عربی میں اس کے اس انداز کو احب کہتے ہیں۔ چونکہ کا کتاب بلائقصود و منتلی پیدا نہیں کی گئی اس لئے قرآن کریم میں ہے کہ

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لِعِينَ وَمَا خَلَقْنُهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ [44:39] اورجم نے كائنات كى پتيول اور بلنديوں كواورجو يحمان كے درميان بايعن يورى كى يورى كائنات كو بلامقعدومنزل

<sup>1</sup> ب توريج كرز ق (PROGRESS) ك ك ك كون كون عناصر ضرور ليان -

<sup>(</sup>i) کی شے کا نظر قاز۔ (ii) ایک متعین راہ جس برأے چانا ہے۔

<sup>(</sup>iii) وه منزل مقصود جس تك ات يمنينا بـ

ترق کے معنی بیموں سے کہ وہ شے قدم برفدم اپنی منزل مقصود کی طرف پڑھے جارہی ہے کیکن اگر کسی راہر و کے ساسنے منزل مقصود ہی شد ہوتو وہ (خواہ دن بھر چاتا رہے ) ہم یڈییں کہ کمیں سے کہ وہ ترق کر رہا ہے۔ ترقی کالفذ ہے معنی ہوتا ہے جب تک منزل مقصود ساسنے ندہو۔ ہم اپنے زمانے کو (PROGRESSIVEAGE) کہتے ہیں۔ لیکن کسی کو یہ معلوم نہیں کہ وہ منزل مقصود کوئی ہے جس کی طرف ہمارا زمانہ ترقی کرتے ہوئے جارہا ہے۔ ترقی (PROGRESS) بغیرتی تقصود (WITHOUT OBJECT IN VEIW) ہے معنی لفظ ہے۔

(تعیین ) نہیں پیدا کیا۔ کا نتات کو ہالی (بیٹی تغییری نتائج کے ساتھ ایک منزل تک پینیجنے کے لئے ) پیدا کیا گیا ہے۔ لیکن اکٹر لوگ اس حقیقت کاعلم نہیں رکھتے (اور بلاعلم ودلیل ) سجھتے ہیں کہ کا نتات یونٹی بلامتصد دمنزل ظہور ہیں آھئی ہے۔

## ماحصل بحث

سابقة تقريحات يرحقيقت هاريسافة من كرقرآن كريم كاروت:

(1) کا نات کی ہر شے اپنے اندر کھے صلاحیتیں رکھتی ہے۔

(2) ہرشے کا مقصدِ زندگی ہیہے کہ اس کی مضمرصلاحیتیں نشو ونما یا کر پیمیل تک پہنچ جا کیں۔

(3) جس نیج واسلوب یا نظام و قانون کے مطابق کسی شے کی مضم صلاحیتیں نشو ونما یا کرآ ہستہ آ ہستہ بندری ایٹے نقط پھیل پھٹنے جائیں اے نظام ربوبیت کہتے ہیں۔اوراییا کرنے والے کورت۔

(4) ربوبیت کے لئے ضروری ہے کہ اس شے کی ہرحرکت کا رُخ تعمیری نتائج مرتب کرنے کی طرف ہو کیونکہ تعمیری نتائج کے بغیرر بوبیت ناممکن ہے۔ تعمیری نتائج کوچل کہا جاتا ہے۔ اس لئے کا مُنات بالحق پیدا کی گئی ہے۔

(5) نظام ربوبیت کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ مخلف اجزائے کا نئات 'باہمی تعاون واکھلاف ہے ایک دوسرے کی ربوبیت کا ذریعہ بنیں۔ نیز یہ بھی ضروری ہے کہ ان اجزاء بیں ایک خاص تناسب اور تواز ن ہو۔ ان اجزاء کے الگ الگ رہنے (انفرادی زندگی بسر کرنے) یا اُن کا تواز ن بگڑ جانے ہے ر بوبیت نہیں ہو کئی۔ وہ تو از ن بدوش راہ جس پر چل کر اشیائے کا سکات ربوبیت کی منازل طے کرتی ہیں صراط متنقیم کہلاتی ہے اور جس طریق کارے انہیں ربوبیت حاصل ہوتی ہے اسے حسن ممل یا ممل جاتا ہے۔

(6) ر بوبیت کی راہ (بیعنی اشیائے کا کنات کے ارتقائی منازل کی راہ) سیدھی بھی ہے اور بلندیوں کی طرف چڑھتی ہوئی بھی۔اس لئے حسن عمل کا نتیجہ آ گے بڑھناا درسر بلند ہوناہے۔

(7) ربوبیت بیس ہرشے کے لئے ایک نقط مستحیل کا ہونا ضروری ہے۔ بیعنی وہ منزل جس میں پیٹی کراس چیز کی تمام مضمر صلاحیتوں کی کامل نشو ونما ہوجائے ۔ یہی اس شے کامقصود ومنطنی ہوگا۔ چونکہ ساری کا نئات نظام ربوبیت کے تالع سرگرم عمل ہے اس لئے کا کنات بلامقصد ومنزل نہیں پیدا کی تئی۔اس کی ایک منزل ہے اورایک منطنی ۔

ہم نے بیدد کیولیا کہ کا تنات کی سعی عمل اور تک وتاز کامقصود بیہ کہاشیائے کا تنات کی مضمر صلاحیتوں کی نشو ونما ہوتی جائے تا کہ بیچیزیں (اس طرح) اپنے ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی اپنے نقطہ شخیل تک پھنے جا کیں۔ کا تنات کی ہرشے ای تک وتاز میں سرگر معمل دکھائی دیتی ہے۔ بیہ مارامشاہدہ ہے اور سائنس کے اکتشافات اس کی شہادت بہم پہنچاتے ہیں۔

### حيواني جبلت

یبال بیوال بیدا ہوتا ہے کداپنی اپنی منزل تک کینچنے کے لئے ان چیزوں کی راہنمائی کون کرتا ہے وہ کس ذریعے سے پیچانتی میں کدان کی منزل کا زرج مس طرف ہے۔اوراس سے حصول سے لئے انہیں کیا کرنا جا ہے؟ اس سوال سے جواب سے لئے آپ بدی بدی چیزوں (اجرام ساوی وغیرہ) کوچھوڑ ہے اور اپنے گردو پیش کی چھوٹی جھوٹی چیزوں پرغور کیجے بات أبھر کر سامنے آ جائے گی۔ آپ کسی مرقی کے بیچے بط اور مرفی کے ملے جلے انڈے سینے کے لئے رکھ دیجئے۔ جب وقت معیند پران انڈوں سے بچٹکلیں گے تو آپ دیکھیں گے کہ انڈے کا خول تو ڑتے ہی اما کا بچہ یانی کی طرف کیکے گالیکن مرفی کا چوز ہنگلی پررے گا۔ بیز مین سے داندؤ تکا چنے لگ جائے گا اوروہ اپناسا مان پرورش یانی سے تلاش کرے گا۔ بلی کا بچہ پیدا ہوتے ہی مال کے تھنوں کی طرف جائے گا۔ بکری کے سامنے ڈھیروں گوشت رکھارہے وہ اس کی طرف آ کھھا تھا کربھی نہ دیکھے گی۔اس کے برعکس شیر بھوکوں مرجائے گالیکن گھاس کا ایک تفاہمی نہیں چبائے گا۔ مرغی کاچوز ہ چیل کر پر چھا کیں سے سہم کر مال کے بروں کے پنچ خیب جائے گا اور بلی کا بچہ اچھل کر چو ہیا د بوچنے کی کوشش کرے گا۔ آپ غور کیجئے کہ وہ کون ہے جوان پرندوں اور جانوروں کی را ونمائی اُن کے سامان وا تداز ربوبیت (پرورش) کی طرف کرتا ہے؟ انہیں اس کی تعلیم کون دیتا ہے؟ آپ اس کا ایک بی جواب دیں سے کہ بیسب کچھان کی فطرت میں وافل ہے۔سائنس کی دنیا میں اس کا نام جیلت (INSTINCT) ہے۔ان پر ندوں اور جانوروں سے بیکام از خود جبلی طور پر (INSTINCTIVELY) سرز دہوتے ہیں۔حیوانات سے ہٹ کر آپ دوسری چیزوں کو دیکھئے۔ یانی جب تک سیال ہے نشیب کی طرف بہتا ہے۔ ایک خاص درجہ حرارت پر پہنچ کرمنجمد ہوجا تا ہاورایک خاص ورجہ حرارت پر بھاپ بن کراڑنے لگتا ہے۔آگ ہمیشہ حرارت پہنچاتی ہے۔آ م کی مخطی سے ہمیشہ آم بی پیدا ہوتا ہے۔اشیائے کا کتات کی ان خاصیتوں کو دنیائے سائنس میں قوانین فطرت (LAWS OF NATURE) کہاجاتا ہے ۔ لیکن جبلت (INSTINCT) ہو یا قوانین فطرت (LAWS OF NATURE) بیسب الفاظ ہیں جوہم نے یا جی سمجھوتے سے وضع کرر کھے ہیں تا کہ ایک دوسرے کامفہوم سمجھنے ہیں آسانی رہے۔ورند بید حقیقت اپنی جگد پر قائم ہے کہ کوئی نہیں کہ سکتا کہان اشیاء کے اندر میرخاصیتیں کیوں ہیں؟ اورکون ہے جو اِن پرندوں اور جانوروں پران کی پرورش کی راہیں کشاده کرتا ہے؟

## تخلیق و مدایت خدا کی طرف سے

ہم صرف ای قدر کہدیکتے ہیں کہ بیسب بچھان کے اندر (INHERENT) ازخود موجود ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ جس نے ان چیزوں کو پیدا کیا ہے وہی ان کے سامان ربوبیت کی طرف اِن کی راہ نمائی کرتا ہے۔ تخلیق اور ہدایت (پیدا کرنا اور راہنمائی

کرنا) دونوں خدا کی طرف سے ہیں۔

رَبُّنَا الَّذِيِّ آعْظَى كُلَّ شَيْءٍ عَلْقَهُ ثُمَّ هَذَى [20:50]

خداوہ ہے جو ہرشے کواس کی خلقت عطا کرتا ہے اور اس کے بعد اس کی را دنما کی کرتا ہے۔

دوسرى جكه

الَّذِيْ عَلَقَ فَسُوٰى وَالَّذِي قَدَرُ فَهَالِي [37:3]

وہ جس نے (ہرشے کو) پیدا کیا اورا سے ہرطرح کی موز ونیت عطا کردی۔ پھر (اس کی مضم صلاحیتوں کے) پیانے مقرر کردیئے (کدوہ کس حدتک برومند ہوسکتی ہیں) اور پھر (ان کی ربوہیت کی) راونمائی کردی۔

نظریہ فجائی ارتفاء (EMERGENT EVOLUTION) کا مؤید (بلکہ ایک معنی میں موجد) پر دفیسر لائڈ مارکن .C) LIOYD MORGAN) لکھتا ہے کہ

مراعقیدہ ہے کہ جا تداروں میں ارتفاع نفس خدا مے مل تخلیق اور ہدایت کا ربین مقت ہے۔

### کائنات میں وحی

خدا کی بیداہ نمائی (ہدایت) مختلف اشیائے کا نئات میں کس طرح کا رفر مائے قرآن کریم نے اسے وحی کی اصطلاح سے تعبیر کیا ہے۔ وقی کے معنی ہیں''نہایت خفیف کیکن بہت جیز اشار ہ'' ۔ قرآنِ کریم میں ہے کہ خدا کی بیداہ نمائی (وحی) تمام کا نئات میں کا رفر ماہے۔

و کاؤٹی فی کلی سیکا اور نوائے اور نوائے ہرایک آسان (ساء بلندی) میں اپنے امر (تدبیر) کووٹی کرویا۔ ارض کے متعلق ہے باک رکائے آؤٹی لیکا [99:5] بیاس لئے کہ تیرے دب نے اسے ایسا کرنے کی وٹی کردگی ہے۔ اسی طرح شہد کی کھی کے متعلق ہے کہ

وَاوَلَىٰ رَبُكَ إِلَى التَّهْلِ أَنِ الَّهِذِيْ مِنَ الْهِبَالِ بَيُوَتَا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِيَّا يَعْرِهُوْنَ ﴿ ثَمَّرُ كُلِنَ الْفَكَرْبِ فَاسْلَلُونَ سُلُ رَبِّكِ ذَلُلًا \* يَعْرُجُ مِنْ بَطُوْنِهَا هَرَابٌ فَعْتِلَفٌ ٱلْوَالَةُ فِيْهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ \* إِنَ فِي ذَلِكَ لَايَةً لِقَوْمِ يَتَعَكَّرُونَ و68-69]

اورد کیموتبہارے رب نے شہد کی تھی کی طرف وقی کردی کہ پہاڑوں میں درختوں پراوران ٹیموں پر جواس غرض سے بلندی پر بنائی جاتی ہیں اپنا چھت بنائے۔ پھر ہر طرح کے پھولوں سے رس چوتی پھرے اورا پنے رب کے قانون کے مطابق پوری فرمانیرواری کے ساتھ مصروف عمل ہوجائے۔ (اس عمل کا بتیجہ یہ ہے کہ) اس کے پیٹ سے مختلف اقسام کا رس لکا ہے جس میں انسان کے لئے شفاہے۔ بلاشیدان کواکف میں ان اوگوں کے لئے جوفو واکر کرتے ہیں دلیل راہ ہے۔

### كائنات ميس انتاع قانون

ان آیات میں وتی (خداکی راہ نمائی کی صفت) کے علاوہ ایک اوراہم حقیقت بھی سامنے آگئی۔ کا تئات کی ہرشے اس قانون (ہدایت) کے مطابق جواس کے لئے جو یز کر دیا گیا ہے نہایت ہزم واحقیاط اور کمال مستعدی اور فرمال پذیری کے ساتھ مصروف عمل ہے۔ آسان بوس بھاؤ ساتھ الجمین اوراس کے آسان بوس بھاؤ ساتھ مصروف عمل ہے۔ آسان بوس بھاؤ ساتھ الجمیز سندر اور وریا وورس کے آسان بوس بھاؤ ساتھ الگیز سمندر اور وریا وورس کے آسان بوس بھاؤ ساتھ کی خیر مرکی انتظام المجمور کے جوائے فرما نہر داری میں منہمک ہے۔ کسی کواس سے یا رائے سرکٹی نہیں نجالی انگار جوائی مرائے میں سیند کے ہزار ویں جھے کے ہرابر بھی کی بیشی کروٹ اگر زمین اپنی رفتار میں سیند کے ہزار ویں جھے کے ہرابر بھی کی بیشی کروٹ اگر زمین اپنی رفتار میں سیند کے ہزار ویں جھے کے ہرابر بھی کی بیشی کروٹ اگر زمین اپنی رفتار میں بھی ہے۔ کے اگر ہوں ایک لورٹ کے لئے بھی اپنی ' فطرت' بدل لئے اگر ہوا ایک لورٹ کے لئے بھی اپنی ' فطرت' بدل لئے اگر ہوا ایک لورٹ کے لئے بھی اپنی ' فطرت' بدل لئے اگر ہوا ایک لورٹ کے لئے بھی اپنی ' فطرت' بدل لئے اگر ہوا ایک لورٹ کے لئے بھی اپنی نورس میں بھی سے اگر جائے۔ یہ اپنیا کروٹ کے سامنے سربھی دے۔ اُڑ جائے۔ یہ اپنا کرخ کی مسلم وضبط میں اس لئے قائم ہے کہ کا نئات کی ہرشے تو انہی خداوندی کے سامنے سربھی دے۔

وَيْلُو يَنْجُدُ مَنْ فِي السَّمُونِ وَ الْأَرْضِ 13:15] كا نَات كى پتيول ادر بلنديول بيل جو پھے ہے سب خدا كے قانون

ہر شے اس کے قانون کی زنجیروں میں جکڑی ہوئی ہے اور اپنے اپنے فرائفنِ مفوضہ کی سرانیجام دبی میں سرگر م ممل ہے۔ سیکتر بلکے منافی السّلوٰت و الگاڑ فیس [57:1] کا تنات کی ہر شے قوانینِ خداوندی کے مطابق اپنے فرائفش کی تحمیل میں سرگر م عمل ہے۔

ہر شے اپنی تمام قو توں کو ان مقاصد کے حصول کے لئے مرف کرتی ہے جواس کے لئے متعین کردیے گئے۔

## إسلام كالمفهوم

قانون خداوندی کی اس طرح اطاعت کا نام اسلام ہے۔ سورہ آلی عمران میں ہے: وَلَهُ اَسْلَهُ مَنْ فِي السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهَا وَالْدِيونَةِ جَعُونَ [83:8] کا مُنات کی ہرشے اس کے قانون کے سامنے سرشلیم نم کئے ہے۔ طوعاً وکر ہا۔ اوران اشیاء کی تمام حرکتیں ای محورکے کردگروش کرتی ہیں۔

اس ہے اُس' 'اسلام' ' مے معنی سامنے آ گئے جوآ فاقی کا نئات میں نافذ اِلعمل ہے۔ بعنی اس قانون اور نظام کی اطاعت جس سے ہرشے کی مضمر صلاحیتیں نشوونما پاکر نقطہ سمجیل تک پہنچ جا کیں۔ سلام کے معنی جیں نقائص اور نامکملیت سے بڑی ہونا۔ مسلم' مکمل کو کہتے ہیں جس میں کوئی کمی ندرہ گئی ہو۔ اِسْعَلَمْ الزّدع کے معنی ہیں کھیتی کا اس صدتک نشوونما یا جانا کہ اس میں بال آ جا کیں (اس سے نشوونما کی تخیل کا مقصد سامنے آجا تاہے)۔ تَسَالَمَتِ الْعَوْلُ کے معنی بیں گھوڑوں کا آپس بیں اس طرح پاؤں ملا کر چلنا کہ کوئی آگے بیچھے ندرہے اور ایک دوسرے کو مشتعل نہ کرے (اس سے باہم ائتلاف کا تصور سامنے آجا تا ہے جو ربوبیت کے لئے نہایت ضروری ہے)۔

ان تقریحات سے بی حقیقت ہارے سامنے آھئی کہ

(1) اِسلام کے معنی بیں اس نظام کا قیام اور پھیل جس میں ہرشے کی مضمر صلاحیتوں کی کامل نشو ونما ہوجائے۔ (2) کا تنات کی تمام اشیاءاس نظام کے قیام و بھیل کے لئے بلاچون وچراسرگرم عمل ہیں۔ای کا نام صراط متنقیم پر چلنا ہے۔

## انسان اور دیگراشیائے کا ئنات میں فرق

جم نے اس وقت تک صرف "اشیائے کا تنات" کا وکر کیا ہے ؛ انسان کا وکر نہیں کیا۔ اس میں شبہ نہیں کدانسان بھی کا تنات کا ایک جزو ہے۔لیکن اس میں اور ویگراشیائے کا تنات میں ایک ایسا بنیاوی فرق ہے جس کی وجہ سے میا تنات میں ہوتے ہوئے بھی کا نئات سے الگ ہے۔ یہ بنیادی فرق ہے اس کا اختیار دارادہ۔ہم نے دیکھا ہے کہ کا نات کی ہرشے تا نونِ خداوندی کے اِتباع واطاعت میں بلاچون و چرا سرگر معمل ہے۔ان میں ہے کسی کواس کا اختیار نہیں کہ وہ اس قانون ے ذرابھی سرکشی اختیار کرسکے مااسے لئے کوئی دوسرا قانون جو یز کر لے۔ پانی کوبیا ختیار نہیں کہ جی جا ہے تو نشیب کی طرف بہے اور بی جاہے تو فراز کی طرف زُخ کر لے۔ آ گ کواس کا اختیار نہیں کہ بھی حرارت پہنچائے اور بھی تھنڈک کا موجب بن جائے۔ سورج کواس کا اختیار نہیں کہ کسی دن جی میں آئے تو آ دھاسفر کر کے پھر چھے لوث جائے۔ زمین کو بیاختیار نہیں کہ مجھی تھوڑے سے وقت کے لئے ستانے کو تھبر جائے۔ مرغی کے چوزے کو بیا فتیار نہیں کہ وو ختکی کے بجائے یانی میں جا تھے۔ مجری کو بیا ختیار نہیں کہ وہ گھاس کی بجائے گوشت کھانا شروع کر دے حتیٰ کہ شیر جیسے صاحب ِقوت و دید بہ شاہ نیستاں کو بھی ا تنا اختیار نہیں کہ وہ گوشت کے بجائے سیب اور انگور کھا ناشروع کر دے لیکن اس کے برعکس انسان کے بیچے کو دیکھئے۔اس میں شبنیں کہ پیدا ہونے کے ساتھ ہی وہ بھی اپنے رزق کے سرچشموں کی طرف اُسی طرح لیک کر جاتا ہے جس طرح ایک کری کا بچہ الیکن اس کے ساتھ ہی اس کی کیفیت میرے کہ وہ شکھیا کی ڈلی کوبھی اُسی بے تکلفی سے منہ میں ڈال لیتا ہے جس طرح مصری کے مکڑے کو۔ وہ مجھی آ گ میں ہاتھ ڈال دیتا ہے بھی یانی میں کود ہڑتا ہے۔ مجھی آ تھے وں پر مرجیس نگالیتا ہے بھی صابن کھالیتا ہے۔ بیتواس کے بھین کی کیفیت ہے۔ برا ہوجاتا ہے تواس کا اختیار دارا دہ اورگل کھلاتا ہے۔ جہاں تک اس کی جسمانی برورش کاتعلق ہے اس کیلئے بھی وہی تو اعین وضوابط مقرر ہیں جودوسرے حیوانات کے لئے متعین ہیں ۔ بھوک کے لئے كھانا ياس كے لئے يانى الكان كے بعد نيند- اس سے اس كے جسم كى برورش (ربوبيت) موتى ب- تحفظ خويش

(PRESERVATION OF SELF) کا جذبہ ہرذی حیات کی جبلت میں موجود ہے۔ یہی جذبہ انسان کے اندر بھی ہے۔ یہ بھی اپنی جان کی حفاظت کے لئے سب کچھ کر گزرتا ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی انسان ایک ایسی چیز بھی کرسکتا ہے جو کوئی دوسرا حیوان نہیں کرسکتا یعنی خود کشی۔ یہ اس لئے کہ حیوانات 'قانونِ ربوبیت پر کار بندر ہنے کے لئے مجبور ہیں اور انسان صاحب اختیار ہے۔ جی جا ہے تو قانونِ ربوبیت کی اطاعت کرے اور جی چاہے تو اسے تو ڈوے یشین کے الفاظ میں :

جمادات اور حیوانات کی زندگی کا مقصد خدا کی طرف سے عائد کر دو ہوتا ہے۔ البذا وہ ایک مقصد نوگرام پر چلنے کے لئے مجود ہوتے ہیں۔ ان کے برگس انسان اپنے اختیار وارادہ کی بنا پر اپنا مقصد اور نصب العین آپ مشکل ترین مسئلہ بنا دیا ہے۔ اس کا بری افقیار ہے جس نے اس مسئلہ کو جو باقی کا تنات میں کوئی مسئلہ بنا ہی ہیں اس کے لئے مشکل ترین مسئلہ بنا دیا ہے۔ اس اجمال کی تفصیل ذرا آ کے چل کر بیان کی جائے گی کہ وہ سوال (لیعنی مسئلہ بو بیت ) جو باقی کا تنات میں اس قد رمشکل اور پیچیدہ کیے بن گیا کہ اس کی ساری تک و تا زائی مسئلہ کے طل کی تذر بھر گئی۔ اس اس قد رمشکل اور پیچیدہ کیے بن گیا کہ اس کی ساری تک و تا زائی مسئلہ کے طل کی تذر بھر گئی۔ اس وقت صرف اتنا دیکھئے کہ جس مسلک ومنہان چر دیگر کا تنات کی افزون از خود موجود ہے جس کی زوسے اس کی مضمر صلاحیتوں مشہان بالکل بدل جاتا ہے۔ باقی کا تنات میں ہرشے کے اندر وہ وجود ہے جس کی زوسے اس کی مضمر صلاحیتوں کی نشو دنما ہوگی ) نہ تو خود اس کے برکس انسان کا قانون رہو ہیت (یعنی وہ قانون کی اطاعت پر مجبور پیدا جس کی زوسے اس کی مضمر صلاحیتوں کی نشو دنما ہوگی ) نہ تو خود اس کے اندر موجود ہے ۔ اور نہ ہی بیاس کی اطاعت پر مجبور پیدا کی اس کی عشر صلاحیتوں کی نشو دنما ہوگی ) نہ تو خود اس کے اندر موجود ہے۔ اور نہ ہی بیاس کی اطاعت پر مجبور پیدا کیا گیا ہے۔

## انسان کے لئے ہدایت

اب بيسوال پيدا موتا ہے كدجب

(1) ہرشے کی ہدایت (راہ نمائی) کا ذمہ خود خدانے لیاتھا۔

(2) باتی اشیائے کا مُنات میں بیراہ نمائی ان چیزوں کے اندرر کھودی گئی۔

(3) اورانسان کے اندر سے ہدایت نہیں رکھی گئے۔

تو پھرانسان کو ہدایت کیسے ملے گی؟ انسان کو یہ ہدایت (راہ نمائی) بھی خدائی کی طرف سے ملے گی لیکن اس کا طریق

1 پیتسور کہ نیکی اور بدی کی تمیز خبر وشرکی تغریق میں و باطل کا امتیاز خود انسان کی فطرت کے اندر موجود ہے بھی ٹییں۔ حقیقت ہے ہے کہ انسان کی کوئی فطرت تی نیس بوتی ' وہ اپنے فیصلوں سے انسان کی کوئی فطرت تی نیس بوتی ' وہ اپنے فیصلوں سے انسان کی کوئی فطرت نہیں بوتی ' وہ اپنے فیصلوں سے ایس کی کوئی فطرت نہیں بوتی ' وہ اپنے فیصلوں سے اپنے گئے راوشل اختیار کرتا ہے۔ کسی خاص راہ پر چلنے کے لئے مجبور نہیں ہوتا۔ انسان کے اندر مختلف میں کی صلاحیتیں ہیں جن کی نشو ونما اور سجع استعمال اس کا مقصود زندگی ہے ( تقصیل اس اجمال کی میری کتاب ' سلیم کے تام خطوط' ایا' ابلیس وآ دم' میں ملے گی )۔

مختلف ہوگا۔ باتی اشیاۓ کا تنات کی صورت میں ہدایت کی وی ہر شے کے اندرازخودر کھدی گئی ہے لیکن انسان کی صورت میں ا یہ دمی خدا کے فرستادہ بندوں کی وساطت سے لمتی ہے جنہیں رسول کہا جاتا ہے۔ یہی وہ ہدایت ہے جس کے متعلق اولاو آوم (نوع انسان) سے کہا گیا کہ فاقعاً یا تیکنگر قبائی فلک فلک نیکٹر فلک فلک خوف عکی بھٹر و لا فلٹر تھڑ نوئ 18:33 اور یا در کھوا ہماری طرف سے تہارے پاس ہدایت آئے گی۔ سوجولوگ اس ہدایت کا اتباع کریں کے انہیں خوف ہوگا نہ خون اور کھوا دوسری جگہ ہے اِمتا کیا تیکنگر دُسُل قبائی میں نے بیغا میر آئیں کے جو ہمارے پیغامات تم تک پہنچا کیں گے۔ سوجولوگ اس ہدایت کی جب ایساموگا کہ تمہارے پاس تم میں سے پیغامبر آئیں گے جو ہمارے پیغامات تم تک پہنچا کیں گے۔ سوجولوگ اس ہدایت کی محب ایساموگا کہ تمہارے پاس تم میں سے پیغامبر آئیں گے جو ہمارے پیغامات تم تک پہنچا کیں گے۔ سوجولوگ اس ہدایت کی محب ایساموگا کہ تات اور انسان میں پہلا فرق ہے ہے کہ دیگر اشیائے کا کتات کی صورت میں ہدایت خداوندی (وتی) ہرشے کے لہذا باتی کا کتات اور انسان میں پہلافرق ہے ہے کہ دیگر اشیائے کا کتات کی صورت میں ہدایت خداوندی (وتی) ہرشے کے لہذا باتی کا کتات کی صورت میں ہدایت خداوندی (وتی) ہرشے کے

لہذا ہاتی کا گنات اور انسان میں پہلافرق ہے ہے کہ دیگر اشیائے کا گنات کی صورت میں ہدایت وخداوندی (وقی) ہرشے کے اندر ود بعت کر کے رکھ دی گئی ہے کیکن انسان کی صورت میں ہے ہدایت (وقی) ان ہی میں سے منتخب کردہ پیغامبروں کی وساطت سے ملتی ہے۔

و دسرافرق میہ ہے کہ دیگراشیائے کا نئات 'قانونِ ربوبیت کی اطاعت پر مجبور ہیں۔اس کے برنکس انسان کور بوبیت کا راستہ وکھا دیا گیا ہے اوراس کے بعد بیاس کے اختیار پر چھوڑ دیا گیا ہے کہ وہ چاہے تور بوبیت کی بیچے راہ اختیار کرلے اور چاہے تو دوسری راہ پر چل نکلے۔

وَهُدَيْنَاهُ النَّهِدَيْنِين [90:10]جم في انسان كودونول راسة وكهادي بير-

ووسرى عَلَم ب إِمَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَ إِمَّا كَفُورًا (3-76)

ہم نے مجھے راستہ دکھا دیاہے۔اب جائے قووہ اس راہ کواختیار کرےاور جاہے تو اس سے اٹکار کردے۔

قانون ربوبیت عطاکرنے والے (خدا) کی طرف سے انسان کونتمیر کی نتائج پیدا کرنے والا نظام دے دیا گیا ہے۔اس کے بعداس پرکوئی زبردی نہیں کی گئی۔اگراس کا جی جا ہے تو اس نظام کواپٹی زندگی کا نصب انھین بنالے اور جا ہے تو اُسے چھوڑ کر دوسرانظام اختیاد کرلے۔

وظل الْحَقُّ مِنْ رَّ يَكُوْ " فَمَنْ شَأَءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَآءَ فَلْيَكُفُرْ [29:18] ان سے كهدوكدر بوبيت كا قانون دينے والے كل الْحرف سے تعمرى منائح كا ضامن نظام حيات (الحق) آچكا ہے۔اب جس كا بى چاہا سے اپنى زندگى كانسب العين بنالے اور جس كا بى چاہاس سے انكاركرد سے۔

یہ ہے دوسرا فرق انسان اور دیگراشیائے کا نتات میں۔

تفريحات بالاے بدحقیقت ہمارے سامنے آھٹی کہ

(i) جہاں تک مقصور منتخی کا تعلق ہے انسان اور دیگر اشیائے کا نئات کے لئے ایک ہی نصب انعین متعیّن کیا گیا ہے۔

یعنی ہرشے (اورانسانوں کی دنیا ہیں ہرفر وانسانیہ) کی مضمر صلاحیتوں کی کمل نشو ونما۔اے ربوبیت کہتے ہیں۔ (۱۱)اس مقصد کے حصول کے لئے خدا کی طرف ہے راہ نمائی ملتی ہے۔اشیائے کا مُنات میں پیراہ نمائی ازخود موجود ہوتی ہےاورانسانوں کوخارجی طریق (اللہ کے رسولوں کی وساطت ) سے ملتی ہے۔

(۱۱۱) اس بدایت کےمطابق ربوبیت کی محیل کا نام اسلام ہے۔

(۱۷) دیگراشیائے کا نتات اسلام کوازخود (مجبورا) اختیار کئے ہوئے ہیں کین انسان کو بیمسلک (نظام رہوبیت) اپنے اختیار وارا وہ سے اختیار کرنا ہوگا۔ بس بیفرق ہے انسان اور دیگر کا نتات ہیں۔ یعنی دونوں کے سامنے نصب انعین ایک ہے اور اس نصب العین کے حصول کا ذریعہ بھی ایک لیکن اشیائے کا نتات اس ذریعہ کو مجبوراً اختیار کئے ہوئے ہیں اور انسان کو گھلا مجبور دیا گیا ہے کہ وہ اس نظام کواپٹی مرضی سے اختیار کرے۔ سورہ آلے عمران میں اس حقیقت کونہایت واضح انداز میں بیان کیا تھی ہوئے انداز میں بیان کیا تھی ہوئے انداز میں بیان کیا گئی ہوئے والد نیس میں کیا ہے جب کہا کہ اکٹائی اللہ بین کوئی اللہ کی مرضی سے اختیار کرے۔ سورہ آلے دورانظام اختیار کریں۔ حالا نکہ (میدھیقت ان کے کیا ہے جب کہا کہ اکٹائی کیا ہے گئی ہوئے ہیں کہاں نظام کے سواج وخدانے مقرر کیا ہے کوئی دوسرا نظام اختیار کریں۔ حالا نکہ (میدھیقت ان کے کیا ہے گئی ہوگی دوسرا نظام اختیار کریں۔ حالانکہ (میدھیقت ان کے کیا ہے گئی ہوگی دوسرا نظام اختیار کریں۔ حالانکہ (میدھیقت ان کے کیا ہے گئی ہوگی ہوں کیا ہے گئی ہوگی ہوں کیا ہے گئی ہوگی ہوں کیا ہے گئی ہیں کہا کہ کا کتاب کوئی دوسرا نظام اختیار کریں۔ حالانکہ (میدھیقت ان کے کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہے گئی ہوں کیا ہوں کی کیا ہوں کیا ہو کیا ہوں ک

کیا بیلوک جاہیے ہیں کہ اس نظام مے سواجو خدانے مقرر کیا ہے لوئی دوسرا نظام اختیار کریں۔ حالانکہ (بیر حقیقت ان کے سامنے بے نقاب ہے کہ ) کا نتات کی پہنیوں اور بلند ایوں کی ہرشے اس نظام کوطوعاً وکر ہا اختیار کئے ہوئے ہے اوران کی ہر ترکت ای محور کے گردگروش کرتی ہے۔

لیعنی ساری کا نئات اس مسلک اور نظام (وین) کواختیار کئے ہوئے ہے جواسے رپوہیت کے حصول کے لئے ویا گیا ہے۔ انسان بھی اس کا نئات کا ایک جزو ہے۔اس لئے ظاہر ہے کہاہے بھی وہی نظام اختیار کرنا چاہئے۔ یہ بات بالکل واضح اور بھیرت پہنی ہے اس لئے عقل ووائش کا بھی تفاضا ہونا چاہئے۔ یہ نظام وہ ہے جو حضرات انبیائے کرام کی وساطت سے نوع انسانی کودیا جا تار ہا۔اس لئے ہرصاحب فہم وبھیرت انسان کو یہی نظام اختیار کرنا چاہئے۔

قُلْ أَمَنَا بِاللهِ وَمَا ۖ أَنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أَنْزِلَ عَلَى إِنْرُ هِيْمَ وَ إِسْلَمِيْلَ وَ إِسْلَحْقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أَوْ يَنَ مُوسَى وَعِيْسَى وَالنَّبِيُّونَ وَنَ وَمَا أَنْ فِي مُؤْسَى وَعِيْسَى وَالنَّبِيُّونَ وَنَ وَهِرْ لَا لَهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ وَنَا وَعَلَى مَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ (84:3)

ان سے کہدود کہ ہم ای نظام کو اپنانصب العین بناتے ہیں جو ہماری رہوبیت کے ضامن (خدا) کی طرف ہے ہمیں ملاہے۔اور جواس سے پہلے اہراہیم استعمل اسحاق بعقوب اوران کی اولا و پر نازل کیا گیا تھا۔اور جوموی عیسیٰ اور دیگر انبیاء کی وساطت سے انبیاء کی وساطت سے انسانوں کو ملا۔ (بیا کیے ہم) اس نظام کے لانے والوں میں باہم وکرکوئی فرق نہیں کرتے۔ہم ای نظام کے سامنے سے سلیم فرکوئی فرق نہیں کرتے۔ہم ای نظام کے سامنے سے سلیم فرکوئی فرق نہیں کرتے۔ہم ای نظام کے سامنے سے سلیم فرکوئی فرق نہیں کرتے۔ہم ای نظام کے سامنے سے سلیم فرکوئی فرق نہیں کرتے۔ہم ای نظام کے سامنے سے سلیم فرک ہوں۔

#### إسلام

اس کانام اِسلام ہے۔ بیعنی ربوبیت کی محیل کا وہ ضابطہ جوساری کا تنات میں جاری وساری ہے اور جس کی اطاعت میں

خودنوع انسان کی مضمر صلاحیتوں کی نشو دنما کا راز سریستہ ہے۔لہذا 'اس نظام کے علادہ کوئی اور نظام ایسانہیں ہوسکتا جواس مقصد کے حصول کا ذریعہ بن سکے۔

وَمَنْ يَكْتُحُ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكُنْ يُعْبَلَ مِنْهُ " وَهُوَفِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْفَيدِ يْنَ [3:85]

جوش اس ضابطہ(اسلام) کے علاوہ کسی اور ضابطہ کواپنا نظام بنائے۔ وہ نظام قابل قبول نہیں ہوگا( کیونکہ وہ رہو ہیت کے حصول کا ذریعین بن سکتا )۔ جوشف کسی دوسرے نظام کواختیار کرے گا وہ (ابتداء کیسا ہی خوش آ سند کیوں نہ ہو ) آخرالا مرنظر آجائے گا کہاس کا نتیجہ خسارہ ہی رہا۔

\_\_\_\_ו•®••×—

#### خلاصه مبحث

اس سارى كفتكوكاخلاصه بيه كه:

اسلام اس نظام زندگی کا نام ہے جس میں ہر شے کی مضم صلاحیتیں پوری نشو ونما پاکر اپنے نقطہ بخیل تک جائیجی ہیں۔
کا نکات اس نظام کوازخو واختیار کئے ہوئے ہے لیکن انسان نے بینظام اپنے اختیار واراوہ سے تیار کرنا ہے ۔ بینی خدا کا ایک ہی تانون ہے جو ساری کا نکات میں بیرقانون ازخو دنا فذا احمل ہے لیکن تانون ہے جو ساری کا نکات میں بیرقانون ازخو دنا فذا احمل ہے لیکن انسان نے اس قانون کو اپنی مرضی سے اختیار کرتا ہے ۔ لہذا جہاں تک انسان کا تعلق ہے اسلام کے معنی ہیں انسانی معاشرہ کو قانون وقتی کے ذریعے ملتا ہے اور آج بیر قرآن کریم کے اندر محفوظ ہے۔ بنابر تی اسلام کے معنی ہیں انسانی معاشرہ میں قرآن میں بنائے ہوئے طریقہ کے مطابق خدا کے نظام ربوبیت کو قائم کرتا۔

- Whitehead, Alfred North (1926) Religion in the Making: Lowell Lectures, 1926. 2011 reprint, New York: Cambridge University Press, p.83
- Paul, Leslies Allen (1949) The Meaning of Human Existence. London: Faber &Faber. p.72
- 3. Jones, Frederick Wood (1942) Design and Purpose. London: Keegan Paul. p.77, 82.
- Morgan, Conwy Lloyd (1934) 'The Ascent of Mind' in Mason. Francis Baker (ed) (1934).
   The Great Design: Order and Progress in Nature New York: Macmillan. p.115
- Sheen, Fulton John (1948) Philosophy of Religion: The Impact of Modern Knowledge on Religion. New York: Appleton-Century-Crofts, p.170

## دوسراباب



16

ہم سابقہ باب میں و کیو ہے ہیں کہ کا نتات کی ہرشے کی تک و تاز کا مقصد ہیہ کہ اس کی مضم صلاحیتیں پورے طورنشو ونما پاکر مقام محیل پہنچ جا کیں۔ بہی مقصدانسانی زندگی کا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ اگر ہم بید و کیفنا چا ہیں کہ انسان اس مقصد میں کامیاب ہوا ہے یا نہیں اور اگر ہوا ہے تو کس حد تک تو اس کے لئے ہمیں پہلے بیمعلوم ہونا چا ہے کہ انسان کی مضم صلاحیتیں کامیاب ہوا ہے یا نہیں اور اگر ہوا ہے تو کس حد تک تو اس کے لئے ہمیں پہلے بیمعلوم ہونا چا ہے کہ خود انسان کی عضم صلاحیتیں باب میں دونظریئے ہیں جوانسانی تاریخ میں شروع سے آئ تک برابر چلے آرہے ہیں۔ ایک نظریہ وہ ہے جے میکا کی تصویر حیات (MECHANICAL CONCEPT OF LIFE) کہا جا تا ہے۔

## ميكاتكي نظرية حيات

ای نظریکوفلسفد او بیت (MATERIALISM) بھی کہتے ہیں۔اس مقام پراس کی ضرورت نہیں (اور نہ بی اس کتاب کا یہ موضوع ہے) کہ بیہ بنایا جائے کہ اس فلسفہ کی تاریخ کیا ہے اور اس میں یونانی مفکر دیمقر یطس -DEMOCRITUS) کہ یہ بینایا جائے کہ اس فلسفہ کا موجد تصور کیا جاتا ہے ) آج کک کیا کیا تغیرات واقع ہوتے رہے ہیں اور اس فلسفہ کا موجد تصور کیا جاتا ہے ) آج کک کیا کیا تغیرات واقع ہوتے رہے ہیں اور اس فلسفہ وقت موضوع زیر بحث کے اعتبار سے صرف اتنا بھی لینا ضروری ہے کہ اس نظریہ کی زوسے انسان کی زندگی فقط میں زندگی وقت موضوع زیر بحث کے اعتبار سے صرف اتنا بھی جائے گئا انسان سے مفہوم (ویکر حیوانات کی طرح) صرف اس کا جسم کی مشین طبیعی تو انبین کے مطابق چل رہی ہے۔ جب بی شین جاتے جسم کی مشین طبیعی تو انبین کے مطابق چل رہی ہے۔ جب بی شین جاتے گئا۔انسان نہ گوشت کیا جن امنی خون وغیرو گئے۔اس کے بعداس مشین کے جن امنی کے جداس کے بعداس مشین کے اجزا منتشر ہوجا کیں رہتا ہے۔

وَقَالُوْا مَا فِي إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا مَهُوْتُ وَتَحَيَّا وَمَا يُفِلِلُنَا إِلَّا الدَّهُوْ وَمَا لَهُمْ يِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظَانُونَ (45:24) اور ياول مَا مِن عِلْمِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ ال

<sup>1</sup> ان امور کی تعمیل میری کتاب "انسان نے کیا سوچا؟" میں ملے گی۔

لہذا 'زندگی کے مسئلہ کوطبیعیاتی اور کیمیاوی مسئلہ مجھناتی غلط ہے۔ زندگی ادرانسان کی ذات کا وجوداس حقیقت کی دلیل ہے کہ کا نئات کی محض مادی آجیر تامکن ہے۔

زندگی کی ابتداء کے متعلق اور تو اور ڈارون (جومغرب میں نظریہ ارتقاء کا امام تصور کیا جاتا ہے ) اپنی کتاب ORIGIN OF) (SPECIES کے آخیر میں لکستاہے کہ

زندگی کے اس تصور میں ایک عظمت ہے۔ زندگی مختلف تو توں کی مظہر ہے۔ سب سے پہلے خالقِ حیات نے زندگی کی روح متعدد پیکروں میں پیمونگی ہو یا ایک بی پیکر میں؛ پیر حقیقت اپنی جگہ پر دہتی ہے کہ اس تمام عرصہ میں جبکہ بیر کرہ ارض فطرت کے اٹل قانون کے ماتحت اس طرح گردش کرتا رہا۔ زندگی کی اس سادہ می ابتداء سے اس قدر متنوع پیکر اس حسن درعنائی کے ساتھ خمودار ہوتے گئے اور ہوتے جارہے ہیں۔

(4)

## نفسيانسانى

انسانی ذات (HUMAN PERSONALITY) کے متعلق جس کی طرف پروفیسر بالڈین نے اوپراشارہ کیا ہے (SORELY) لکھتا ہے کہ

انسانی ذات چند خصائص ورجانات ہی کا مجموعہ نہیں بلکہ پیشعوری زندگی کا ایک نیا مرکز اور شعوری سرگرمیوں کا ایک نیا سرچشمہ ہے۔

انسانی ذات'نفس (SELF) کے وجود کا سرچشمہ کیا ہے۔اس کے متعلق پروفیسر لائڈ مارکن (جس کا تعارف پہلے ہو چکا ہے ) لکھتا ہے کہ:

میں اپنے اس عقیدہ کا اعتراف کرتا ہوں کونٹس انسانی کے ارتقاء کو ایک ' فضی اعلیٰ ' کا مظہر مجھنا چاہیے۔ ' فضی اعلیٰ ' کا مظہر مجھنا چاہیے۔ ' فضی اعلیٰ ' کا مظہر مجھنا چاہیے۔ ' فضی اعلیٰ کہ اور پر جوان تمام اشیاء کا خالق ہے جے ہم ' جدید' سے تعبیر کرتے ہیں۔ میں اس ارتقائے فضر کے اندر بھی دیا ہوں کہ اور اول سے آخر تک ایک مظیم الشان تدبیر کمل ویرا ہے۔ میرا پر بھی عقیدہ ہے کہ فطرت کی ہرشے میں سارتقائی بالیدگی خدا کی عاملیت (DIVINE AGENCY) ہی کا مظاہرہ ہے ۔ سی میڈنٹس اعلیٰ لامحدود ہے اور زبان و مکان کی بالیدگی خدا کی عاملیت (Divine Agency) ہی کا مظاہرہ ہے ۔ سی میڈنٹس اعلیٰ لامحدود ہے اور زبان و مکان کی قبود سے بے نیاز ۔ اس کی ذات کے لئے اول اور آخر' اور جدت اور اعادہ کے الفاظ ان معانی میں استعمال نہیں کئے جا کہتے جن معانی میں میڈس انسانی ہے بحث کرتے وقت استعمال ہوتے ہیں۔ وہ ذات قدیم اور واجب الوجود ہے۔ ارتقاء کی پیدا وارتیس بلکہ خودار تقاء کی بڑھتی ہوئی صورت اس کا تیر تؤہے۔

لفس انسانی (روح یاذات یاآنا) کے متعلق برگسان لکھتاہے:

یاک ایس چزکانام ب جومنتشر (DECOMPOSE) نیس موسکق - اس لئے کہ یہ مرکب نیس بسیط ہے - یہ

(INCORRUPTIBLE) ہے۔ اس کے کہ یہ فیر قسم (INDIVISIBLE) ہے اورا پی ذات کے اعتبارے تا قابلی نا (IMMORTAL) ہے۔

اس موضوع پرمغر بی مفکرین اور آئمۂ طبیعیات کے بہت ہے اقوال پیش کئے جاسکتے ہیں لیکن ہم سجھتے ہیں کہ عنوان زیر نظر کے لئے اس تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں ۔نفس انسانی کے خصائص اس کی نشو ونما وارتقاء کے ذرائع واسباب اور اس کے مستقبل کے متعلق مزید گفتا و باب چہارم (قرآنی نظریۂ حیات) میں کی جائے گی جواس موضوع کے لئے مناسب مقام ہے۔ اس مقام پر ہم صرف اس قدر بتانا جا ہے تھے کہ مغرب کے مفکرین اور سائنس وان اب خودمیکا کی نظریۂ حیات کو چھوڑ کرایک جداگا نہ تیجہ پر پہنچ رہے ہیں جس کی زویے

(i) انسان صرف ما دی جسم کا نام نہیں جو عام قوانین طبعی سے ماتخت ایک مشین کی طرح چل رہاہے اوراس سے اجزاء سے انتشار سے اس کی زندگی کا خاتمہ ہوجائے گا۔ بلکہ

(ii) انسان جسم کےعلاوہ ایک اور چیز بھی رکھتا ہے جے اس کی ذات یانفش کہا جاتا ہے اور جو نا قابلِ فنا ہے۔ اور (لاکڈ مارگن کے الفاظ میں )اس نفسِ اعلیٰ کائرِ تو ہے جوزمان وم کان کی حدود سے ماورا اور مادی سہاروں سے ستغنی ہے۔

### قرآنی تصوّیهٔ حیات

قرآنِ کریم اس دوسرے نظریے کا حامل ہے اور اس نے اس حقیقت کواپنے بلیغ حکیماندا نداز میں بیان کیا ہے۔وہ کہتا ہے کہ زندگی اپنے مختلف مدارج طے کرتی ہوئی آ کے بڑھتی چلی آئی ہے۔اس کی ابتداء طیتن (ورجہ کیما وات ) ہے ہوئی۔ ہندا کے گئی الْانسکانِ وِنْ طِانِنِ 132:7 تخلیقِ انسانی (کی اسکیم) کا آغاز مٹی ہے ہوا۔ زندگی جمادات کی تہوں میں مجونو اب تھی کہ یانی کے چھینٹے نے اس میں حرکت بیدا کردی۔

وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلِّ فَكَنْ وَيَعَ الْفَلَا يُوْمِنُونَ [20: 21] اورجم نے برجا عدار شے و پانی سے بنایا \_ کیا باوگ اس حقیقت پریفین نیس رکھتے!

يهان علسلة ارتفاءة ح برهااورنياتات كاطرح مختلف اطراف مين يجيل كميا-

وَاللّٰهُ ٱلْبِيَكُمُّوْقِ الْأَرْضِ نَبَالَاً [71: 7] الله في تهين زين عن أكايا-ايك طرح كا أكانا-اس كے بعد ميسلسلية ارتقاء حيوانات كے درج ميں پہنچا جهال تخليقى كاروبار توليد و تناسل كى رُوسے آ كے بردھا۔ مُلِقَ مِنْ مَا يَو دَافِقِ [86:6] اسے بيداكياس يانى ( نطفہ ) سے جواميل كررم ميں كرتا ہے أ

1 ہم نے اس مقام پرسلسلۂ ارتقاء کے حمن میں ایک ایک آ دھ آ دھ آ یت پراکٹھا کیا ہے۔ قر آ ن اورنظریۂ ارتقاء کی تفاصیل کے لئے میری کتاب ''ابلیس و آ دم' کلا حظے فرمائے۔ درجۂ حیوانات تک بیسلسلدای طرح چلا آیا۔ اب اس کے بعد زندگی اس منزل میں داخل ہوتی ہے جے مقام انسانیت کہاجا تا ہے۔ پمیں سے وہ اہم فرق پیدا ہوتا ہے جوانسان کودیگر تمام حیوانات سے متاز کر دیتا ہے۔ اس کے لئے سور ہ سجدہ کی متعلقہ آیات کومسلسل سامنے رکھئے (جن میں سے ایک آیت اوپر دی گئے ہے)۔

الَّذِي آخْسَنَ كُلُّ تَعَيْءٍ خَلَقَة وَبُكُما خَلْق الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنِ [32:7] الله وه بجس في جرجيز كى طقت يس من الذي آخْسَنَ كاران بيناسب قائم كيا۔ (اور يسب بجه تدريخ ارتفاق طور پر ظهور بس لايا كيا۔ چنانچ اس سلسلم بس) انسان كي خليق كى ابتداء طين سے كي كي۔

اس كے بعد ب فقر جَعَلَ مَسْلَة مِنْ سَلَلَة مِنْ مَلَا مِنْ مَلَا مِنْ مَلَا مِنْ مَلَا مِنْ مَلَا مِنْ مَلَا م موئ اس مقام تك لي آيا)جبال اس كأسل كاسلسلة حقيرت ياني (نطف) كي فلاصد مع مُعبرايا-

## نفخ رُورِح خداوندی

اس درجہ حیوانی کے بعد فق سولی آور 32: اس میں ہر طرح کا اعتدال پیدا کیا۔ اس کے بعد و تفقیق فیڈو میں دوجہ [32:9] "اللہ اس کے بعد و تفقیق فیڈو میں دوجہ [32:9] "اللہ نے اس میں اپنی توانائی پھونک دی "۔ یہ ہوہ مقام جہاں یہ دیگر حیوانات سے متیز ہوگیا۔ یعنی اس میں الو ہیاتی توانائی (DIVINE ENERGY) آگئ جو کی اور حیوان کے جھے میں نہیں آئی۔ اس کا نام انسانی ذات یا نس ہے۔ یہ "دورِح خداوندی" کی کرشہ سازیاں ہیں جن ہے ایک پیکر آب و گل دانا و بینا انسان کا کتات کا جانِ مدعا ہن گیا۔ یہ نشخ روح کیا ہے اور انسان کا ایک گوان ہے کو آن کی رُو ہے انسان کا ایک گوشہ تو وہ ہے جو عام حیوانات کی طرح طبیق جسم پر شتمل ہے اور جوان ہی توانین کے تالع سرگرم عمل ہے جو دوسرے حیوانات پر نافذ ہوتے ہیں۔ لیکن اس کے علاوہ ایک اور چیز بھی ہے جے "دورِح خداوندی" کہا گیا ہے۔ قرآن اسے دوسرے حیوانات پر نافذ ہوتے ہیں۔ لیکن اس کے علاوہ ایک اور چیز بھی ہے جے "دورِح خداوندی" کہا گیا ہے۔ قرآن اسے دوسرے حیوانات کی مارت ہوئی اس کا بدن و توانین کی اور انسان کا بدن و توانین کی اتحت مصروف حرکت رہتا ہے اور انسانی ذات (خودی یا آنا یا نس کے جاتحت مصروف حرکت رہتا ہے اور انسانی ذات (خودی یا آنا یا نس کی جوان تین کے تالی نہیں }۔

## افلاطونى نظربيه

ہم دیکھ کے ہیں کدمغرب کے مادیون نے بینظریہ قائم کیا کہ کا تنات مادی گروشوں کا نام ہا درانسان مادی عناصر کی

ال جم نے نقس کے لئے (MIND) کا لفظ استعمال کیا ہے اس لئے کہ اگلریزی میں عام طور پر (BODY) کے مقابلے میں (MIND) ہی آتا ہے۔ ورندنیس انسانی وات (PERSONALITY) یا خودی (SELF) کا نام ہے۔ سائیکالوجی والے اے (PSYCHE) کہدکر پکارتے ہیں۔ تر تبیب ہے وجود میں آگیا ہے۔ جب بیتر تبیب عناصر بھر جائے گی تو انسان ختم ہوجائے گا۔ یعنی ان کے نزو کی سب پھو ادہ ہی مادہ ہے۔ مادہ ہی اصلی کا نتات ہے۔ مادہ کے سواکس شے کی کوئی حقیقت نہیں ۔ جیسا کہ پہلے کہا جاچکا ہے اس نظریہ کی ابتداء یونان کے مفکر دیمتر اطیس ہے ہوئی تھی ۔ لیکن یونان کے ایک دوسرے مفکر افلاطون (PLATO) نے ایک اور نظریہ پیش کیا جو فہ کورہ صدر نظریہ کی صد تھا۔ اس نے کہا کہ بیتمام کا نتات فریب تخیل ہے اس کی کوئی اصل نہیں اور اس کا وجود محض سابیہ ہے حقیقت نہیں۔ پیٹروں میں چنو مسابیہ اور مختلف مکا تبین کر ان مانت ہوئے کر آئ تو تک مختلف نہ انوں میں مختلف فدا ہب اور مختلف مکا تبین کر مانت کو بات کے بال میدانت کی مانت کو انتات کو بیت کے بال میدانت کو تا بال فریب) اور سراب قرار و یا گیا ہے۔ اس کی باوش ہے۔ اس کی باوش ہے۔ اس کی باوش ہے۔ اس کی باوش ہے۔ اپنیا اور حقیقی د نیا ' آئ ہا ہو اس میں جہائے کی کوشش کی ۔ بھی نظر مید تصوف کی روح بنا جس نے د نیا کونا شبات قرار دے کراس سے ترک علائق کی تلقین نظر مید تھون کی روح بنا جس نے د نیا کونا شبات قرار دے کراس سے ترک علائق کی تلقین کی ۔ بھی نظر مید تصوف کی روح بنا جس نے د نیا کونا شبات قرار دے کراس سے ترک علائق کی تلقین کی۔

اگر ربوبیت کے نقطہ خیال ہے و میکھئے (جس کے لئے بیتمام تفاصیل بیان کی گئی جیں) تو بید حقیقت واضح ہوجائے گی کہ مادیکین کے نزدیک ربوبیت سے مقصود ہوگا جسم کی پرورش ( کیونکہ وہ انسان بیل جسم کے علاوہ اور کس شے کے قائل ٹیس) اور اس کا ذریعہ قرار دیا جائے گاعظی وسائل کو ( کیونکہ وہ عقل ہے ماوراء کسی اور سرچشہ علم ہدایت کوئیس مانے )۔اس تصویر حیات کا متیجہ انسان نیت کے تق بیس کیا ہوگا اس کے متعلق آئندہ باب بیس گفتگو کی جائے گی۔ باقی رہے دوسر نظریہ کے قائل سوان کے متعلق آپ کے دارہ کی دورش کی پرورش ' یعنی ایسا سوان کے متعلق آپ کے دل جس خیال بیدا ہوتا ہوگا کہ اُن کے نزدیک ربوبیت سے مراد ہوگ '' روح کی پرورش' ' یعنی ایسا مسلک جس سے انسان کی روح نشوونما یا کرا کیک مستقل حیثیت اختیار کر لے لیکن آپ کو بیشن کر تیجب ہوگا کہ ان کے نزدیک بھی مقصود حیات بینیس ۔ان کاعقیدہ ہے کہ روح انسانی (آتما) برحا (خدا) کی روح اعلیٰ (پرماتما) کا ایک جزو ہے۔ بیجز واپنے اصل سے الگ ہوکر مادی و نیا (پراکرتی ) کی زنچروں میں جکڑ اہؤا ہے۔

## تفسكشي

مقصد حیات ہے ہے کہ اس روح کوان زنجیروں ہے آزاد کرایا جائے تا کہ بیجزوا پٹی اصل ہے جاملے۔انسانی آرز و کمیں اس مقصد کے حصول میں حائل ہوتی ہیں اس لئے اس کا علاج ترک آرزو ہے۔ یعنی دنیا اوراس کے متعلقات ہے اس طرح کنارہ کشی کی جائے کہ انسان کے ول میں کوئی آرزوہی پیدا نہ ہو۔ انسان جس قدر جسمانی لذائذ اور دنیاوی حظائظ سے

ے یادر ہے کہ موجودہ عیسائیت سینٹ بال (اوراس کے مثلے مفکرین ) کی اِختراع ہے۔ جناب منٹے کی عیسائیت اس سے مختلف تھی۔ تفصیل کے لئے دیکھیئے میری کتاب ' نما ہب عالم کی آسانی کتابیں''۔

اجتناب برت کرفس کئی کرتا جائے گا'ای قدر یہ بندھن ڈھیلے پڑتے جا کیں گے۔ جب نفس کو پوری طرح فنا کر لیا جائے گا تو یہ زنجیریں ٹوٹ جا کیں گی اور پھرانسانی روح اپنی اصل میں جا کرضم (ABSORB) ہوجائے گی۔ یہی منتبائے زندگی ہے۔ یہ نظر یہ بدھمت ویدا نت عیسائیت سب میں چکرلگا تا چلا آ رہا ہے۔ فرق صرف نام اور لباس میں ہے۔ روح ہرچگہ ایک ہے۔ اور بریختی ہے کہی روح ہمارے ہاں کے تصوف میں بھی کار فرما چلی آ رہی ہے۔ اس کی روسے ترک و نیا ترک لند اکن ترک ہو خواہشات انسانی سعی وعمل کا منتجی ہے۔ اس لئے کہ و نیا جیل خانہ ہے جس میں انسانی روح مقید ہے۔ انسان نفس کئی ہے وہ مقام حاصل کر لیتا ہے جس میں تمام و نیاوی زنجیریں ٹوٹ جاتی ہیں اور روح ' وات خداوندی میں پھرے مئم ہوجاتی ہے۔ اس کو واصل بالحق ہونا کہتے ہیں لیمن روح کا حق (خدا) کے ساتھ جا کریل جانا۔ ( کہی وجہ ہے کہ بزرگوں کی موت کو موت نہیں اس کی مسرتوں کا رازینبال ہے۔

#### عشرت قطره بوريايس فناموجانا

وحدت وجوداور دیدانت ای فکر کے مظاہر ہیں جس کا چشمہ سرز مین بونان سے پھوٹاا درساری دنیا میں ایس دلدل پیدا کر گیا کہ آج تک انسانیت اس میں تا بکر ڈوبی ہوئی ہے اور اس سے نجات کی کوئی راہنیں ملتی۔ بیا فلاطونی قِکر بقول اقبالؓ:

گوسفندے در لباس آدم است تھم او ہر جان صوفی محکم است بر تخیلهائے او فرمال روا ست جام او خواب آور و کیتی رہا ست قوم ہا از شکر او سموم گشت خفت و از ذوتی عمل محردم گشت

تقريحات بالاس يرهيقت آب كسامة أكلى كه

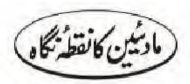
(۱) ماؤلین کے نز دیک ربوبیت کے مرادجیم انسانی کی پرورش ہے جے انسانی عقل کے ذریعے حاصل کیا جاسکتا ہے۔ اور (۱۱)''روحانیین'' کے نز دیک زندگی کامقصودقش (یاروح) کی ربوبیت نبیس بلکنفس کشی ہے اورروح کامنٹی اپنے آپ کو روحِ اعلیٰ میں فنا کردینا۔

اوّل فنا" آخر فنا ظاهر فنا 'باطن فنا\_

لہٰذا ربوبیت کے نقطہ نظر سے روحانیین کا مسلک تواس قابل ہی نہیں کہاس کے متعلق کوئی بحث کی جائے۔البت ماد کھین کا مسلک مزید گفتگو کا متقاضی ہے۔اسے آئندہ باب میں ویکھئے۔

- Freud, Sigmund (1922) The Pleasure Principle (Authorised translation from the second German edition by C.J.M. Hubback) London/Vienna: The International Psycho-Analytical Press. p47
- Fineberg, J. (ed) (1935) V.I.Lenin: Collected Works Vol XI: The Theoretical Principles of Marxism New York: International Publishers, p.195, 197
- 3. As cited in Paul. The Meaning of Human Existence, p.62.
- 4. Darwin, Charles (1860) The Preservation of Favoured Races in the Struggle for Life (5th printing) London: John Murray, p.490
- Sorely, William R. (1921) Moral Values and the Idea of God. The Gifford lectures delivered in the University of Aberdeen in 1914 and 1915 (2<sup>™</sup> ed) Cambridge: Cambridge University Press.p.433
- 6. Morgan, C. L. (1934) 'The Ascent of Mind' in Mason, Francis Baker (ed) (1934) ,p132
- 7. Bergson, H. (1935) The Two Sources of Morality and Religion (trans.R.Ashley Audra and Cloudesley Brereton) London: Macmillan & Co. p.225

## تيسراباب



ماد کین (میکا کی تصور حیات) کے مطابق:

(1)انسان سے مرادصرف جسم انسانی ہے۔لہذا'ان کے نز دیک ربوبیت سے مراد ہے جسم کی پرورش یعنی روٹی' کیٹر ااور ویگرضرور یات زندگی کامہیا ہوجانا۔

(2) جسم کی ربوبیت کا مسئلہ عقل کی زوہے مل ہوسکتا ہے عقل کے سواکوئی قانون ایسانہیں جس کا فیصلہ مانے کے قابل ہو۔

### عقل كاتقاضا

چھوڑ جائے گی۔مثل مشہور ہے کہ بندریا کے پاؤں جلنے لگے تو اس نے اپنے بچے کو پاؤں تلے رکھ لیا تھا۔انسانوں میں بھی یہ واقعات دیکھنے میں آتے رہنے میں کہ ماں باپ نے اپنے بچوں کو بچ کراپنے لئے سامانِ زیست خرید لیا۔ بہرحال اگر ہم اس لطیف بحث میں نہ بھی پڑیں تو بھی بیر حقیقت اپنی جگہ پڑستم ہے کہ

انسانی عقل صرف اس فرد کا تحفظ جا ہتی ہے جس کی وہ عقل ہے۔اسے اپنی حفاظت کے مقابلے میں دوسروں کی حفاظت کی فکرنہیں ہوتی ۔ زیادہ سے زیادہ بیکہا جا سکتا ہے کہانسان اپنے ساتھ اپنے بچوں کی حفاظت بھی کرتا ہے ۔ بیہ ہوا پہلا کا کیے۔

### حيوانات فردا كانصورنهيس ركهت

اب آ کے بڑھئے۔ تحفظ خویش کا تقاضا حیوانات میں بھی ہے لیکن حیوانات کل (TOMORROW) کا تصور نہیں رکھتے۔ بیصرف انسان کی خصوصیت ہے کہ وہ فردا کا تصوّر بھی کرسکتا ہے۔اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ انسانی عقل آج کی روٹی کے فکر سے فارغ ہو کرکل کی روٹی کی فکر بھی شروع کردیتی ہے اور چونکہ انسان کواس کاعلم بیس کہ اس نے کتنا عرصہ زندہ رہنا ہے اس لئے اس کی قلرِ فروالا متنا ہی ہوجاتی ہے۔آپ ایک گائے کو میلئے۔ جب تک اس کا اپنا پیٹ نہیں بھرتا وہ کسی دوسری گائے کو چارے كے ياس نيس آنے ويق \_اساس كا حساس تك بھى نيس ہوتا كدووسرى كائے كس قدر بھوكى ہے۔اس كى ضرورت اس سے سنتی زیادہ ہے۔اے فقلااینے پیٹ کی فکر ہوتی ہے۔لیکن جونہی اس کا پیٹ بھرجا تا ہے وہ نہایت اطمینان سے بیٹھ کر جگالی کرنے میں مصروف ہوجاتی ہے۔اس کے بعدا ہے اس کی پرواہ بیں ہوتی کہ باقیماندہ جارہ کون لے جارہاہے اور کون کھار ہا ہے۔وہ اس جارے کوشام کے لئے سنجال کرنہیں رکھتی۔اسے جمع کرنے کی فکرنہیں ہوتی۔[اس میں شبہیں کہ بعض چیونٹیاں وغیرہ خوراک جمع کرتی رہتی ہیں لیکن اوّل تو بیستشنیات میں ہے ہیں۔ دوسرے بیکان کا بیمل غیرشعوری طور پر محض عادما ہوتا ہے۔ان کی عقل اس کا فیصلہ بیس کرتی کہ انہیں خوراک جمع کر کے رکھنی جائے تا کہ کل کے کام آسکے۔عام حیوانات کا مبرحال یمی شیوہ ہے کہوہ کل کی فکرہے بے نیاز ہوتے ہیں]۔لیکن انسانی عقل کی پیکیفیت ہے کہوہ ہمیشہ جمع کرنے کی فکر میں کی رہتی ہے۔ بوھا ہے میں انسان کومسوس ہونے لگتا ہے کہ اس کی موت قریب آ رہی ہے۔ اس سے امکان تھا کہ انسان جع كرنے كى ہوں كوخفركرد يكن يہاں اے اولادكى فكردامنكير ہوجاتى ہے۔ يعنى انسان اپنے مرنے كے بعدائي اولادكى فكل ميں زندہ رہنے كى آرز وركھتا ہے۔اينے لئے جمع كرنے كے بعد اپنى اولاد كے لئے جمع كرنے كاجذبه كار فرما ہونے لگ جاتا ہے۔حیوانات میں نڈکل کی فکر ہوتی ہے اور نہ ہی کچھوفت سے بعداولا دی فکر۔اس لئے ان کی انفرادی زندگی ان کی ذات تک محدود ہوتی ہے۔لیکن انسان پہلے اپنے لئے 'مجراپنی اولادے لئے جمع کرنے اوراسے سمیٹ کرر کھنے کی ڈھن میں ابیا منبک ہوتا ہے کہ اے سی دوسرے کے مفاد اور بہبود کا خیال بی تہیں آنے یا تا اور اس کی بیہوں قبر کے کناروں تک

ساتھ رہتی ہے۔ آ ہستہ آ ہستہ جمع کرنے کا بیرجذ ہاس قدر شدت اختیار کر جاتا ہے کہ انسان محض جمع کرنے کی خاطر جمع کرتا رہتا ہے۔ وہ کسی ضرورت کے احساس کے ماتحت ایسانہیں کرتا محض اپنے جذبہ اکتفاز کی تسکین (تسکینِ ہوں) کی خاطر ایسا کرتار ہتا ہے اور پیسلسلہ کہیں جا کرختم ہی نہیں ہوتا۔

ىيە موڭى دوسرى بات\_يعنى

(i) عقل کا تقاضا اس فرد کا تحفظ ہے جس کی وہ عقل ہے۔

(۱۱) انسان این تحفظ کے لئے جمع کرنے اور اے سمیٹ کرر کھنے کی فکر میں غلطاں و پیچاں رہتا ہے۔ اور

وبنى إستعدا دكافرق اورنظام سرماميداري

<sup>1</sup> حیوانات میں استعداد نوعی ہوتی ہے انفرادی نہیں۔ مثلاً جس متم کا تھونسلا ایک بیا بناتا ہے ای متم کا سب بیے بناتے ہیں۔ جس متم کا چھند ایک شہد کی تھی بناتی ہے اس متم کا ہر کھی بناتی ہے۔ پھڑان کی بیاستعداد عمر کے ساتھ بڑھتی نہیں کھی کو جواستعداد پہلے دن تھی وہی استعداد ساری عمر دائتی ہے۔ اس طرح تھیوں کی جو استعداد ہزار سال پہلیتی وہی آئ ہے۔ ان کے برکس انسان میں ہرفرو میں اختلاف استعداد جوتا ہے۔ ایک فردگی عمرے مختلف حصول میں اختلاف استعداد ہوتا ہے اور انسانوں کا اختلاف استعداد تاریخ کے مختلف ادوار میں بھی ہوتا ہے۔

میں عقل کی کی ہو(یا وہ غریب جنہیں وراثت میں جائیدا دنہ ملے ) وہ محنت کش (مزدور ) رہتے ہیں اور ای نسبت سے معاشرہ میں ان کامقام متعین کیا جاتا ہے۔ اس کے جواز میں دلیل بھی یوی واضح ہے۔

نظام سرمابيداري

کہار جاتا ہے کہ جوش اپنی وہنی استعداد کی بنا پر زیادہ کما تا ہے وہ اس کمائی کا مالک ہے اسے اس سے محروم مس طرح کیا جاسکتا ہے؟ اس دلیل کی بنا پر آ ہا اس کی ملکیت کی کوئی حدثیم مقرر کر سکتے ۔ وہ جس قد رکما سکتا ہے کمائے اور اس دولت سے مشین فیکٹریاں فرمز (FIRMS) بینک اور جو جی جس آ ئے خریدتا اور بنا تا چلا جائے ۔ اس طرح اس کی آ مدنی اور زیادہ ہوجائے گی اور اس کی املاک بھی آ ئے بوقتی چلی جا کیس رزق کے سر جشمے اس کی انفرادی ملکیت جس آتے جا کیس موجائے گی اور اس کی املاک بھی آئے بوقتی ہوتا جا کی سرماید داری (CAPITALISM) ہے۔ لہذا نظام سرماید داری کا نظریدا ورفظام خود ' مقتل ' بن کا بیدا کر سرماید داری کا نظریدا ورفظام خود ' مقتل ' بن کا بیدا کر دہ ہوتا ہے اور دوسر بان نہیں اس لئے آ ہے میکا کی تصویر دہ ہوتا ہے اور چونکہ میکا کی نظرید حیات کی رُوے عقل سے ماوراء کوئی اور دلیل اور بر بان نہیں اس لئے آ ہے میکا کی تصویر حیات کو تھے میں جانے ہوئے مرماید داری کو ناجا نزقر اردے بی نہیں سکتے ۔

کارل مارکس کی دلیل

کادل مارکس سرمایہ داری کے نظام کا سب سے بڑا دیٹمن سمجھا جاتا ہے۔ لیکن اس نظام کے خلاف وہ بھی کوئی عقلی دلیل بھی ٹیس کرسکا اور چونکہ وہ خود میکا کی تصویر حیات کا قائل تھا اس لئے وہ اس کے خلاف عقل سے ماوراء کوئی اور (مثلاً اخلاقی) ولیل بھی ٹیس لاسکنا تھا۔ آپ کو معلوم ہے کہ اس نے سرمایہ داری کے نظام کی خالفت کس' دولیل' پر کی ہے؟ اس نے ہما کہ جہیں تاریخ بتاتی ہے کہ دنیا میں کوئی نظام علی حالہ قام تھی وفت تک چلا ہے۔ اس کے بعد اس نظام جمیں تاریخ بتاتی ہے کہ دنیا میں کوئی نظام علی حالہ اور اس طرح یہ پہلا نظام تباہ ہوجا تا ہے اور اس کی جدد سرانظام کے اندر سے خود اس نظام کی صد ہوگا۔ پی جواس ہو ہو جاتا ہے اور اس کی جدد وسرانظام کے اندر سے جواس ہو ہو جاتا ہے اور اس کی جدد وسرانظام کے اندر سے جو اس سے بیا نظام تا ہم کی خدد ہوگا۔ پی اور اس طرح یہ پہلا نظام تباہ ہوجا تا ہے اور اس کی جدد وسرانظام پر یہ یہ نظام قائم نیس رہ سکتا۔ یہ نظام بدلے گا اور اس کی جدایک ایسا نظام آئے گا جواس نظام کی ضد ہوگا۔ پنی موجودہ نظام دولت مندول کا رضانہ داروں مرمایہ داروں مرمایہ داروں کا جادروں کا بیسلسلہ اس کی ضد ہوگا۔ پی موجودہ نظام اور کسانوں کا نظام ہوگا۔ جب اس سے بو چھا گیا کہ دینا کے نظام موں کا بیسلسلہ استہداد واستخلاف کی خرود ہوں مزدوروں ہوتا ہے تواس نظام آئے کا اندائی وخوب اس بھی تھام سرمایہ داری کے خلاف کوئی عقلی دلیل نہیں لا سکا۔ اس اس کے لئے ' تاریخی وجوب' کی اندھی قوت کا مہارالیں پڑا۔

### حاصل مبحث

يهال تك بم في وكيوليا كدميكا كلى تصوير حيات كى رُوسى:

- (۱) انسانی ربوبیت سے مرادجیم انسانی کی پرورش ہے۔
- (ii) انسانی جسم کی پرورش کا نظام عقل کی زوے قائم ہوتا ہے۔
- (iii) عقل کا تقاضایہ ہے کہ وہ اس فردکا تحفظ کرے جس کی وہ عقل ہے۔اے کی ووسرے کی حفاظت سے سروکا رئیس ہوتا۔
- (۱۷) ہر خض (یااس کی عقل )اپنی حفاظت کے لئے زیادہ سے زیادہ جمع کرنے اور سمیٹنے کی فکر میں منہمک رہتا ہے۔اور جب اپنے آپ سے آگے بڑھتا ہے تو اپنی اولا دکی حفاظت کے لئے جمع کرنا شروع کر دیتا ہے۔اور پھرمحض تسکیسنِ ہوس کی خاطر۔
  - (٧) مختلف افراد میں عقل کا تفاوت ہوتا ہے اس لئے مختلف افراد میں دولت کمانے کی استعداد بھی مختلف ہوتی ہے۔
- (۱۷) جس کی عقل زیادہ ہوتی ہے وہ زیادہ سے زیادہ کما کراپٹی ملکت میں اضافہ کرتا جاتا ہے اور جوں جوں انفرادی ملکیتیں زیادہ ہوتی جاتی ہیں عامة الناس کارزق تحک ہوتا جاتا ہے۔اس کوسرمایدداری کہتے ہیں۔
  - (۷۱۱) انسان کی عقل سرمایدداری کےخلاف کوئی دلیل نہیں ہم پہنچا سکتی اس لئے کدید نظام خود عقل ہی کی پیدا وارہے۔
- (VIII) اس طرح انسانی معاشرہ میں طبقات کی تفتیم ہوتی جاتی ہے اوراس کی زنجیروں کے جلقے ون بدن تک اور مضبوط ہوتے علے جاتے ہیں۔

#### \_\_\_ו•®••×\_\_\_\_

## غریب کی مدد کیوں کی جائے

اباورآ کے بڑھئے۔آپ کی دولت مندے کتے ہیں کہ وہ ایک غریب آدی کی مدد کرے۔ وہ کہتا ہے کہ میں اس کی مدد کیوں کروں؟ غور کرنے پرآپ کواندازہ ہوگا کہ آپ کے پاس اس سوال کاعقلی جواب کوئی نہیں۔ آپ بہی کہ سکتے ہیں کہ انسانی ہمدردی کا تقاضا ہے کہ غریبوں کی مدد کی جائے لیکن بیا ایس سوال کاعقلی جواب کوئی نہیں ۔آپ بہی کہ سکتے ہیں کہ انسانی ہمدردی کا تعلق جذبات سے ہے) عقلی دلیل نہیں۔ اگر وہ اس پر بھی آپ کی بات نہیں ما نتا تو آپ اس کے متعلق بھی کہیں گے کہ وہ بڑا سنگدل شقی القلب اور بے رخم انسان ہے۔ بیٹیس کہیں گے کہ وہ بڑا سے قلی کی دلیل ہے۔ بیٹیس کہیں گے کہ وہ انسان بیات وخصائص سے عادی ہے لیکن میکا کی نظریہ حیات کی ڈو سے انسانیت کے بلند جذبات وخصائص سے عادی ہے لیکن میکا کی نظریہ حیات کی ڈو سے انسانیت کے بلنداور پست جذبات کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔ ان کے نزد یک انسان نام ہے صرف جسم کا ۔ لہذا وہ اس کمزورجسم اور

29

طاقت ورجسم کا تو سوال پیدا ہوگا' جسمانی راحت اور تکلیف کا مواز نہ ہوگا لیکن جسم ہے آ گے کسی اور چیز کا سوال ہی سامنے نہیں آئے گا۔

آپاس دولت مندکوزیادہ سے زیادہ بی تقلی دلیل دے سکتے ہیں کہ اگرکل کوتم ہمی غریب ہو گئے تو تہہیں ہمی دوسروں کی المداد کی ضرورت پڑنے گی۔اس لئے تہہیں جا ہے کہ آج اس غریب کی مدد کرد لیکن اگر دہ اس کے جواب میں کہددے کہ شکر ہیا! میں نے ایسا انظام کردکھا ہے کہ بیس کی کامختاج نہ ہموں اس لئے جھے اس ''کاردہار'' کی ضرورت نہیں کہ بیس آج اس غریب کی مدد اس لئے کروں کہ اگرکل کو میں غریب ہوگیا تو کوئی میری مدد کرے گا۔ بیسودا بہت کمزور بنیا دوں پر استوار ہوتا ہے۔ بیس نے اپنا انظام اس سے مضبوط بنیادوں پر کردکھا ہے۔ اس عقلی جواب کے بعد آپ اسے کوئی اوردلیل نہیں دے سکتے۔

#### اينافائده

اب ای حقیقت کا ایک اور پہلوس اسے لائے۔ آپ نے اس دولت مندکودلیل بیدی تھی کداس غریب کی مددکر نے ہیں تہارا اپنائی فائدہ ہے۔ اس نے اس پرغور کیا اور اس نتیج پر پہنچا کرنیس میرا اپنا فائدہ اس بی نہیں۔ میرا فائدہ اس انتظام ہیں ہے جو ہیں نے اپنے کے کررکھا ہے۔ آپ نے غور کیا کہ آپ کی دلیل کی تبہ میں کیا بات پوشیدہ تھی؟ یہی کہ آپ نے اس دولتندگی عقل کو سیمجھایا تھا کہ ایسا کرنے ہیں اس کا اپنا فائدہ ہے۔ اس سے فاہر ہے کہ آپ عقل کو کسی کا م پرآ مادہ نہیں کر سکتے جب تک آپ اے بین بنائیں کہ اس میں اس کا کیا فائدہ ہے۔

## مجھے کیا ضرورت تھی؟

ای نکتہ کو ذرا اور آگے بردھائے۔ آپ ایک مختص سے کہتے ہیں کہتم نے جھوٹ کیوں بولا ہے۔ وہ تڑاخ سے جواب دیتا ہے کہ مجھے کیا ضرورت تھی کہ میں جھوٹ بولٹا۔ ہم آپ صبح سے شام تک ہرروز برابراس تتم کے الفاظ ڈہراتے رہتے ہیں'' مجھے کیا ضرورت ہے کہ میں جھوٹ بولوں۔ مجھے غلط بیانی سے کیافا تکرہ؟۔ مجھے جھوٹی گواہی دینے سے کیال جاتا؟''

آپ نے بھی غور کیا کہ اس کے معنی کیا ہیں؟ ہم کہتے ہے ہیں کہ ہیں کوں جھوٹ بولٹا' میرااس میں کیا فا کدہ تھا۔ یعنی میں نے اس لئے جھوٹ نہیں بولا کہ جھوٹ بولئے میں میراکوئی فائدہ نہیں تھا۔ اگر جھوٹ بولئے میں میرافائدہ ہوتا تو می جھوٹ بول ویتا۔ یا'' مجھے کیا ضرورت تھی کہ ہیں جھوٹ بولٹا'' بھٹی میں نے جھوٹ اس لئے نہیں بولا کہ اس کے بغیر میری کوئی ضرورت رُکی نہیں رہتی تھی۔ اگر میری کوئی ضرورت رُکتی تو میں جھوٹ بول کراسے حاصل کر لیتا! میہ بات آپ کہتے تو رہے ہوں کے ساری عمر کیکن آپ کواس پرغور کرنے کا اس سے پہلے شاید موقعہ نہیں ملا ہوگا۔ آپ سوچنے کہ ہم ایک ایک بات میں غیر شعوری طور پراس کا اعتراف کرتے ہیں کہ ہم اس وقت تک تج ہولتے ہیں جب تک ہمیں جبوث ہولتے ہیں فا کدہ نظر نہیں اُ تا۔ اگر جبوث ہولتے ہیں فا کدہ ہوتو ہم جبوث ہول دیں گے۔ یہ بھی دہی ہات ہے جس کا ذکر پہلے آ چکا ہے۔ یعنی عقل کواس سے واسط نہیں کہ جبوث بُر اہے اور بھی اچھا۔ اسے تو صرف اس سے تعلق ہے کہ اس کا فاکدہ بھی ہے۔ اگراس کا فاکدہ بھی ہولے جس کے اور اگر وہ ویکھے کہ اس کے مفاد کا تحفظ جبوٹ ہولئے میں ہے تو وہ جبوث ہول دے گی ۔ اسے غرض این مفاد کے تحفظ اور حسول سے ہے اور بس ایس کئے کہ (جبیعا کہ ہم پہلے دیکھے جیں) عقل کا فریضہ ہی ہیہ ہم دوہ اسے کہ وہ اسے کہ وہ اسے کہ وہ اسے نواز کی مفاد کی حفاد کرے۔ وہ اس سے آگے کھے موجوع ہی نہیں سکتی۔

آپ کہیں گے کہ ہم ویکھتے ہیں کہ میکائی تصوّرِ حیات کے حاملین ( یعنی مادہ پرست 'جو خالص عقل کے ہیرہ ہیں ) غریبوں کی مدہ کرتے ہیں ۔ جموٹ کو بُرا سجھتے ہیں۔ اپنے اوپر دیگر اخلاقی پابندیاں بھی عائد کرتے ہیں۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ اس کی وجو ہات کی تفصیل بہت طول طویل ہے ۔خود مغرب کے علائے اخلاقیات نے ان امور کے متعلق بہت پچھ کھا ہے۔ لیکن اس باب ہیں سب متفق ہیں کہ عقل بھی اخلاقیات کی محرِّ کے ٹہیں ہو سکتی 'نہ ہی اس کا معیار بن سکتی ہے کیونکہ اخلاقیات کا مدار مفاد خوایش سے بلندہ وجانے پر ہے اور بیعقل کے بس کی بات نہیں کہ وہ مفادِ خوایش کونظر انداز کر کے دوسرے کے مفاد کی فکر کرنے گ جائے۔ راھاڈ آل 'جے علم الاخلاق ہیں بلندیا ہے مقار کہا جاتا ہے کہ اس کے ۔

نداخلا قیات کے متعلق اور ند ہی علم انسانی کے کسی دوسرے شعبے کے متعلق بیکہا جاسکتا ہے کہ مقل ہمیں دھو کہ نہیں وی اور سیکس بلانک (MAX PLANK) کہتا ہے کہ:

ے نافذ ہو یاسوسائن کی پیشانی کی شکن ہے) اُسے حدود فکنی ہے روکتا ہے۔ ای لئے فلسفۂ افادیت (UTILITRIANISM) کے مؤید ہر برث اسٹسرنے کہاتھا کہ:

اخلا قیات کی بنیا دانقام کاخوف ہے۔ لیکن اگر عقل اس کا انتظام کرلے کہ وہ عدالت کی زنجیروں یا سوسائٹ کی طعن دشنج سے مامون روسکتی ہے تو پھراسے رو کنے والی کوئی چیز میس روجاتی ۔

اس مقام پراتی وضاحت ضروری ہے کہ ہم نے گذشتہ صفات بیل عقل کے متعلق جو پھے کہا ہے اس سے بیز تیجینیس نکالنا چاہئے کہ ہم عقل کے پیچھے گئے گئے پھرتے ہیں اورا ہے دنیا کی تمام خراہوں کی جز قرار دے رہے ہیں۔ یہ بات نہیں۔ عقل تو ایک ملکہ ہے جس سے مختلف کام لئے جا گئے ہیں۔ جب انسان کے انفرادی مفاد کے جذبات اس سے کام لینا چاہیں گئویہ واتی مفاد کے جذبات اس سے کام لینا چاہیں گئویہ واتی مفاد کے حصول کے لئے ہرضم کی تدابیر سمجھاتی چلی جائے گی۔ لیکن اس عقل کو جب بلندا قدار کے تابع رکھیں گئویہ انسانیت کی فلاح و بہبود کی تدابیر سامنے لاتی جائے گی۔ اس وقت چونکہ ہم 'مادی تصویر حیات' سے بحث کررہے ہیں جس کی انسانیت کی فلاح و بہبود کی تدابیر سامنے لاتی جاتا 'اس لئے عقل کا بھی صرف وہی گوشہ سامنے لایا گیا ہے جس بیس یہ انفرادی مفاد کے مصول اور شحفظ کے لئے استعمال کی جاتی ہے۔ آگے جل کر جب ہم بلندا نسانی اقدار کا ذکر کریں گئو وہاں نظر آ سے گا کہ بھی عقل کس طرح توع انسانی کے لئے رحمت کا موجب بن جاتی ہے۔

**——×**••••×

ای خمنی وضاحت کے بعد آ کے بڑھئے۔اگرایک انسان کی ایسے جزیرے میں رہتا ہو جہاں کوئی دوسراانسان نہ ہوتو وہاں جائز ونا جائز مفادِ خویش اور مفادِ غیر کا سوال ہی پیدا نہیں ہوگا۔ بیسوال وہاں پیدا ہوتا ہے جہاں دوانسان اسکھے ل کر رہنے ہے انسانوں کے مفاد میں ٹکراؤ (CLASH OF INTERESTS) ہوتا ہے اور یہی وہ مقام ہے جہاں رہیں۔ میل کر رہنے ہے انسانوں نے اس دنیا میں اور اخلاقی ضوابط کی ضرورت کا آغاز ہوتا ہے۔انسانوں نے اس دنیا میں میل کر رہنا ہے۔کوئی انسان تنہا نہیں رہ سکتا۔انسانوں کے ل جل کر رہنا ہے۔کوئی انسان تنہا خیس رہ سکتا۔انسانوں کے اس میا جل کر رہنا ہے۔ معاشرہ (SOCIETY) کا وجود کمل میں آتا ہے۔اب سوچے کہ میکا کی تصویر حیات کے ماتحت معاشرہ کا افقائد کیا بنتا ہے؟

## معاشره كانقشه

اس معاشره مين:

(۱) ہر فرد کی عقل کا تقاضا اس کے اپنے مفاد کا تحفظ ہوتا ہے۔ اس کے لئے اس کی عقل زیادہ سے زیادہ جمع کرنے اور سیٹ لینے کی قکر میں گلی رہتی ہے۔

- (ii) اس تھینچا تانی میں زیادہ عقل وقد بیر کے مالک زیادہ سے زیادہ سیٹ لینے میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔
- (iii) عقل مفاد غیرکو پیچان ہی نہیں سکتی۔نہ ہی وہ اخلاقی ضوابط کی پابند ہوتی ہے۔اس لئے ہرفرد کی عقل جائز و تاجائز' ہر طریق سے زیادہ سے زیادہ سمیٹ لینے کی کھر کرتی ہے۔
- (۱۷) معاشرہ نظام عمرانی (SOCIAL ORDER) کوقائم رکھنے کے لئے توانین اورسزائیں وضع کرتا ہے تا کہ ان کے خوف سے عقل حدودِ معاشرہ کے اندرر ہے۔لیکن عقلِ حیلہ مجوان قوانین سے نئے نگلنے کی ہزار ترکیبیں سوچ لیتی ہے اور قانون کی گرفت میں بھی بالعموم وہی آتے ہیں جن کی عقل کمزور ہوتی ہے۔

اب آپ خود ہی سوچنے کہ ایسے معاشرہ میں دوسروں کی پرورش یا دوسروں کے مفاد کے تحفظ کا سوال کس کے سامنے آئے گا؟ اس میں ہر فردا پنی اپنی پرورش (یا زیادہ سے زیادہ اپنی اولا دکی پردرش) کی فکر میں غلطاں و پیچاں رہے گا کے کو کسی دوسرے کے ساتھ کوئی قلبی علاقہ نہ ہوگا۔

نيشنلزم

سیکیفیت تو ہوگی کی ایک مقام کے معاشرہ کے اندر۔ اب ذرا ادر آگے ہو ہے۔ گروہ بندی کا جذبہ (HERD) استحفظ خولیش کا پیدکردہ ہے۔ گروہ کے اندرد ہج ہوئے افرادا پے آپ کوزیادہ محفوظ نصور کرتے ہیں۔ اسی جذبہ کے ماتحت انسان نے شروع ہیں قبائل زندگی اختیار کی جس کی آخری شکل آج قومیت (NATIONALISM) کی صورت میں ہمارے سامنے ہے۔ جو پچھا کیک فرد کی عشل دوسرے فرد کے ساتھ کرتی ہے وہی پچھا کیک قوم کی اجہا گی عشل دوسری قوم کے ساتھ کرتی ہے۔ اس کے لئے ناممکن ہے کہ دوسری قوم کے سفادکود کھے تتی ہے۔ اس کے لئے ناممکن ہے کہ دوسری قوم کے ساتھ کرتی ہے۔ اس کے لئے ناممکن ہے کہ دوسری قوم کے سفادکو چی نظر رکھ سکے۔ پھرجس طرح انفرادی عشل جائز وناجائز کا فرق نہیں کرستی اسی طرح قومی شعور میں اپنی قوم کا فاکدہ ہو ناجائز دوجس سے بھی اپنی قوم کا فاکدہ ہو ناجائز دوجس سے اپنی قوم کا فاکدہ ہو ناجائز دوجس سے بیائز دوجس سے ب

## دورِحاضرگی سیاست

اس سیاست کا امام میکیا ولی (MACHIAVELLI) تفاجس کی کتاب (THE PRINCE) دورحاضر کی سیاست کی بائبل

سمجى جاتى ہے۔وہ اس كتاب ميں لكستاہ كر:

حاکم (بادشاہ) کے لئے صفت زوباہی نہایت ضروری ہے تا کہ وہ وجل دفریب کا جال پھیلا سکے۔اس کے ساتھ ہی خوئے شیری بھی تا کہ وہ بھین اس لئے عظمند بادشاہ وہ ہے کہ جب وہ خوئے شیری بھی تا کہ وہ بھیئروں کو خائف رکھ سکے۔صرف شیری قوت کا فی نہیں اس لئے عظمند بادشاہ وہ ہے کہ جب وہ و کھے کہ کوئی عہد یا معاہدہ کیا تھاوہ باتی نہیں و کھے کہ کوئی عہد یا معاہدہ کو باتال تو زوالے لیے مغاوے خلاف جاتا ہے یا جن حالات کے پیش نظروہ معاہدہ کیا تھاوہ باتی نہیں رہے تو وہ اس معاہدہ کو بلاتال تو زوالے لیکن بیشروری ہے کہ اس شم کی عہد بھی تھی کے لئے نہایت نگاہ فریب ولائل بہم کی عہد بھی کے لئے نہایت نگاہ فریب ولائل بہم

دوسرے مقام پرلکستاہے:

نیکی ایک واہمہ نے زیادہ پھڑیں۔اصل شے تو بُرائی ہے اس لئے جو بادشاہ اپنی بنیادیں معظم رکھنا چاہتا ہے،اس کے
لئے سہ جاننا ضروری ہے کہ بدی مس طرح کی جاتی ہے اوراس کے لئے کون ساونت سب سے زیادہ موزوں ہے۔اس
میں خوبیوں کا ہونا ضروری نہیں لیکن بیضروری ہے کہ بظاہر ایسا دکھائی دے کہ اس میں بیخو بیاں ہیں۔اس میں اگر کوئی
خولی جی چیدا ،وجائے تو بھی مضا کھٹے نہیں لیکن بیضروری ہے کہ اس کے دل کی حالت بمیشا ایسی رہے کہ جو نہی وہ دیکھے
کو بی جی جو تھا تھا تھا ہے کہ اس خولی کو الگ کر دیا جائے تو وہ بلاتاً عمل وتو تف اس کے خلاف بھی کر سکے۔

وریڈرک دوم ممکیا ولی سیاست کا بروا پرستار تھا۔ وہ لکھتا ہے کہ:

کامیانی کاسب سے بڑاراز بیہ کہ تم اپنے عزائم کو چھپاؤادراپنے کر یکٹر کو جمیشہ زیرِ نقاب رکھو سیجے حکست عملی بنیس کہ
پہلے ہی متعین کرلیاجائے کہ جھے کیا کرنا ہے۔ حکست عملی بیہ کہ حسب موقعہ جوصورت اپنے فائدے کی نظر آئے اختیار
کر لی جائے۔ اس لئے میں ہمیشہ کہا کرتا ہوں کہ دوسری سلطنوں سے معاہدات کرکے اپنے ہاتھ نہیں بائدہ لینے
جاہئیں۔ میکیاؤلی نے کہا تھا کہ جوسلطنت معاہدوں کی پابندہوجاتی ہودائی مفادے عافل ہوجاتی ہے۔
آئی مکتب فکر کاایک اور میلغ (RUMELIN) لکھتا ہے کہ:

مملکت کا بنیادی فریضہ اپنے مفاد کا تحفظ اور اپنی قوت کونشو و تمادینا ہے۔ اے کسی دوسری مملکت کے مفاد کا خیال صرف اسی صورت میں رکھنا چاہئے جب اس سے اس کے اپنے مفاو پر زونہ پڑتی ہو۔ اپنی مملکت کا استحکام اخلاقی نقاضوں پر مقدم ہے۔ اس کے لئے ہر (اصول اور قاعدے کی ) قربانی رواہے۔

اقوام عالم كي حالت

آپ نے غور کیا کہاس مسلک سیاست کی بنیاد کیا گے؟ وہی عقل کا نقاضا کہا ہے مفاد کی حفاظت ہرشے پر مقدّم ہے جو چیز وہاں افراد میں تقی وہی یہاں اقوام میں کارفر ما ہورہی ہے۔اس سیاست کا نتیجہ کیا ہے؟ اے مسٹر (SPALDING) کے

الفاظ میں شئے۔ وہ کہتا ہے کہ اس سیاست کا متیجہ ہیہے کہ:

تو میں ایک دوسرے کے سامنے وحق در تدول کی طرح کھڑی ہیں اور ان کے سامنے صرف ایک اصول رہ گیا ہے کہ جس کی لائٹی اس کی ہمینس۔

یرتو ہے اتوام کی حالت۔اس معاشرے میں خودانسان کی کیا حالت ہے اس کے متعلق (LEWIS MUMFORD) لکھتا ہے کہ:

ہم نے ایک بی سل بیدا کی ہے۔ ہم ہ توان کی خوبصورت جم کیکن ول بالکل خالی۔ وہ سل جس کے زوریک زندگی کا کوئی مقصد ہی نہیں۔ یہ ' مہذب وحقیٰ ' حیوانوں کی سطح پر زندگی ہسر کررہے ہیں۔ بہی دھوپ میں کھڑے آفانی شل لے رہے ہیں۔ سندرکے کنارے یا اپنے کمرے میں گیرے کے سامنے۔ بہی برکارجنسی میلان کے تحرک سے رقص کرنے لگ جاتے ہیں۔ یہ لوگ کھاتے ہیں ' پہنے ہیں شادی کرتے ہیں ' بیچ پیدا کرتے ہیں اور مرجاتے ہیں۔ ایسی زندگی ہی کر جوائر کا میاب ہوتو تحض حیوانی نشاط انگیزی کی زندگی اورا کرنا کام ہوتو حد خوف اور پریشانی کی زندگی حیوانی سطح پر حیوانی سطح پر حیوانی سے مروم کرد ہے توان کے حیوانی سے مروم کرد ہے توان کے حیوانی تھا انظر تھی ہوتا ہے جوائی دیا اورا کرنا گاما گا۔ یہ جانسانی زندگی کاما گا۔

یہ ہےدور حاضر کے اس انسان کا نقشہ جس مے متعلق (JOAD) نے کہا تھا کہ:

بیانسان شاہراہ حیات پر بے مقصد چلا جارہا ہے۔اے کی خبر نہیں کہ جھے کہاں جانا ہےا ور میسفر کیوں اختیار کیا ہے۔نہ اس کا کوئی عقیدہ ہے نہ ضابطہ کیات' شدمعیار نہ اقدار۔ اسی انسان کے متعلق اقبال نے کہا ہے کہ:

عشق ناپید و خرد می گزوش صورت مار عقل کو تابع فرمانِ نظر کر نه سکا د طویز نے والاستاروں کی گزرگاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کر نه سکا اپنی حکمت کے فم و بیج میں الجھا ایبا آئ تک فیصلہ نفع و ضرر کر نه سکا د

جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا زندگ کی شب تاریک سحر کر نہ سکا

خلاصه مبحث

محمذ شنة صفحات مين سيحقيقت همار ب سامنية سمى كدونيامين دونظريات متنداول عطية رب بين -ايك ماديميين كانظرييه

جن کے زود کیے زندگی کا مقصد صرف جسمانی پرورش ہے۔ اس کے لئے انسان کو ہمیشہ اپنامفاد سامنے رکھنا چاہئے۔ اس طرح ا ہرقوم کو اپنا قومی مفادد کیکنا چاہئے۔ ہروہ تدبیر یا تمل جس سے اپنے مفاد کا تحفظ ہوڈ قا بل ستائش ہے اور ہروہ کام جس سے اس مفاد کو نقصان کینچے ندموم ہے۔ و نیا جس اجھے اور بڑے کا یہی معیار ہے۔ اس معیار کے مطابق انفرادی زندگی بسر کرنی چاہئے اور اس کے مطابق بساط سیاست متشکل کرنی چاہئے۔ اور دوسرا افلاطونی روحانیین کا نظریہ جن کے زود کید و نیا فریب ہے اس کی کوئی حقیقت نہیں۔ اصلی حیات بیہ کہ انسان و نیا ہے دور بھائے اسے قابل نفرت سمجھے۔ ترک آرز واور ترک لذائذ جس مقصود حیات کا راز پوشیدہ ہے۔ زندہ اُسے کہتے ہیں جو مرنے سے پہلے ہی مرجائے۔ انسان جس قدراسے نفس کو مارے گا اتنا ہی خدا کے قریب ہوتا جائے گا۔ روح کی عزت جسم کی ذکت ہیں ہے۔ خدا اس کو ملتا ہے جو دنیا کوچھوڑ تا ہے۔

اگرچہ جیسا کہ ہم نے تکھا ہے 'پیمانظریان لوگوں کا ایجاد کردہ ہے جومیکا کی تصوّر حیات کے قائل ہیں اور جنہیں مذہبی
اصطلاح میں دہریۓ یا خدا کے مشکر (ATHEISTS) کہا جاتا ہے۔ لیکن اگر آپ بغود دیکھیں تو بیر حقیقت کھر کر سامنے
آجاۓ گی کہ یہ نظریہ مشکر ہیں خدا ہی ہواہتہ نہیں بلکہ دنیا کا بیشتر حصہ ایسا ہے جوخدا کی بستی کا قائل بھی ہادراس کے
ساتھ ہی اس نظریہ پر عائل بھی۔ لہذا یہ نظریہ خدا کے افر ار یا انگار ہے وابستہ نہیں۔ (SPALDING) اس نظریہ کو اللہ اللہ کی اسلام کے البندا یہ نظریہ خدا کے افر ار یا انگار ہے وابستہ نہیں۔ (WORLDLINESS) کی ساتھ ہیں اسلام طور پڑوٹیا داری 'کہاجا تا ہے۔
دور انظریہ افلاطونی فلف ٹرندگی کا پیدا کردہ تھا جے بعد میں ویوانت یا تشوّف نے اپنایا۔ لیکن اب یہ نظریہ نہ تو افلاطونی
فلف کے ساتھ وابستہ ہاور نہ ہی ویوانت اور تشوّف ہے خصوص مجھا جاتا ہے۔ بلکہ اے 'دیا داروں'' کے مقابلہ میں 'خدا
پرستوں'' کا نظریہ مجھا جاتا ہے ۔ آئ دنیا کردا ہے اور اس کے طالب کے ''۔ دنیا جس خاند ہے اور کوئی خدا پرست اس سے دل
نہیں لگا سکتا۔ جوشی جننا یہاں ذکیل ہوگا خدا کے ہاں مقرب کہلائے گا۔ دنیا کی دولت وحشمت کوئی شے نہیں۔ اصل مقصد
نہیں لگا سکتا۔ جوشی جننا یہاں ذکیل ہوگا خدا کے ہاں مقرب کہلائے گا۔ دنیا کی دولت وحشمت کوئی شے نہیں۔ اصل مقصد
کروروں اورنا داروں کے لئے ہے۔ یہ عقائد دنیا کے تمام ندا ہے میں مشتر کہ طور پر پائے جاتے ہیں۔ (OTHER WORLDLINESS) ای
نظریہ کوروں اورنا داروں کے لئے ہے۔ یہ عقائد دنیا کے تام مداس سے تعربر کرتا ہے۔ (ق) وہی چیز جو ہمارے ہاں عرف عامد میں
نظریہ کورت ہو جوارے ہاں کہا تی ہے۔

<sup>1.</sup> مسلمانوں کی بیعادار ہے۔ کران کا مروجہ فیہب وہ بین جوثر آن نے دیا تھا۔ بیندہب بعد کی پیدادار ہے۔ اس کے اجزائے ترکیبی مجوسیوں (امرانیوں) کی اشخاص پرتی اور تقدیر کا عقیدہ یہودیوں کی رسوبات اور دوایات پرتی اور عیسائیوں (افلاطونیت) کا تصوف ہیں۔ قرآن ان سب کے خلاف صدائے احتجاج تھا۔ لیکن مسلمان نے قرآن کو "مرووں کوٹو اب پہنچانے کے لئے" رکھ لیا اور فیہب وہ اختیار کر لیا جو اے فیرقرآنی سرچشموں سے ملا۔ میں فدہب ہمارے ہاں صدیوں سے جلاآ رہاہے۔

آپ دیکھیں گے کہ دنیا انہی دوگر وہوں میں بٹی ہوئی ہے۔ پیقیم دور حاضر کی پیدا وارٹیس بلکہ شروع سے ایسا بی چلا آر ہا ہے۔ لیکن (جیسا کہ پہلے کروہ کے ہاتھوں ممکن ہے نہ دوسرے کے۔ پہلے گروہ کے ہاتھوں ممکن ہے نہ دوسرے کے۔ پہلے گروہ کا نظریہ صرف انسانی جسم کی پرورش ہے کیونکہ ان کے نزد یک انسان نام بی جسمانی زندگی کا ہے۔ لیکن ہم دیکھ چکے ہیں کہ انسان صرف جسم کا نام نہیں بلکہ جسم کے علاوہ پھھاور بھی ہے جے انسانی ذات کہا جاتا ہے۔ میکائل فظریۂ حیات میں انسانی ذات کہا جاتا ہے۔ میکائل فظریۂ حیات میں انسانی ذات کی پرورش کا سوال بی پیدائیس ہوتا اور جسم کی پرورش کے سلسلے میں بھی وہ کھینچا تانی ہوتی ہے جس سے دنیا جہتم میں بہتلا ہوجاتی ہے جیسا کہ آج کل ہور ہاہے۔

دوسرانظریہ ترک دنیا کا حامل ہے جس میں جسم کی پرورش کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔ باتی رہی انسانی ذات سواس کے متعلق ان کا نظریہ یہ ہے کہ یہ جس قدر جلدا پنا جداگا نہ شخص کھوکرا پی اصل میں جالے اتناہی اچھا ہے۔ لہذا اس میں بھی انسانی ذات کی پرورش کا سوال پیدائہیں ہوتا۔ رہو بیت کے پہلے نظریہ کا تنجہ یہ ہے کہ دنیا در ندوں کا بحث بن رہی ہے اور دوسرے کو دوسرے نظریئے سے انسانوں کی بستیاں قبرستانوں میں تبدیل ہوجاتی ہیں۔ اقبال پہلے نظریئے کو دمخرب "اور دوسرے کو دمشرق" کی اصطلاح سے تعہیر کرتا ہے اور سر دا ہ کھر کر کہتا ہے کہ

مُغرب زِنْوبِيًّا نَهُ مشرق بمدافساند اب آئے دیکھیں کراس باب میں قرآن کیا کہتا ہے۔

- Hastings, Rashdall (1907) The Theory of Good and Evil: A Treatise on Moral Philosophy, Oxford: Clarendon Press Vol. II, p. 151-2
- Planck, Max (1931) The Universe in the Light of Modern Physics (first English edition) London: Allen & Unwin.p. 87
- Spencer, Herbert (1879) The Data of Ethics New York: Cambridge University Press 2012 reprint, p.115
- 4. Machiavelli, Niccolo (1532) The Prince 1913 reprint, Oxford Clarendon Press p126
- Op.cit.p.128-9
- Frederick II (1752) The Political Testament. Quoted by Murray Robert. H. (1946) The Individual and the State London: Hutchinson. p. 212-3
- 7. Ibid
- Spalding, H.N. (1939) Civilisation in East and West: An Introduction to the Study of Human Progress Oxford: Oxford University Press / Humphrey Milford. p.13
- 9. Mumford, Lewis (1940) Faith for Living New York: Harcourt, Brace & Co. P.38-9
- Joad, C.E.M. (1940) Philosophy For Our Times 1941 reprint, London: Readers' Union.p12
- 11. Spalding, H.N. Civilisation in East and West, p.87, 164
- 12. Ibid op.cit.p87, 108

## چوهاباب

# (قرآن نظرة عدي

گذشتہ باب میں زعرگی کے جو دونظریے ویش کے مجے ہیں اٹیس ایک مرجہ پھرساسنے لے آ ہے' کیونکہ اب ان می نظریوں پر بھٹ ہوگی قرآن نے ان دونوں انظریوں گیاڑ دیدگی ہا دران کے ظاف ایک تیسرانظریے حیات ویش کیا ہے۔ لیکن اس نظریہ بھک فاقعے سے پہلے مید و کھنا ضروری ہے کرقرآن ان ان دونوں انظریوں کے متعلق کیا کہنا ہے۔ ا'روما کھن'' کا نظریۂ حیات انٹا کنزوراور بدیریات سے پہلم بھی پہنی ہے کرقرآن ان کریم نے اس کی تروید میں چھونہ یاوہ دلاک کی ضرورت بی تیں بھی ۔ اس نے صاف کہدویا کہ:

ور خالي المستند المنتانية المنتانية المنتانية المنتانية المنتانية وخوان الله فينا وتقوقاً على رقابية السند 127: 67)

يرسك ربيانيت الناوكون كاخود والتيده ب- بهم في الكراس سلك كانتم في ويا قد بهم في (اس كريكس) ال

عديكيا أن قاكر مم الي وتركي كاقانون خداو ندي كراتوهم أن بك ركود (الهول في اس كريك بهات الروش كواهتيار

مرايا الدر بهراه في يركي المنتان المراده مسكك كوكمي نباه في تنظر الموقد بين التقان في المراك المسال المنان ب مرايا بيت وتروي كالمنان ب في المراك المرك المرك المراك المراك المراك المراك المراك المراك المرا

### د نیاوی متاع وجدُ جاذ بیت ہے۔ اس نے کہا کہ دنیادی مال دمنال ادر معاثی سماتیں ادر فوقلوار یاں انسان کے لئے وجہ مباذبیت ہیں۔

ل اس گلاب کاریکی مقبوم موسکتا ہے کران اوگوں نے"رہیا ہے "اس خیال کے ماقت وضع کی تھی کراس سے دیم کی کے ماسل جو جا کی کے چومنسم و حیات ہیں۔ جین اول او ان کا بھی خیال تلاقا وہ سرے ہورواں انجائے تو بھی انسی کی کرانہوں نے اس کو اختیار کرنے کولا کرلیا جین باوٹ تھے۔ رُيِّنَ لِلتَّأْسِ حُبُّ الشَّهَوْتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَّطَرَةِ مِنَ الدَّهَبِ وَالْفِطَّةِ وَالْمَيْلِ الْمُتَوَّمَةِ وَالْاَثْعَامِ وَالْمَرْثِ ...... [14:3]

انسان کے لئے عورت مرد کے تعلقات اولا ڈیال ومتاع ' پخنے ہوئے تھوڑوں اور مویشیوں اور بھیتی ( کی پیداوار ) میں حاذیت رکھ دی ہے.....

حقیقت بیہ کہ اگراس نقط کا و سے دیکھیں تو قرآن کے عجیب وغریب تفائق سامنے آتے ہیں۔ آپ کا کنات ہیں خور کیجئے'
دونمایاں پہلوآپ کے سامنے آئیں گے۔ کا کنات کے مختلف عناصر میں یا توقوت وجلال دکھائی دے گا در یاحس و جمال۔ اس میں بچلی کی کڑک اور بادلوں کی گرخ کے ساتھ تو س قزح کی رنگینیاں اور ابر رحمت کی نزمت آفرینیاں دکھائی ویں گی۔ اس میں اگر تیز ہواؤں کا جھکڑ اور طوفان ہے تو دوسری طرف تیم بحری کا خرام ناز بھی ہے۔ اس کے جنگلات میں اگر بڑے بڑے تناور درخت اکڑے کھڑے ہیں توضحی گلستان میں سبزہ نورستہ کا قالین بھی بچھ رہا ہے۔ دوسری طرف یہ بھی دیکھیے کہ اگر بچلوں اور فسلوں میں سامان ر بو بہت اپنے افادی پہلوکو لئے ہوئے ہیں تو ان ہی بچلوں کا رنگ اور خوشبو جانفزائی کی ہزار جنتیں اپنی آخوش میں دکھتے ہیں۔ یہاں صرف فلہ ہی پیدائیس ہوتا بھول بھی مہکتے ہیں۔ یعنی کا گنات میں صرف افادی پہلوہی ٹیس ڈسن

آپ تاریخ انسانی پرخور کیجئے۔اس نے بھیشہ یہ کیا کہ کا نتات کے جلال (یاافادیت) کے پہلوکولیالیکن حسن وجمال کے پہلوکونظرانداز کر دیا۔اور بھی جمالیاتی (AESTHETIC) پہلوکولیا اور جمال ایک بی حقیقت کے دوڑخ ہیں۔حسن اور قوت کہا کہ یہانسان کی بحول ہے اس کی نگاہ کی غلطی ہے۔ یہاں جلال اور جمال ایک بی حقیقت کے دوڑخ ہیں۔حسن اور قوت دونوں کا سرچشمہ ایک ہے جے اللہ کہتے ہیں۔وہ کہتا ہے دیکھوا کا نتات کی مختلف تو تیس دن اور رات سرگرم عمل ہیں بیسی تھے ہی ہے فی الشہلون و تو تا فی الاکھون و تو تا فی الکہ لوٹ کو تو تا اور جمالی گوشوں کو بے نقاب کریں اور اس طرح بتا دیں کہ قوت اور حسن دونوں کا سرچشمہ ایک ہے گئہ الدکھ کو گئہ الکہ نوٹ اور جمالی گوشوں کو بے نقاب اقتدار ہیں اور حمد کے معنی ہیں (APPRECIATION) تحسین تاثر جمال کسی حسین شے کو دیکھ کرتا ہے کی زبان سے بے اختیار واہ اواہ! فکل جا تا ہے۔ یہ جاس کی تھے۔الہٰ اور جمالی کی بہلودونوں کا سرچشمہ ایک ہے۔

اس آیت کے الکے گرے میں قرآن نے ایک اور اہم حقیقت کو کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جلال اور جمال مشلك اور حمر قوت اور حسن دومتفادعنا صرفیس ہیں۔ بیا یک دوسرے کی ضدیانقیض نہیں ہیں۔ جنہیں تم ایک دوسرے کی ضدیحت ہؤوہ ایک دوسرے کے زوج کر وقت (COMPLEMENTARY) ہیں۔ اس لئے قرآن نے کہا ہے کہ ہم نے ہرشے کی زوج بیدا کی

قرآن نے جن آیات ش حینو الله نیااور حیات آخرت کا مقابلہ کیا ہے ان کا ذکر بعد ش آ سے آ سے گا۔ مروست ان آیات کا آنا حصد عی درج کیاجا تا ہے جس کا تعلق حیات و نیاوی ہے ہے۔

قرآنِ کریم زندگی کے جمالیاتی پہلوکواتی اہمیت دیتا ہے کہ جن مقامات میں عام نگاہیں صرف افادی پہلو پرزک کررہ جاتی ہیں وہ ان کے سامنے جمالیاتی پہلو برزک کر ہوں جاتی ہیں وہ ان کے سامنے جمالیاتی پہلوبھی لے آتا ہے۔ مثلاً وہ کہتا ہے کہ اللہ نے تنہارے لئے مولیٹی پیدا کے ہیں۔ ان کی اُون ہے تم گرم لباس بناتے ہو۔ ان کی دوسری چیز وں کوئی اور منفصت بخش کا موں میں لاتے ہو۔ ان کا گوشت کھاتے ہو۔ یہ سب ان کے افادی پہلو ہیں۔ عام نگاہیں بہیں تک پہنی کرزگ جاتی ہیں۔ لیکن وہ اس سے آگے بڑھتا ہے اور کہتا ہے کہ ذرا

<sup>1</sup> ظاہر ہے کہ اس جگہ مجدے معنی 'مسلمانوں کی مجد' نہیں ہوئئی۔ ایک تو اس لئے کہ یہاں خطاب لیکنی آؤٹر سے ہے بینی تمام نوع انسانی سے نہ کہ مسلمانوں سے ۔ اور دوسرے بیکہ مجد سے بعد کاٹوا والشر ہُوا (کھاؤ بیز) کا تھم اس پر دلالت کرتا ہے کہ اس سے مراد کوئی عمارت نہیں ہے۔ مجدسے یہاں مراد خود سے دہ (بینی اطاعت) ہے۔

اس منظرکوساسنے لاؤجب شام کے وقت تمہارے مولیٹی باہرے تجرفیگ کرگاؤں کی طرف والیس آتے ہیں وہ منظر کس قدر حسین ہوتا ہے۔ یاعلی اضح نور کے تڑکے جب تم انہیں باہر کھیتوں میں لے جاتے ہؤوہ منظر بھی کس قدر دکش ہوتا ہے۔اس لئے اُن کے افادی پہلو کے ساتھ ہی ہے جمالیاتی پہلوبھی ہے وکٹٹٹر فیصاً جنال چین تو پیمون وجین تشریحوں آور 16:6]۔ اس طرح دو تین آیتوں کے بعد فر مایا وَالْعَیْلُ وَالْمِیْلُ وَالْمِیْدُ لِیَرْکُنُوهُا وَزِیْنَهُ آو،16:6] اس نے گھوڑے ٹیجریں اور گدھے پیدا کئے جن برتم سوار ہوتے ہؤاور بہتہارے لئے باعث زینت بھی ہیں۔

۔ قرآن کریم نے اس طرح واضح الفاظ میں بیان کردیا کرڈینت وآ رائش کی بیسب چیزیں ہم نے انسان ہی کے لئے پیدا کی ہیں۔اوراس کے بعد فرمایا کہ جبان چیزوں کوہم نے وجہ ُجاذبیت بنایا ہے' تو وہ کون ہے جوانیس حرام قراردے سکتا ہے؟ قال مَنْ حَزَمَ زِیْنَةَ اللهِ الَّتِیَّ آخُر بَحَ لِعِبَادِةِ وَالْعَلَقِيلِةِ مِنَ اللّاِزْقِ 321:7]

ان سے پوچھو کہوہ کون ہے جوان زینت کی چیزوں کوحرام قرار دے دے جواللہ نے اپنے بندوں سے فائدے کے لئے پیدا کی میں اور رزق کی خوشکوار یوں کومنوع قرار دے دے؟

آپ نے غور کیا کہ قرآن نے کس زجر وتو نی سے کہا ہے کہ کون ہے جود نیاوی جاذبیق اور معاشی خوشگواریوں کو حرام قرار دے
کرایسی حسین وجمیل دنیا کو ماتم کدہ بنا دے جس میں ہر چرہ ہوست آ میزاور ہر پیشانی شکن آلوونظر آئے؟ اس نے کہا کہ
د نیاوی دولت وحشت قوت وسطوت حکومت اور سلطنت اقتدار وافقیار خداکی تعتیں جیں۔خدا کے جتنے رسول آئے وہ اپنی
قوموں کوان نعتوں کے حصول کی تلقین کرتے رہے وران کی طرف توجہ دلاتے رہے۔حضرت ہوڈ نے اپنی قوم سے کہا کہ تم خدا
کی ان نوازشات کو یا دکروکہ اس نے تمہیں توم نوخ کے بعدا سخلاف فی الارض (حکومت وسطوت) عطافر مائی۔

فَاذْ كُرُوْا الْآءُ اللهِ لَعَكَّلُمْ تُقَلِّمُونَ [69:7]

تم الله كى ان نوازشات كوسامنے ركھوتا كەتم كامياب زندگى بسر كرسكو\_

يَن حضرت صالح في الأرض تتخفِرُ وَاذْ كُرُوْ الذِّ جَعَلَكُمْ خُلَفَا ءَ مِنْ بَعْدٍ عَادٍ وَبَوْ اكْمُدْ فِي الأرْضِ تَتَخِذُ وَنَ مِنْ سُهُوْ لِهَا عُصُورًا وَتَكُونُونَ الْبِهَالَ بَيْفِتًا فَاذْ كُرُوْ الْآءَ اللهِ وَلاَ تَعْتَوْا فِي الأرْضِ مُفْسِدِيْنَ [7:74]

تم خداکی اس نوازش کوسا منے رکھوکہ اس نے تنہیں قوم عآد کے بعد ملک بین تمکن عطا کیا یم نرم زبین پرمحلّات بناتے ہو اور بخت پہاڑوں کوتر اش تر اش کر (محفوظ) قلع تغییر کرتے ہو۔

حضرت شعیب نے بھی اپنی توم ہے یکی کہا کہ''تم خداکی اس نوازش کوفراموش نہ کرد کہتم ملک میں بہت قلیل تعداد میں تھے۔اس نے تہمیں کثرت عطاکی''(7:86) جس ہے تم ایک طاقت ورقوم بن گئے ۔آلی ابراتیم کے متعلق ہے کہ'' ہم نے انہیں کتاب و حکمت عطاکی''اوراس کے ساتھ ہی و اُنکیا تھی ڈیلگا عظیمیا اور 4:54 ہم نے انہیں ایک عظیم الشان سلطنت بھی دی۔ حضرت مولئ اور بنی اسرائیل کی تمام داستان اسی توت وحشمت اور تمکن وتسلط کی مسلسل تاریخ ہے۔اوراس کی اجمیت کا اندازه اس سے لگ سکتا ہے کہ قرآن نے اس داستان کو بڑی شدت و تکرارے ڈہرایا ہے۔ اس نے کہا ہے کہاس قوم کی پیم محکش اور مسلسل جدوجہد کا نتیجہ بیانگلا کہ:

خدا کا بیقا نون ( کہ حکومت وسلطنت اور غلبہ واقتد ارصلاحیتوں کے بیدار کرنے جدو جہداور سعی عمل سے حاصل ہوتا ہے) صرف بنی اسرائیل ہی کے حق میں پورانہیں ہوا بلکہ جس قوم نے بھی اس قانون کے مطابق عمل کیا' وہ صاحبِ تخت وَکَمین ہوگئی۔ چنانچے خود (صدراول کے) مسلمانوں ہے کہا گیا کہ تمہاری سی وکاوش کا تیجہ بیانکلاکہ:

وَاوْرُ تَكُمْ اَرْضَهُمْ وَكِيبًا رُهُمْ وَالْهُمْ وَارْضًا لَمْ تَطَلَّقُوْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَكِينَةً ا 33:27] اوراس نے تہمیں (تمہارے دشمنوں کی) زمینوں کا اوران کے شہروں کا اوران کی دولت کا مالک بنا دیا اور (اس کے علاوہ) اس سرز مین کا بھی جیاں (اس سے پہلے) تمہارے قدم بھی نہ پنچے تھے۔اللہ (کے قانون) نے ہر شے کے پیانے مقرر کررکھے ہیں (اور ہزنتیجان ہی پیانوں کے مطابق برآ مدموتاہے)۔

جب حضرت ابراہیم نے تجازی ہے برگ و کیاہ وادی میں کھیے کی بنیا در کھی تواس کیے ختلق جود عاکی تھی اس میں ہی عرض
کیا تھا کہ''اے میرے پروردگارا اس لیستی کوامن و سکون کا مقام بنا اور اس کے باشندوں کو پہلوں کا رزق عطافر ہا' (126:2)۔
چنا نچہ اللہ تعالیٰ نے قریش مکہ پر جوابیخ انعامات گِنائے ہیں ان میں بھی کہاہے کہ'' خدا نے آئیس بھوک رفع کرنے کے لئے
رزق عطاکیا اورخوف سے آئیس مامون کیا' (8:30)۔ ''سامان خور فوش ہی کہا ہے کہ'' خدا ہوئے ہیں ان میں بھی کہا ہے کہ ''خدا ہوئی ہیں اور تا اللہ
نے ایسے اسباب پیدا کردیئے کہ منی ہوگئے' (8:8)۔ ''سامان خور فوش ہی ہے مردہ بستیاں زندہ ہوتی ہیں' (60:11)۔ اور
نی نون خداوندی کے اجاج کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ''ز مین اور آسان سے رزق کی فراوائیاں حاصل ہوجاتی ہیں'' (65:6)۔ اور
اور صرف رزق ہی نہیں بلکہ''رزق کریم'' (عزت کی روٹی) جس کے معنی حکومت وسلطنت ہیں۔ چنانچہ اس نے کہا کہ'' ہمارا
وعدہ ہے کہ جوقوم ہمارے قانون کو اپنی زندگ کا نصب العین بنائے اور پھر صلاحیت بخش کام کرئے ہم اے حکومت عطا
کریں گے'(24:55)۔ ان کے لئے خوشحال زندگی کی زندہ
بشارتیں ہیں۔ لئیٹر البھٹری فی المیٹر قالڈئیا ۔۔۔۔۔ اور 10:64 ان کے لئے و نیادی زندگی میں خوش خبریاں ہیں۔
بشارتیں ہیں۔ لئیٹر البھٹری فی المیٹر قالڈئیا ۔۔۔۔ 10:64 ان کے لئے و نیادی زندگی میں خوش خبریاں ہیں۔

اس سے بھس جولوگ اس قانون کی خلاف ورزی کریں گے ان کے لئے خونی فی الحکیوقةِ الدُّنْیَا .....[2:85] ونیاوی زندگی میں رسوائی ہے۔

اس رسوائی کی تنصیل کیا ہے؟ بھوک اورخوف کاعذاب رزق کی تنگی۔ ..... فاگذافکا اللهٔ لیاس البوع والفوف بینا کا انوا یک تنفون [112: 16] پس اس قوم کے جرائم کی پاواش میں اللہ نے آئییں بھوک اورخوف کی سز اکا مزہ چکھایا ( نیز 130: 7)۔ لیعن رزق کی فراوائی معاشی سہوئیں اورخوشگواریاں خدا کی تعتیں ہیں اور اس کے برتکس رزق کی تنگی بھوک اورخوف خدا کا عذاب ہے۔دوسری جگہ ہے: وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِیْ فَانَ لَهُ مَعِيفَةً ضَنْكُا [124: 20] جوكوئی قانونِ خداوندی سے اعراض برتے گانواس کی معیشت اس برتنگ ہوجائے گی۔

### جنت کی زندگی

ا تنائی نہیں قرآن نے اس حقیقت کواور بھی زیادہ واضح الفاظ میں ذہن تغین کرانے کی کوشش کی ہے۔'' خدا پرستوں'' کے نزدیک انسانی زندگی کامنٹی ہے کہ جنت کل جائے۔ تمام نکییاں حصول جنت کی خاطر کی جاتی ہیں۔ جنت کی دوسری تفاصیل کو (سردست) چھوڑ ہے۔قرآن میں قصد آدم لیسے تمام نکیاں حصول جنت کی خاطر کی جاتی ہیں۔ جنت کی دوسری تفاصیل ہوکہ میٹھ ہیں جنت سے نکلواد سے ۔اوراس کے بعد تمہیں مشکلات کا سامنا ہو(فننسفیٰ) حالانکہ تمہاری بہاں ہے حالت ہے کہ: اِنْ لَكُ اَلاَ تَعْوْمَ فِیْهَا وَلاَ تَعْوٰی وَا لَكَ لَا تَظْمَوْا فِیْهَا وَلاَ تَضْمِی اَلَا مِی سِاس نہوک کی تکلیف ہے ندلیاس کی ۔ نہ بیاس کی نہ مکان (دھوپ) کی۔

لینی جنت کی زندگی میں بھوک بیاس لباس اور مکان کی تھی نہیں ہوتی ۔ غور سیجے کہ بہی چیزیں انسان کی بنیادی ضروریات وزندگی ہیں۔ لبندا جنت کی زندگی ہیں۔ جنور میاس انسان اپن بنیادی ضروریات زندگی سے محروم نہیں رہتا اور دوسری جگہ ہے کہ جنت میں 'آ دم اور اس کی بیوی' سے کہ دیا گیا تھا کہ وکالا میٹھا کر فکرا کینٹ رشٹھ گا آو 2:35 اس میں جہاں سے جی چاہے یا فرافت کھا وکیو' ۔ ایعنی جنت کی زندگی میں سامان خورونوش کی طرف سے بالکل اطمینان ہوگا۔ اس کے حصول میں نہ کہ قسم کی مشقت اٹھا فی پڑے گی نہ تکان ہوگی (35:35) ۔ اس رزق کی فراوانی کو دیکھ کر اہل جنت خدا کا شکر حصول میں نہ کہ قسم کی مشقت اٹھا فی پڑے گی نہ تکان ہوگی (35:35) ۔ اس رزق کی فراوانی کو دیکھ کر اہل جنت خدا کا شکر اوا کریں گے آڈھک میں افکو تھوٹ میں نہ کہ ہوگی اور فکر معاش کی جنت کی زندگی میں (فلا محوق علیہ میں ہوگی اور فکر معاش کی طرف سے اطمینان بھی بھی وگا اور آرائش وزیبائش کی طرف سے اطمینان بھی سے میں بلد دیاں سامان خورونوش اور آرائش وزیبائش کی طرف سے اطمینان بھی ۔ صرف فکر معاش کی طرف سے اطمینان بی ٹبیس بلد دیاں سامان خورونوش اور آرائش وزیبائش کی طرف سے اطمینان بھی ہوگی اور آرائش وزیبائش کی طرف سے اطمینان بھی ۔ صرف فکر معاش کی طرف سے اطمینان بھی ہوگی اور آرائش وزیبائش کی

<sup>1</sup> قرآن كاروع قصد آدم عمنهوم كياب ال كے لئے ميرى كتاب" اليس وآدم" و كيف \_

<sup>2</sup> میں الفاظ ہیں جو بنی اسرائیل سے اس وقت کے مجتے جب انہیں فرعون کی غلای سے نکال کر سینا کی واویوں میں لایا گیاہے (2:58)۔

فرادا نیاں ہوں گی ۔قرآن میں جنت کی زندگی کی تقاصیل دیکھتے اور پھرغور سیجئے کہآ سائشوں اورخوشگوار یوں کی کون سی چیز ہے جس كى وبال فراواني اورارزاني نبيل \_ريشم وكخواب كے مليوسات جنّة وَيحر يْرًا [76:12] مسندي اورصوفي مُثَلِّين فيهماً عَلَى الْأَرْآبِكِ [76:13] ' يَهِلُول كَوْ حِيرِةُ لِلنَّهُ قُطُوفُهَا تَذْ لِيْلًا (76:14) عَلَى الْأَرْآبِكِ الرَّحْثُ كَالْمَا وَرَثَعْثُ كَالْمُ الْمَالَةِ قِنْ فِلْمَةً وَآكُونِ كَانَتْ قَوَادِينَ الـ76:15 أباريك اورويزحررواطلس ك يردي اور ملبوسات فيكاب سنديس خفر والسنتيري [76:21] بہرے اور جوابرات کے مرصع زیور آسکاور مین دھی وکو لوگا [22:23] زیور بی نہیں بلکہ ونے کے طباق اور آ بخورے بیستان بین دھک وا کواپ [43:71] دورہ اور شہد اور خرلدید کی شہریں (47:15) برسم کے پھل اور کوشت بِهَا كِهَا وَكُلُوهِ مِنَا كِنْتُكُونَ [52:22] منهم ونازك قالين اورريشي فرش رُفْرَفِ خُفْير وَعَنْقِوي حِسَانِ اليصشروبات جن ير مُحَك كى مهرين لكى مول كى رُحيني فَتَنُوُون خِلْقَة مِنْكَ [83:26] غرضيكه برده چيز جيده جا بين ك لَهُمْ مَنَا ايَثَانَوُن فيها [50:35] جوما تمين كے ملے كا وَكَهُمْ مُنَا يَكُ عُوْنَ [57:36] - هروه شے جس سے دل كوسر دراور آ كھوں كونور حاصل مو فيتها منا تَفْتَهَيْهِ الْأَنْفُسُ وَتَكُذُ الْأَغْيُنُ [7 7: 43] اوران آسائشوں اورنعتوں کے اثرات ان کے چیرے کی تازگ سے نظرآ کیں گے تَعْدِفْ فِي وَجُوْهِ مِهِ مُنْفَرَةً النّعِينِير [83:24] - يه بقرآن كارُوت جنّت كانتدكى جوقرآنى يروكرام كمطابق عمل كرنے ے التی ہے۔ واضح رہے کہ قرآن کریم کی رُوے جنت کی زندگی صرف مرنے سے بعد حاصل نہیں ہوتی۔اس ونیا میں جو معاشرہ قرآن کریم کے توانین کے مطابق متشکل ہوتا ہے اے بھی جنتی زندگی کے مماثل قرار دیا گیا ہے۔ جنت کی آساتش اورز بیاتش وہاں کی فراوانیاں اورخوش حالیاں ابی دنیا کی زندگی میں حاصل ہوجاتی ہیں۔مرنے کے بعد کی جنت کے سلسلہ میں ان کا بیان متبلی ہے۔ وہاں کی آسائٹوں کی حقیقت کیا ہوگی اسے ہم انسانی شعور کی موجودہ سطح پرنہیں سمجھ سکتے نہ ہی ہے چیز اس وقت ہمارے زیرِنظر ہے۔اس وقت ہم صرف اتنا کہنا جاہتے ہیں کہ قرآن کی رُوے جنتی زندگی' آسائشوں اورخوش حالیوں کی زندگی ہے اور اس و نیامیں بھی حاصل ہو سکتی ہے اور اگلی و نیامیں بھی۔

ان تقریحات سے بیت حقیقت ہمارے سامنے آگئی ہے کہ قرآن کی رُوسے اس دنیا کی خوشحالی اورخوشگواری کی زندگی اللہ کی تعمت ہے۔ انسان کے خسن عمل کی جزا حکومت وسلطنت اور دولت و بڑوت ہے۔ رزق کی فراوانی اور ضروریات زندگی کی طرف سے اطمینان کا مرانیوں کی جنت ہے۔ ونیا کی زیب وزینت کی چنزیں وجرُ جاذبیت بیں۔ جن کی طلب اور تمتع عین منشائے خداوندی کے مطابق ہے۔ اس کے برخلاف ذلت اور رسوائی محکومی اور کمزوری ہے بسی اور ہے کسی مجوک اور خوف خدا کا عذاب ہے جواس تھے ہوتا ہے جواس کے قانون کا کتات سے سرکھی یا اعراض برتی ہے۔ اس سے خلا ہر ہے کہ مدا کا عذاب ہے جواس تی وادیت تی اور یہاں کی ذلت وخواری اور فقر وفاقہ کی ذات کے بسرخلاف ہوتا ہے جواری اور فقر وفاقہ کی ذروجانیان کی ذلت وخواری اور فقر وفاقہ کی ذات کے بسرخلاف ہے۔

یہ توہوا پہلے نظریہ کے متعلق۔اب دوسرانظریہ لیجے جس کی رُوسے سجھا جاتا ہے کہ زندگی ای دنیا کی زندگی ہے اس لئے ربوبیت ہے مُراد صرف جسمِ انسانی کی طبعی زندگی ختم ہوجائے گی تو ربوبیت ہے مُراد صرف جسمِ انسانی کی طبعی زندگی ختم ہوجائے گی تو انسان بھی ختم ہوجائے گا۔اس لئے انسانی تک وتاز کا ماصل یہ ہے کہ اس کی موجودہ زندگی کسی نہ کسی طرح عیش وآ رام سے گزرے۔کو کشادہ مکان ان کے علاوہ دیگر آ سائش کے سامان آگر ہیسب گزرے۔کو کشادہ مکان ان کے علاوہ دیگر آ سائش کے سامان آگر ہیسب کے میسر آ جائے تو سمجھا جاتا ہے کہ انسان سے مُراد صرف میں جو میں ہے۔اس لئے کہ ان کے زدیک انسان سے مُراد صرف اس کا جسم ہے اور ربوبیت سے مرادانسانی جسم کی پرورش۔

قرآن اس نظريد كى بھى ترويدكرتا ب\_اس كئے كداس كے نزويك:

- (۱) یفظرید هنیقت کے خلاف ہے۔ انسان صرف جسم ہی کا نام نہیں۔ جسم کے علادہ انسانی ذات (نفس) بھی ہے جو حیات جادداں حاصل کرسکتا ہے اس لئے موت سے زندگی کا خاتمہ نہیں ہوجا تا۔
- (۱۱) دوسرے بیاکہ مادکیین کے نظر بیائے ماتحت مستقبل کی زندگی تو چھوڑ ہے خوداس دنیا میں تمام انسانوں کی ضرور بات زندگی بہم پہنچانے کا بھی خاطرخوا ہا تنظام نہیں ہوسکتا۔

اس کےخلاف قرآن ایک ایسانظام متعین کرتا ہے جس میں تمام نوع انسانی کی ندصرف ضرور یات زندگی کی بہم رسانی ہی کااطمینان بخش انظام ہوجاتا ہے بلکہ ان کی مضمرصلاحیتوں کے نشو ونما پانے کا بھی طریقِ احسن بندوبست ہوجاتا ہے اوراس طرح

(iii) خودانسانی ذات کی نشو ونما بھی ہوتی جاتی ہے جس سے وہ اس زندگی کے بعداگلی زندگی کی منزلیس طے کرنے قابل بھی ہوجاتی ہے۔ واضح رہے کہ انسانی زندگی کی موجودہ منزل میں انسانی ذات کی نموداس کے طبیعی پیکر (جمم) کے ذریعے ہوتی ہے۔ اس لئے انسانی جسم (بعنی اس کی طبیعی زندگی) کا تندرست وتوانا اورنشو ونما یافتہ ہونا نہایت ضروری ہے۔ لہذا اس سطح زندگی پر انسان کی ماوی ضروریات کا نہایت خوشگوار طریق سے پورا ہونا خوداس کی ذات کی نشو ونما کے لئے ضروری ہے۔ اس سے بیجی واضح ہے کہ ماوی ضروریات کا پورا ہونا ضروری تو ہے کیکن مقصود بالذات نہیں۔ بیانسانی فروری ہے۔ اس سے بیجی واضح ہے کہ ماوی ضروریات کا پورا ہونا ضروری تو ہے کیکن مقصود تالذات نہیں۔ بیانسانی ذات کے نشو ونما کے بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ جس طرح گھوڑا مسافر کواس کی منزل مقصود تک پہنچانے کا ذات کے نشو ونما کے بلند مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ جس طرح گھوڑا مسافر کواس کی منزل مقصود تک پہنچانے کا

ذراچه بهوتا ہے۔ موسم سام

ابآ م چلئے۔

نفسِانياني

ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کرقر آن کریم نے بتایا ہے کہ منزل انسانیت میں پہنچ کر زندگی کی اِرتفائی حالت وہنیس رہی جو

حیوانات تک تھی۔انسان میں ایک اور چیز کا بھی اضافہ ہوا ہے۔ جھے قرآن نے '' لیخ روحِ خداوندی'' سے تعبیر کیا ہے۔ بیدوہ حقیقت ہے جسے (جیسا کہ باب دوم میں پہلے بھی لکھا جا چکا ہے ) اب خودمغرب کے مفکرین بھی تشکیم کررہے ہیں۔مثلاً (OUSPENSKY) کہتا ہے:

ہرانسان دوہستیوں کا مجموعہ ہے۔ ایک وہ جو جماوات نیا تات اور حیوا تات کا مرکب ہے بینی وہ انسان جوز مان و مکان کی و نیامیں رہتا ہے۔ اور دوسراوہ جس کی و نیااس سے الگ ہے۔ اول الذکر انسان ماضی سے متعلق ہے اور ثانی الذکر ستفتل کا انسان ہے۔۔۔۔۔انسانی آتا میں اس ماضی اور مستقبل کی محکمش جاری رہتی ہے۔ انسانی روح ورحقیقت اسی محکمش کی

منتفے نے زرتشت کی زبان سے ای حقیقت کا اعلان کیا تھا جب اس نے کہا تھا کہ:

یں دیروزاورامروز ہوں لیکن بھی میں پھاییا بھی ہے جوفر وااور متعقبل سے متعلق ہے۔ یہ انسان کی سابقہ (ماضی کی )

یعنی زندگی جماوات نہا تات حیوانات کے مراحل ہے گذرتی ہوئی درجہ انسانی میں پینچتی ہے۔ یہ انسان کی سابقہ (ماضی کی )

تاریخ ہے لیکن انسان کا مستقبل اس ماضی کی بوطق ہوئی شکل نہیں بلکہ مستقبل کا انسان ماضی کے انسان سے مخلف ہے اس

لئے کہ انسان کے درجہ میں پہنچ کر ایک نئی چیز کی نمود ہوتی ہے جے انسانی ذات (PERSONALITY) یا نشس (SELF) کہا

طبعی تو انہیں کے تحت ہر آن تغیرات ہوئے دہتے ہیں۔ لیکن انسانی ذات یا نقس خدا کی مظہر ہے اس لئے اس میں طبعی تو انہی کہ محمود انسانی ماضی کے مسلس انتیاں کے اس میں خارجی تغیرات ہوئے متا تو نہیں ہوتا علم الا بدان کے ماہرین کا کہتا ہے کہ جمم انسانی اس طرح مسلسل تغیرات کی آماجگاہ بنا رہتا ہے کہ چمورصہ کے بعد سارے کا ساراجم ہالکل نیابن جا تا ہے۔ یعنی آپ کا جوجم درسال پہلے تھا اس میں ہے آئی گھی جم کے ساتھ ہوگئی نیابن جا تا ہے۔ یعنی آپ کا جوجم درسال پہلے تھا اس میں ہے آئی گھی تھی دو بدستوروں ہے۔ آپ نے اگر کی سے درسال پہلے تھا اس میں ہے آئی بین جس چیز کوآپ " میں "کہتے ہیں دہ بدستوروں ہے۔ آپ نے اگر کی سے درسال پہلے تھا اور" میں "بین اس کا پابند بی وہ دستوروں ہے۔ آپ نے اگر کی سے درسال پہلے تھا اور" میں "بین اس کا پابند بین آپ کی وہ درسیال پہلے تھا اور" میں "بین اس کا پابند بین اس کیا تھا تھی ہوئی ہیں کہ بیشہ غیر مشبدل (مستقبل) رہتا ہے۔ البنا ہی مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر (CHANGE) اور شبات (PERMANENCE) سے مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر (CHANGE) اور شبات (PERMANENCE) سے طاح کے انسان تغیر (BERDYEAU) اور شبات (BERDYEAU) سے مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر (CHANGE) اور شبات (CHANGE) سے مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر (CHANGE) اور شبات (BERDYEAU) سے مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر (CHANGE) اور شبات (BERDYEAU) سے مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر کیارے کا مرکب ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ انسان تغیر کیا تھیں کی مرکب ہے۔

دنیا میں جس قدرتغیرات رونما ہوتے ہیں ان کے متعلق انسان کا انداز وَ نگاہ دُہرا ہونا جائے۔ زندگی تغیر کا نام ہے۔ جدّت کے بغیرزندگی پچنیس کیکن صرف تغیر کا تصور فریب انگیز ہے۔ انسان میں ایک ایک شے بھی ہے جوتغیرے نا آشنا ہے۔اس کے بغیرشخص ِ ذات کا تصور ناممکن ہے۔ لہٰذا پی ذات کے نشو ونما میں انسان کوخودا پنی ذات سے فریب وہی نہیں کرنی جائے۔ یعنی اے اس مستقل شے کہ بھی نظرانداز نہیں کرنا چاہئے جواسے ابدی طور پر لی ہے۔ عام اشیاء کی صورت میں تغیر (CHANGE) کے معنی یہ ہیں کداس شے کی (جس میں تغیرواقع ہوتا ہے) پہلی حالت یکسر معدوم ہوجاتی ہے اور اس کے بعدوہ شے از سرنو ایک نئی حالت میں پیدا ہوتی ہے۔ اس کے برعکس برگسان کے الفاظ میں انسانی ذات کی خصوصیت ہیہے کہ ''ہم میں تغیرتو آتا ہے لیکن معدوم ہوئے بغیر''۔

یمی انسانی آنا یا ذات کی خصوصیت ہے۔ پھر جیسا کہ (باب دوم میں برگسان کے حوالے سے لکھا جاچکا ہے) انسانی ذات مرکب نہیں بسیط ہے جو قراس باب میں لکھتا ہے کہ اگرانسانی ذات کوان اثرات کا مجموعہ بی تسلیم کرلیا جائے جن سے وہ متاکر ہوتی ہے تو بھی پہ حقیقت اپنی جگہ رہتی ہے کہ انسانی ذات کواس کے اجزاء میں تقسیم نہیں کیا جاسکتا۔اس کئے

دورِ حاضر كاعلم تجزية نفس كاما مر (ERICH FROMM) انساني ذات معلق لكعتاب:

ہم اپنے اندرائی ذات کے وجود کا احساس رکھتے ہیں۔ بیذات غیر متبدل ہے اور حالات کے تغیر 'خیالات اور احساست تک بیس تبدیلی کے باوجوڈ ساری زندگی غیر شغیرہ تقی ہے۔ بیوہ ذات ہے جولفظ بیس کے بیچھے ایک تقیقت کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس پر ہمارے تشخص خویش پر بھین تحکم کی بنیاد ہے۔ اگر ہمیں اپنی ذات کے غیر شغیر ہونے پر بھین نہ ہوتو ہمار آتشخص متزلزل ہوجا تا ہے اور ہم دومروں کے محتاج ہوجاتے ہیں۔ پھرانہی کی اصابت رائے ہمارے احساس نہ ہوتو ہمار آتشخص متزلزل ہوجا تا ہے اور ہم دومروں کے محتاج ہوجاتے ہیں۔ پھرانہی کی اصابت رائے ہمارے احساس ذات کی بنیاد بن جاتی ہے۔ وہی شخص دومروں کا وفا شعار ہوسکتا ہے جسے اپنی ذات پر ایمان ہواس لئے کہ صرف ایس محتمل ہے جو ایک نیاد دو آس وقت بھی ویسا محسوس کرے گا اورای لئے دو آس وقت بھی ویسا محسوس کرے گا اورای کے دو آس وقت بھی ویسا محسوس کرتا ہے۔ اپنی ذات پر ایمان ہی ہمیں اس تابل بنا سکتا ہے کہ ہم دومروں سے وعدہ کریں۔ بیوجہ ہے کہ وہ وعدہ کرسکتا دومروں سے وعدہ کریں۔ بیوجہ ہے کہ وہ وعدہ کرسکتا

## نظام ربوبیت حرا بی نظریهٔ حیات نبیس ہوسکتا۔ بیاس سے دور بھا گتے ہیں۔اس سے داضح ہے کہ قرآنی نظریهٔ حیات میکا تکی اور روحانیین کے نظریات سے بالكل الگ ب- ويكمناي بكر آنى نظريكى زوے نظام ربوبيت كس طرح قائم موتا ب-



- 1. Ouspensky, P.D. (1948) A New Model of the Universe London: Kegan Paul. p.118-119.
- 2. Nietzsche Friedrich W. (1891) Thus Spake Zarathustra English translation by Thomas Common 2007 p.81
- 3. Berdyaev, N. (1949) The Divine and the Human, translated by French, R.M., London: Geoffrey Bles p.50
- 4. Bergson, The Two Sources of Morality and Religion, p.225
- 5. Joad, C.E.M. (1948) Decadence: A Philosophical Enquiry. London: Faber & Faber p.208.
- 6. Fromm, Erich (1956) The Art of Loving (1995 reprint) London: Thorson. p.96-7

# پانچواں باب

# (قرآنی نظا کِربُوبیت

گذشتہ باب میں بحث کا زیادہ حصد نفس سے متعلق تھا'اس لئے گفتگو بیشتر تجریدی (ABSTRACT) ہوگئی تھی۔ چونکہ تجریدی گفتگو میں عام طور پر پچھے اُلجھاؤ ساہوتا ہے اس لئے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ آ کے بڑھنے سے پہلے اصل موضوع کوذرا کھلے کھلے الفاظ میں سامنے لے آیا جائے تا کہ بات اچھی طرح واضح ہوجائے۔

بات بیہ کہ انسان نام ہے جسم اور گفتی انسانی کا (جسے انسانی ذات کہا جا تاہے)۔ مقصد زندگی بیہ ہوتی جائے۔ لیکن کی پرورش بھی نہایت عمد گی ہے ہوا دراس کے ساتھ ساتھ تفسی انسانی کی رہو ہیت (پرورش و تربیت) بھی ہوتی جائے۔ لیکن مشکل بیہ کہ جسم کی پرورش کا اصول اور انسانی ذات کی پرورش کا اصول ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ جسم کی پرورش کا اصول بیہ ہے کہ جسم کو پچھے سلے ۔ میراجسم اسی صورت ہیں پرورش یا سکے گا جب ہیں خود پچھے کھا دُن ۔ میہ ہوئین سکتا کہ ہیں دوسروں کو پچھے کھلا دُن (خواہ بیرو دسرے 'میرے اپنے جیم کی پرورش اور تو انا کی کے میراجسم تو انا ہوتا جائے۔ اپنے جسم کی پرورش اور تو انا کی کے بیسے خود کھانا ہوگا۔ اس لئے جسم کی پرورش کا نظام بیسر انفرادی ہے۔ میراجز و بدن وہی پچھے ہے گا جے میں کھادُن گا۔ جس چیز کو ہیں کی دوسرے کو دے دوں گا اس سے میرے جسم کی پرورش نہیں ہو سکے گی۔ لبندا' جسم کی پرورش کا اصول ہے ہے کہ تبہارا

کین انسانی ذات کی پرورش کا قانون اس کے برعکس ہے۔اس کا اصول میہ ہے کہتم'' دیتے'' مکس قدر ہوئے کا کئات کے شن میں کس قدر اضافہ کرتے ہوئے دوسروں کی ضروریات پوری کرنے کے لئے کیادیے ہوئے نوع انسان کی ربوبیت کے لئے کس قدر (CONTRIBUTE) کرتے ہوئے جنٹازیادہ دیتے جاؤگے آئی ہی زیادہ تمہاری ذات کی گشاد ہوتی جائے گی۔ای کا نام نئسِ انسانی کی پرورش وتربیت ہے۔

اب بات يول مولى كه:

(۱) انسان نام ہے جسم اورانسانی ذات کا۔

(ii) پرورش وتربیت دونول کی ضروری ہے۔

(iii) نیکن جم کی پرورش' لینے' ہے ہوتی ہے اور انسانی ذات کی پرورش' دینے' ہے۔

(۱۷) پیدونوں نقاضے ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ہم'' لیتے'' ہیں تو ہماری ذات کی ربوبیت نہیں ہوتی اور'' دیتے'' ہیں تو جسم کی پرورش میں کی واقع ہوجاتی ہے۔

یہ ہے اصلی مشکش ۔ یہ ہے وہ نمیز تھا مشکہ جس کاحل نہیں ملتا۔ انسانیت ای مشکہ کے طل میں سرگرواں چلی آ رہی اورا فراط وتفریط کے جھولے جھول رہتی ہے۔ ایک گروہ نے کہا کہتم '' ویئے جاؤ'' جسم کے نقاضوں کی پرواہ نہ کرو۔ جسم کوفنا ہونے دو کہ اس کی فنامیں تنہاری بقا کارازہے۔

سیجی غلط تھا۔انسان نام ہے جسم اور ذات دونوں کا۔ دوسرے گروہ نے کہا کہتم '' لئے جاؤ'' سب پھھا پنے لئے سمیلتے جاؤ۔اس سے تمہارے اپنے جسم کی پرورش ہوگی' توانائی بڑھے گی اور مقصود زندگی جسم کی پرورش وتوانائی ہے اور بس۔

یا بھی غلط ہے۔اس کئے کہانسان جسم اور ذات دونوں پر شنتل ہے۔اس میں کسی ایک کو بھی نظرانداز کر دینا مقصد حیات میں ناکام رہنا ہے۔

ذ بمن انسانی اسے آ گے نہیں بڑھ سکا۔وہ اس'' کے دارومریز'' کی تعنی کوٹیلی انہیں سکا۔اس سے اس کی اپنی ذات میں تضاوات (CONTRADICTIONS) پیدا ہو گئے اور ان تضاوات کا لازی نتیجہ تھا کہ معاشرہ میں تضاوات پیدا ہوجا کیں۔ معاشرہ کے یہی تضادات ہیں' جنہیں قرآن نے فساد (یاٹاہمواریاں) کہدکر یکاراہے۔

قر آنِ کریم نے آ کر بتایا کہ ان تضادات میں توافق پیدا ہوسکتا ہے۔ بیاتضادات (CONTRADICTIONS) آسانی
سے طل (RESOLVE) ہوسکتے ہیں۔ایسا نظام قائم کیا جاسکتا ہے جس میں جسم اور ذات دونوں کے (متضاد) تقاضے بیک
وقت پورے ہوتے جا نیس اوراس طرح بیدونوں پرورش یا کرتوانا ہوتے جا نیس۔اس نظام کا نام ہے نظام ر بوہیت۔
اب آ ہے بیددیکھیں کہ قرآنِ کریم اس نظام کی کیا تفاصیل بیان کرتا ہے۔اس مقصد کے لئے آپ انسانی زندگی کے ان
میں بنا دی نظ ہوں کہ ما میں کھی جو دیمان کہ اور میں اس معالی سے میں تا اسان کرنے ہے اس کے اس کے اس کے اس کی کیا تھا میں کی میں اس کے اس کی کیا تھا میں کا میں کی میں کی اس کی کیا تھا ہو تھا کہ میں اس کے اس کی کیا تھا ہو کہ اس کی کیا تھا ہو تھا کہ میں کو تا اسان کرنے کے اس کی کیا تھا ہو تھا کہ میں کی کھیا ہو تھی کہ کو تا ہو کہ کی کیا تھا ہو تا ہو تا کہ اس کی کیا تھا ہو کہ کا دیا گیا ہو کہ کو تا ہو تا کہ کو تا ہو کہ کو تا ہو کہ کہ تا تا ہو کہ کو تا کہ کر تا کہ کو تا کہ کی کیا تفاصل کو تا کہ کو تا کہ کو تا کہ کہ تا تا کہ کو تا کو تا کہ کو تا کو تا کہ کو تا کو تا کہ کو تا کو تا کہ کو تا

اب اینے بیددیسیں ارم ان رہم اس نظامی کیا تھا ہیں بیان کرتا ہے۔ اس معمد نے سے اپ اسان زعدی ہے ان دو بنیادی نظریوں کوساسنے رکھے جن کا ذکراو پر کیا گیا ہے۔ (جیسا کہ چھلے باب میں بتایا جا چکا ہے ) قر آن کریم نے اس نظریئے کے لئے جس میں انسان کی نگاہ صرف جسم کی پرورش تک محدود رہتی ہے حیواۃ الدنیا کی اصطلاح استعمال کی ہے جس سے مراد ہے فقط انسان کی طبیعی زندگی اور اس زندگی کے چفظ و بقا کے لئے مفاو خواش قر بھی مفاو خوش پا افقادہ مفاو علی مفاو خوش پا افقادہ مفاو علی مفاو خوش پا افقادہ مفاو علی مفاو خوش پر انظر بی کے بی اصطلاح استعمال کی جائے گی۔ اس کے برعکس دوسر انظر بیہ ہے جس سے مقصوداس و نیا کی طبیعی زندگی اور اس کے بعد انسانی ذات کے تسلسل کی زندگی دونوں ہیں ۔ بیاسلامی زندگی یا نظام ہے جس سے مقصوداس و نیا کی طبیعی زندگی اور ذات دونوں کی نشو و نما ہوجاتی ہے۔ اس سے حال اور مستقبل سے دنیا اور و بیت ہے بیعنی وہ نظام جس میں انسانی جسم اور ذات دونوں کی نشو و نما ہوجاتی ہے۔ اس سے حال اور مستقبل سے دنیا اور سے سے دونوں کی خوشکوار یاں میسر آجاتی ہیں۔

## مفادخویش کی نظر سے انسان کی حالت

قرآن کریم کہتا ہے کہ جب انسان کے سامنے''مفادخولیش'' کانظر بیدہے تو اس کی کیفیت بیہ وجاتی ہے کہ وہ جمع کئے جاتا ہے لیکن اس کا پیٹ بھی نہیں بھرتا و بیقیم فاؤغی 18:18 اے سب بھے سینتا جاتا ہے اور پھرائے تھیلی میں ڈال کراوپر سے اس کا منہ بند کردیتا ہے ( فاؤغی ) تا کہ جمع شدہ سرمایہ کم ندہونے یائے۔

إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا (70:19) يقيناً انسان بهت بن بصراب-

هنگونا جو ہروقت بھوکار ہے جس کی بھوک کم ندہو۔ وہ دولت کی بوس میں تھنچ چلا جاتا ہے و اِلّذہ اِلْتَهُو لَقَدِی یَدُّ اِلَانَ اِلَّا اِلَّا اِلْتَهُو لَقَدِی یَدُّ اِلَّا اِلَّا ہِ اِلْتَهُو لَقَدِی یَدُّ اِلَّا اِلَٰ اِلَانَ ہِ اِلْتَهُو اِلَّا اِلَٰ اِلْمُ اِلَٰ اِللَّا اِللَّا اِللَّا اِللَّالِ اِللَّا اِللَّالِ اِللَّا اِللَّالِي اِللَّالِي اِللَّالِي اِللَّالِي اِللَّا اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّالِي اللَّلِي اللَّالِي اللَّلِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّالِي اللَّلِي الْلِي اللَّلِي الللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي الْلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي اللَّلِي الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّلِي اللَّلِي الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّلِي الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِي

الله الفتاليَّةُ مَتْ وَرُثْدُ الْمِقَالِدَ [2-1:102] أيك دوسرے سے برص جانے كى خواہش جس كاسلىل قبرتك جارى رہتا ہے تہميں زندگى كے سجح مقصدكى طرف سے عافل كرديتى ہے۔

اس معاشرہ میں ایک انسان دوسرے انسان ہے اس طرح الگ ہوجاتا ہے جیسے ان میں کمی نے (WEDGES) تھونک دی ہوں بعضکہ لیکھین عکر ڈ [2:36] ۔ اس کے بعدان کی حالت بیہ وجاتی ہے کہ بھائی بھائی سے الگ ہوجاتا ہے بی تو یکو گاؤالکو ڈ میں بعضکہ لیکھین عکر ڈ [2:36] ۔ اولا ڈ مال باپ سے جدا ہوجاتی ہے والیہ والیہ اولیہ اولیہ اس بیٹے کے مفاد تک بھی ایک دوسرے سے مضادم ہوجاتے ہیں وصاحبہ و کینیٹ و [30:36] ۔ ہر شخص اپ اپ مفاد کے حصول اور شخفل ہیں ایسا جذب ہوتا ہے کہ اس دنیا و ما فیہا کی کوئی خبر نہیں رہتی لیکل الموق ہے فیکھیڈ کا فیٹ کے گائی الموق ہے فیکھیڈ کا میک پروگرام بنا ہے۔ ہن ایک ایک بروگرام بنا ہے۔ ہن ایک الموق ہے فیکھیڈ کا الگ الگ پروگرام بنا ہے۔ ہن ایک الموق ہے فیکھیڈ کا الگ الگ پروگرام بنا ہے۔ ہن ایک الموق ہے فیکھیڈ کن

یُوٹی صُعُفاً طُنَقَر قا [74:52]۔اس نظریہ کے ماتحت جو پھھافرادیس ہوتا ہے وہی پھھاقوام میں ہوتا ہے۔اس کی رُوسے برقوم کی خواہش بیہ ہوتی ہے کہ وہ دوسری قوموں کوزندگی کی خوشگواریوں سے محروم کردے۔

گلگا و حکت اُفقہ کیسٹ اُختھا (38: 7) اس جہنمی زندگی میں ہرتو م دوسری تو م کو محرد م کرنے کی فکر میں ہوتی ہے۔ (لَعَنَ کے معنی چیں دورر کھنا محروم کرنا)۔ ادراس طرح دوسری قو موں ہے آئے بڑھ جائے اُن گلؤن اُفکہ بھی اُڑنی مِن اُفکہ [26:92]۔ اس کے بعد جس طرح ہردولت مند سے بھے لیتا ہے کہ بچھے اب دوسرے افراد اِنسانیے کی کیا پرواہ ہے میرامال ودولت میرے لئے کافی ہے اس طرح ہرتوم آپ آپ کو خود مکنی ہجھے کر خیال کر لیتی ہے کہ جھے اب دوسروں کی کوئی احتیاج نہیں اوراس طرح احترام و تکریم انسان سے تا می کوئی احتیاج نہیں اوراس طرح احترام و تکریم انسان سے تا میں اوراس طرح احترام میں انسان این آپ کو مستنفی تصور کر لیتا ہے تو بھر آئین وضوابط ہے سرکھی اختیار کر لیتا ہے۔

خور شیخ کہ کتنی ہوی ہے یہ حقیقت جے قرآن نے دوجملوں میں سمٹا کر رکھ دیا ہے۔ ایساانسان ہجھتا ہے کہ میراکوئی پچھ خیس بگا و نہیں سکٹا آن ہیں گئٹ ہٹار کا کہا ہے آسک (805ء اس) و بایدہ کا نتیجہ کے انسان معاشرہ کے عام توا نین وادوستد کی بھی پرواہ نہیں کرتا اور جمیشہ کوشش کرتا رہتا ہے کہ لوگوں سے زیادہ سے ذیادہ لے اور انہیں کم سے کم دے۔ آپ اپنے معاشرے (کے کاروباری حلقہ) میں دکھیئے ہر جگہ بہی و بنیت کارفر ما نظر آئے گی۔ ہر شخص ای گھات میں نگا رہتا ہے کہ کی طرح دوسرے کی جیب کا روپیہاس کی جیب میں آجائے اور اگر اسے دوسروں کی محنت کا معاوضہ (یاجنس کی قیمت) دینی پڑے تو کم از کم دے۔ یہی وہ و بنیت ہے جس سے سارے معاشرے میں ناہمواریاں (فساد) برپا ہوجاتی ہیں اور اس سے وہ تاریخی نوشنوں کو پیش کرتا ہے۔ جس و بنیت کا او پر ذکر کیا گیا ہے وہ بالخصوص قوم شعیب کو اس کے نمائندہ کی حیثیت سے پیش تاریخی نوشنوں کو پیش کرتا ہے۔ جس و بنیت کا او پر ذکر کیا گیا ہے وہ بالخصوص قوم شعیب کو اس کے نمائندہ کی حیثیت سے پیش کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کدان کی اس و بنیت کا او پر ذکر کیا گیا ہے وہ بالخصوص قوم شعیب کو اس کے نمائندہ کی حیثیت سے پیش کہا کہ فری ہائے گلگہ ہوئی تھی تھی تھی وہ تھی ہو تھی ہو تھیں خداری تعیب نے پوری کوشش فر مائی۔ انہوں نے اس تو میا نوب العین بنا کو اور اپنی موجودہ دورش کو تھوڑ دو۔

فَأَوْفُوا الْكُيْلُ وَالْمِيْزَانَ وَلَا تَبْعَسُوا النَّاسَ آشْيَا مُفَرَّ 7:85]

تم اسے ماب اور تول کے بیانوں کو تھیک رکھوا ورابیان کرو کہ لوگوں کوان کی چیزیں کم وو۔

اس طرح معاشرہ میں ناہمواریاں پیدا ہوجاتی ہیں وکا تُفید ڈوافی الاڑجن بعد کی اِصلاحیا اور 7:85]۔ اس کے برعس اگرتم نے خدا کے قانون ربوبیت کواپئی زندگی کا نصب انعین بنالیا تو بیتہاری خوشگواریوں اور زندگی کے ہرشیم میں فراوانیوں کا ضامن بن جائے گا ڈاکٹر مختر کنٹر کا فیاری کی نام اور ہوں ہور بیٹر جائے ہوا ور پھر (عام قوانین بن جائے گا ڈاکٹر مختر کنٹر کنٹر کا کوئر کا حراج ہے مرعوب کرکے معاملات کی سیدھی سیدھی اور سیجے را ہیں ان پر عدل وانصاف کی ٹرو سے نہیں بلکہ ) لوگوں کو طرح طرح سے مرعوب کرکے معاملات کی سیدھی سیدھی اور سیجے را ہیں ان پر

مسدود کردیت اور انہیں ٹیڑھی راہوں پر چلنے کے لئے مجبور کردیتے ہو (7:86) اس کا نتیجہ تباہی کے سوااور کیا ہے (11:84)۔

مورہ شعراء میں ہے کہ حضرت شعیب نے ان ہے کہا کہ اپنے ماپ تول میں ڈنڈی مت مارا کرو و کا تکو نواون التحفید بنتی التحفید بنتی معاوم ان کے مفاویر نگاہ (26:181)۔

126:181]۔ سورہ عمکبوت میں ہے کہ حضرت شعیب نے اُن سے کہا کہتم مفاوعا جلہ سے صرف نظر کر کے مستقبل کے مفاویر نگاہ رکھو واڑ جُوا الیور اللّا خِر [36:36] اور معاشرے میں ایسانظام نہ پیدا کروجس کا نتیجہ ناہمواریاں ہول وکا تعتقوا فی الاڑوں مفیسد بنتی (29:36)۔

قرآن کریم نے قوم شعب کواس فرہنیت کے ترجمان کی حیثیت سے بطور تاریخی شہادت پیش کیا ہے۔ ورندوہ کہتا ہے کہ '' قربی مفاؤ' کے نظریہ کے ماقعت تمام انسانوں کی حالت بہی ہوجاتی ہے کہ وہ سب پھھا ہے لئے سینے کی فکریش پریشان رہے ہیں اور دوسروں کے مفاو کی قطعاً کچھ پرواہ نیس کرتے۔ وہ سامان نشو ونما کواسپے لئے روک رکھے ہیں۔ مقالع الغیق الماعون ال

لكن وَإِذَا كَالْوُهُمْ أَوْوَدُنُوهُمْ يُغْيِرُونَ [83:3] جب أنبيل ماب كرياتول كردية بين توجيشه وُندى ماريعة بين-

### مترفين كاطبقه

سیقو پھر بھی وہ طبقہ ہے جو لیتازیادہ ہے اور دیتا کم ہے لیکن ایک طبقہ ایسا بھی ہے جودوسروں سے لیتا ہی لیتا ہے انہیں دیتا کچھٹیں۔ سیدہ طبقہ ہے جودوسروں کی کمائی پرعیش کرتا ہے۔انہیں قرآن کی اصطلاح میں مترفین کہا جاتا ہے۔ سیدہ الوگ بین جودوسروں کی کمائی کھاتے رہتے ہیں اور خودکوئی ایسا کا منہیں کرتے جس سے معاشرہ میں تقبیری نتائج مرتب ہوں۔ سیطیقہ بالحضوص نم بھی پیشواؤں پرمشتمل ہوتا ہے۔ چنانچے قرآن کرتم میں ہے کہ:

يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوَّا إِنَّ كَثِيْرًا قِنَ الْآحْبَارِ وَالرَّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ آمُوَالَ التَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصَّدُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ ..... [9:34]

<sup>1</sup> قوم كاطرف عاس كاكيا جواب القاء اسكاجوابة كي الكرة عاد

اے وہ جماعت جوخدا کے قانون راو ہیت کواپٹی زندگی کا نصب اُھین بنائے ہوئے ہواس حقیقت کوسا منے دکھوکہ ارباب طریقت وشریعت (علاء ومشائخ) کا گرووکشروہ ہے جولوگوں کی کمائی کھا تا ہے اور ہمیشتریخ بین نمائج کا موجب بنتا ہے اوراس طرح لوگوں کوخدا کی طرف لے جانے والی راہ میں روک بن کر کھڑ اہوجا تا ہے۔

یہ وہ گروہ ہے جو بھیشہ اس انقلاب کی خالفت کرتا ہے جس میں خدا کی رہو بیت عام ہو۔ اس لئے کہ اس انقلاب میں انہیں اپنی موت نظر آتی ہے۔ انہیں خود محت کرے کھانے کی عادت نہیں ہوتی اور نظام رہوبیت میں ہراس محض کو کام کرنا پڑتا ہے جو کام کے قابل ہو۔ اس میں کام چوروں اور مفت خوروں کے لئے کوئی جگہیں ہوتی ۔ لہندا جہاں اور جب بھی نظام رہوبیت کے قابل ہو۔ اس میں کام چوروں اور مفت خوروں کے لئے کوئی جگہیں ہوتی ۔ لہندا جہاں اور جب بھی نظام رہوبیت کے قیام کی آ واز بلند ہوتی ہے۔ وہ عوام کو بیا کہ کر مشتعل کرتے ہیں کہ دیکھوا بینی دعوت دینے والے تہمیں تمہارے آباء واجداد کے مسلک سے بٹانا چاہتے ہیں۔ انقلاب اور اس کی مخالفت کے مسلک سے بٹانا چاہتے ہیں۔ انقلاب اور اس کی مخالفت کے مسلک میں بھی شروع سے ہوتا رہا ہے اور اس کی مخالفت کے مسلک میں بھی شروع سے ہوتا رہا ہے اور بھی ہوتا رہے گا۔

وگذیلاک ما آنسلنا مِن فبلاک فی فزید مِن نذیبه اِلا قال مُتَرَفُوها اِلاَ وَجَدُناَ اَبِاَءِنَا عَلَى اَمْدُو وَالنَّا عَلَى اَلْهِ هِمْ مُتَعَمَّدُونَ الاِعْدَادِينَا عَلَى اَمْدُو وَالنَّا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ

یہ مخالفت بدیہی ہے۔ دوسروں کی کمائی ہر آ رام طلی کی زندگی بسر کرنے والے کب چاہتے ہیں کہ انہیں نہ صرف خود کما کر کھا تا پڑے بلکدان کی کمائی ہے دوسروں کے لئے بھی سامان زیست بہم پہنچایا جائے۔

اس مقام پرقر آنِ کریم نے ندہی چیٹوائیت کوجوبطور مثال چیش کیا ہے تو اس میں ایک برد الطیف گئتہ پوشیدہ ہے۔ سرماید دار جود دسروں کی کمائی کا استحصال کرتے ہیں تو انہیں بہر حال پچھ نہ پچھ سرماید گا ناپڑتا ہے اور بعض اوقات (RISK) بھی لینا پڑتا ہے۔ کیکن ندہی چیٹواؤں کا طبقہ ایسا ہے کہ انہیں ایک پائی بھی بطور سرماید گائی نہیں پڑتی اور دوسروں کی کمائی کا بہترین حصدان کی طرف تھنے چلا آتا ہے نہ بی انہیں اپنے اس' می کاروباز' میں کسی تھم کا (RISK) اٹھانا پڑتا ہے۔ اس لئے فورے و کھئے تو کی طرف تھنے وائیت نظام سرماید داری کی شدید ترین شکل ہے۔ اس لئے قرآن کریم نے دولت مندسرماید داروں ہے بھی پہلے مترفین کے اس گروہ کا ذکر کیا ہے (188)۔

بہرحال بیہ ہے قرآن کریم کی ژوئے ''مفادِخولیش' (حیات الدنیا) کوزندگی کا نصب العین بنانے والوں کی کیفیت۔ان کے سامنے ہمیشہ مفادِ عاجلہ رہتے ہیں اور مستقبل کی زندگی ان کی نگا ہوں ہے اوجھل رہتی ہے۔ان کی زندگی کی تمام تک وتاز' ان کی ساری کوششیں''مفادِخولیش' کے حصول میں ضائع ہوجاتی ہیں اور دہ برعم خولیش بجھتے رہتے ہیں کہ وہ بہت بڑا کا م کردہے ہیں۔حالانکہ قیام انسانیت کی میزان میں ان کی کوششوں کا وزن پرکاہ کے برابر بھی نہیں ہوتا۔

(2)

قُلْ هَلْ نَيْتِكُكُمْ بِالْآخْسَرِيْنَ آعْمَالُا وَالَّذِيْنَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيْوِقِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَعْسَبُونَ ٱلْهُمْ يُعْسِنُونَ صُنْعًاهُ أولِّكَ الَّذِيثِينَ كُفَرُوا بِأَنِيتِ رَبِّهِمْ وَلِقَالَهِ فَيَطَتْ أَعْبَالْهُمْ فَكَا نَقِتُهُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَزُنَّا و105-103:18 ان ہے کہوکہ ہم تہمیں بتا تمیں کہوہ کون لوگ ہیں جن کی تمام سعی وعمل کا نتیجہ نقصان کے سوا کچھٹیں ہوگا؟ بیروہ لوگ ہیں جن کے تمام پروگرام قریبی مفادخولیش کے حصول میں ضائع ہوجاتے ہیں اوروہ اپنے ول میں سمجھتے ہیں کہ ہم بہت ایکھے كام كرر بے بيں۔ بيدہ اوگ بيں جوخدا كے قانون ربوبيت سے انكاركرتے اور حقائق كاسا مے كرنے سے بى جُراتے میں ۔سوان کے پروگرام بظاہر بروے خوش آئندنظر آتے ہیں لیکن ان کے شوس متائج مجھی بھی مرتب نہیں ہو سکتے۔ قیام انسانیت کے بروگرام میں ان کے اعمال کا کوئی وزن نہیں ہوگا۔ انہیں تولئے کے لئے میزان تک کھڑی کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی۔

اس فتم کےمعاشرے کی تباہی سے اسباب و علل تلاش کرنے کے لئے کسی خاص کا وش کی ضرورت نہیں۔ بات بالکل ظاہر ہے۔ ہم دیکیے چکے ہیں کہ ہر فرد کی عقل ہے باک کا تقاضا ہیہ کہ وہ اس فرد کے مفاد کا تحفظ کرے۔ چونکہ انسان کواپی موت کے متعلق معلوم نہیں کہ وہ کب آئے گی اس لئے وہ اپنی مفاد پرتی کی دوڑ میں کوئی آخری حد مقرر نہیں کرسکتا۔اس کی عقل اسے ہر وقت عدم تحفظ (INSECURITY) کے خوف سے ڈراتی رہتی ہے۔ اس لئے وہ قبرتک سیٹنے کی فکر کرتار ہتا ہے۔ البندااس کے مفاد غیرمحدود ہوتے ہیں لیکن اشیائے ضرور یات ہمیشہ محدود ہوتی ہے۔ان میں سے ہرایک کی خواہش بیہوتی ہے کہ زیادہ ے زیادہ اشیاعے ضرور بات اس کے تبضیص آ جا کیں۔اس کے لئے افراد میں کھکش ہوتی ہے۔ بیرظاہر ہے کہ جب دو آ دمیوں نے ایک گھوڑے پر بیٹھنا ہوتو ان میں سے ایک کوبہر حال پیچے بیٹھنا ہوگا لیکن اگران میں سے ہرایک کی خواہش اور كوشش سيهوكهوه آ مح بينصة تواس كالمتيجه ظاہر ہے۔ لبندااس فتم كے معاشرے ميں افراد كى باہمى كتكش لازى ہے۔ افراد سے آ کے بڑھ کریمی حال اقوام کا ہے۔جس طرح ہرفرو کی عقل اس کے مفاد کا تحفظ حاصتی اور زیادہ سے زیادہ سمیٹ لینے کی فکر كرتى ہے اى طرح ہرقوم كى مجموع عقل بھى يہى جاہتى ہے كدوہ زيادہ سے زيادہ وسائل پيداوار پرقابض ہوجائے۔اس سے بین الاتوامی مشکش شروع موجاتی ہے جس کا متیجہ تباہی اور برباوی کا دہ جہنم ہے جس میں آج ساری و نیامتلا ہے۔ جو ولکھتا ہے: جس معاشرے میں افراد کامنتہائے نگاہ قریبی مفاد کاحصول ہواس میں جمعی توازن اوراسخکام پیدائیس ہوسکتا۔اس کئے كه جب انسان كالمقصود حيات وه چيزين قراريا جائيس جود نيايش اتن افراط ہے موجود نييس تواس كانتيجہ لامحالہ بيہ ہوگا ك چندآ دمیوں کے پاس بہت کچھ آ جائے گااور باق اس محروم رہ جائیں گے۔ بیمروم رہے والے لوگ بمیشہ غیر مطمئن اورمنظرب رہیں سے۔اس متم کے غیر مطمئن افراد معاشرے کی تباہی کا موجب بنتے ہیں۔ (1) باتی رہے مترفین سوان کے متعلق بر فالکھتا ہے۔ کوئی معاشرہ صحت مند نہیں کہلاسکتا جس میں ایک فردو وسرے کے خون سے فربہ ہو۔

'' قریبی مفادِخویش'' کے نظریئے کے حامل معاشرہ کی یہی حالت ہوتی ہے۔اس معاشرے کے اہلِ فکر حضرات اس جہنم کی شعله سامانیوں سے گھبرا کرسر جوڑ کر بیٹھتے ہیں کہ معلوم کریں کہ اس الم انگیز تاہی کے اسباب کیا ہیں ۔لیکن قرآن کہتا ہے کہ بیہ اسباب اس فقدر بدیمی اور نمایاں ہیں کہان کی دریافت کے لئے کسی تحقیقاتی کمیشن کی ضرورت ہی نہیں۔وہ اپنے مخصوص انداز میں کہتا ہے کہ جب ان کی بیحالت ہوتی ہے تو وہ کہتے ہیں کہ یہ ' خدا کی مرضی ہے''،اس نے ایسا کرویا۔وہ جے چاہے عزت وے دے جے چاہے ذکیل کرے **فیکول کرتی آھات**ن (89:16)۔قرآ ن کہتا ہے کہ کلا (17:89) بالکل غلط۔بیان کا فریب نفس ہے جو حقیقت کوسا منے ہیں آنے دینا جا ہتا اور اپنی زندگی کی غلط روش کے نتائج کوخدا کی طرف منسوب کر کے اپنے آپ كواطمينان دے لينا جا ہتا ہے۔ان كى بيرحالت اس كئے نہيں ہوئى كەخدائے خواہ مخواہ ايساكرويا۔بياس كے ہوئى كەانہوں نے معاشرہ ایسا بنار کھا تھا جس میں کسی ایسے شخص کی عزت و تکریم نہیں ہوتی تھی جس کے متعلق سجھ لیا جا تا تھا کہوہ اکیلا ہے اس كے ساتھ كو كى يار كئيس وہ بے يارومدد گار ہے اس كاكو كى والى وارث نيس كَلاَ كِلْ اَلْاَ كُلْدِ مُونَ الْيَعِينَعَ [89:17] اورجس ميس كوكى ایک دوسرے سے بنہیں کہتا تھا کہ جس مخص کی چلتی ہوتی گاڑی رُک جائے 'جس کی حرکت مبدل بہسکون ہوجائے اس کے کھانے پینے کابندوبست کرنا جاہیے وکا تخلقون علی مکھار البشکین 18:18]۔اس کے برنکس بوفض جا بتا تھا کہ جو پھھ اُے ورافت میں ہاتھ آئے سب کچھ سیٹ کررکھا جائے (19:19)۔اور إدهراً دهرکا مال اکٹھا ہوکرای کے گھر پہنچ جائے (89:26) - اس معاشره کا انجام اگرجہنم کی تباہیاں شدہوتا تو اور کیا ہوتا؟ بیآ گے کہیں باہر سے نہیں آئی۔ وہی دولت جوانہوں نے جمع کر کھی تھی بندر ہے ہے اس قدر گرم ہوگئ ہے کہ اس سے ان کے جسم کوداغا جار ہا ہے (9:35)۔ بیدوہ آ گ ہے جوانہوں نے بڑے بڑے لیے چوڑے سہاروں اور بھروسوں کے ستونوں میں بند کرر تھی تھی۔اب وہی آ گ ان کے دلوں پر چڑھ رہی ہے(2-9:104) \_قرآن كہتا ہے كريداوك درحقيقت انسانيت كى سطح تك پنچے بى نہيں تھے۔اُن كى زندگى حيواني سطح يرجى تھى جو کھاتے پیتے ہیں اوراس کے بعد طبیعی موت ہے مرجاتے ہیں۔اوراس زندگی کا نتیجہ رہنم ہے (47:11)۔

دوسرانظرييه

اس کے برکس دوسرانظریہ زندگ ہے جے حیات آخرت یا کی مفادیا متعقبل کی خوشگواریوں کی اصطلاح ہے تعبیر کیا گیا ہے۔ اگر پہلانظریہ کافل (OPEN INTERESTS) کا ہے تو یہ دوسرانظریہ انفاق (OPEN INTERESTS) کا

<sup>1.</sup> قرآن نے اس حقیقت کوشعد دمقامات پر ڈہرایا ہے مثلاً دیکھتے 69:34; 74:43; 69:14 - ان مقامات کے علاوہ اس غسور اُ واضی میں کہاہے کہ فاکٹا الیکٹیٹر فلا تفقیر (93:9) جومعاشروش اکیلارہ جائے اسے استبداد سے ایسا کیلئے کی کوشش نہ کروکہ وہ مجبور ہوکر ایسا نرم ہوجائے کہتم اُسے فکل جاؤ۔ اس کے بعد ہے واکٹا النگایل فکلا تفکیر (93:10) اور ضرورت مند کے متعلق بینہ مجموکہ اس کا مقام وہ جگہ ہے جہاں کوڑا کرکٹ بھیکا جاتا ہے۔

ہے۔ حقیقت سے ہے کہ فود لفظ انفاق جے قرآن نے اس تھرار کے ساتھ اپنے ہاں استعال کیا ہے اس تصور کا تیج تیج مفہوم سامنے لے آتا ہے۔ نفق ایسی سرقک کو کہتے ہیں جو دونوں طرف ہے کھی ہو (برخلاف سرب کے جس ہیں صرف اندر داخل ہونے کاراستہ ہوآ کے نکلنے کاراستہ ہوآ کے نکلے کاراستہ ہوآ کے نکلنے کاراستہ ہوآ کے نکلنے کاراستہ ہوآ کے نکلنے کاراستہ ہوآ کے نکلے کاراستہ نفاق کی کروے ''خرج کرنا'' اس کے مفہوم کو بھے طور پر کار جمہ عام طور پر''خرج کرنا'' اس کے مفہوم کو بھے کار جمہ ہونا چا ہے'' مفاوعا مدے لئے کھلا رکھنا'' قرآن ہیں انفاق ورحقیقت بگل کے مقابلہ ہیں استعال ہوا ہے ۔ بگل سے مراو ہا بی فوات تک محدود رکھنا' روک لینا اور جمع کرنا۔ اس کے برنکس انفاق فی مجمل اللہ'' مراو ہے مفاور پر ہوگی اس میں برفر دِمعا شرہ اپنی محدت کے مصل کو مفاد عامہ کے لئے کھلا رکھنا ہے اور دومروں کے مفاد کو اسے مفاد پرتر جے دیتا ہے اور دومروں کے مفاد کو اسے مفاد پرتر جے دیتا ہے۔

يُؤْثِرُونَ عَلَى ٱنْفُيهِمْ وَكُوْكُانَ يِهِمْ خَصَاصَةٌ [9:95]

ا ہے آپ پردوسروں کوتر جے دیے ہیں خواہ خور تنگی کی حالت میں ہول۔

آپ نے بھی ایسا منظر بھی دیکھا ہے کہ بخت گری کا دن ہو یانی کی کی ہو کسی جگہ ایک ہی اس ہوجس میں سے تھوڑ اتھوڑ ایانی فیک رہا ہو۔ پانی پینے اور لینے والوں کی کثرت ہو۔ آپ نے دیکھا ہوگا کہ ایسے وقت میں کس طرح ہر خض دوسروں کو پیچے ہٹانے اور خود آگے ہڑھ کر یانی لینے کی کوشش کرتا ہے۔ عربی زبان میں اس ذہنیت کا نام '' وشیح تشس' ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ اس معاشرے میں جس میں ہر فرود دوسرے کے مفاد کواپنے مفاد پرتر تیج دیتا ہے انسان '' شیخ نفس' سے فیج جاتا ہے۔ اور جو خض شیح معاشرے میں جس میں ہر فرود دوسرے کے مفاد کواپنے مفاد پرتر تیج دیتا ہے انسان '' شیخ نفس' سے فیج جاتا ہے۔ اور جو خض شیح کشس سے فیج جاتے اس کی ذات کی تربیت اس طرح ہوتی ہے جس طرح کھیتی پروان چڑھ جاتی ہے۔

وَمَنْ يُوْقَ شُعَةَ نَفْسِهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْمُفْلِعُونَ [9:9] اور جوهش " شُحِ نَفس" سے فع جائے تو مجھے کہاس کی مجتق پروان چڑھ گئے۔

انفاق ایے ہی لئے ہے

ووسرے مقام پر ہے کہ انفاق (اپنی محنت کے ماحصل کور بو بہت عامد کے لئے کھلار کھنے میں )بظاہراییا نظر آتا ہے کہ ہم دوسروں کے لئے خرچ کررہے ہیں لیکن بیدر حقیقت اپنی ذات کے لئے خرچ کرنا ہوتا ہے۔ اس سے نفسِ انسانی کی ربوبیت

مولى ب وَٱلْفِقُوْا عَيْرًا لِانْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوَقَ شَحَ نَفْسِهِ فَأُولِكَ هُمُ الْمُلْكِمُونَ [64:16] قرآن ناس المستقت كوبرى شدّت اورتکرارے دل نشین کرایا ہے کہ جو بچھتم کھلا رکھتے ہواس کے متعلق بیرنہ مجھو کہ وہ دوسروں کام آیا جہیں اس سے بچھ حاصل نبیں ہوا۔ وہ کہتا ہے کہ بیدر حقیقت خودتہاری اپنی ہی ذات کے کام آتا ہے۔ وَمَا تَتَفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلِأَنْفَيكُمْ [2:272] مال ودولت میں ہے جو بچھتم کھلا رکھتے ہو وہ درحقیقت تمہاری اپنی ہی ذات کے لئے ہوتا ہے۔اس ہے تمہاری اپنی ذات كىنشوونما بوتى ہے (35:18) \_اس سے تم خوف اور حزن سے محفوظ رہتے ہو (2:274) \_اس كا ذر ہ ذر ہميس وايس ال جاتا ہے قوف النکھ وانتھ اک تظلمون [2:272] -ای کور آن نے دیکرمقامات پر قرض تے بیر کیا ہے۔ویسے تو قرض اس مال كوكہتے ہيں جوديا بى واپس لينے كے لئے جائے ليكن اس واپسى ميں أيك خاص نكت بھى پنبال ہے۔ آپ نے كسى جگالى كرنے والے جانوركود يكھا ہے؟ خام جارہ كا كولدمعدہ سے الجركرمنديس؟ جاتا ہے۔اسے دانت آ ہستدآ ہستہ چباكر قابل مضم بنادیتے ہیں اور اس کے بعدامے پھرمعدے میں لوٹا دیتے ہیں۔اے قریض کہتے ہیں۔انفاق ے متعلق آیت میں کہا كياب كتم جو يجه كى برخرج كرتے مؤبظا برايا نظرة تاہے كداہے تم دوسروں كودے رہے بوليكن اس كى مثال تو قريض كى ي ہے۔تم جو یکھ خام شکل میں دیتے ہو نظام ر بوبیت اے قابلِ مضم صورت میں تہمیں لوٹا ویتا ہے۔ اِنْ تَقْدِ ضُوااللّه فَرْضاً حَسَمًا لَيُضْعِفْهُ لَكُثُرُ [17:64] أَكُرَمُ معاشره كا توازن قائمُ كرنے كے لئے كچھ ديتے ہوتو وہ تہميں وَ كَيْ شَكُل مِين واپس ل جاتا ہے۔ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَ17:64:17 اورتمهاري حفاظت كاسامان بن جاتا ہے۔ يا در كھوا خدا كانظام ربوبيت خود يحيثين ركھ ليتا بلكه تمهاري محنتوں کواس طرح خوشگوار نتائج سے بھر پور کر دیتا ہے جیسے بحری کے تھن جواس طرح دودھ سے لبریز ہوں کہان میں سے وودھ کے قطرے لیک رہے ہول و الله مکاؤر حلیقہ [64:17] شکر کے بین معن ہیں۔اوراس طرح تہاری ذات کی ر ہو بیت سے تمہاری کیفیت اس اونٹ کی ہوجاتی ہے جوتوای کے اعتدال سے ایسا ثقداور بھاری بھر کم ہوجائے کہ یوں ہی ذراذرای بات پربدک ندائشے (علیم کے بیمعنی ہیں)۔ بیاس لئے کہتمہارے سامنے تو صرف محسوس ومشہود نتائج ہی آتے ہیں جیسے جسم کی برورش کیکن قانونِ خداوندی ان محسوس متائج کے علاوہ ان نتائج کا حامل بھی ہوتا ہے جوتمہاری آئکھوں سے اوجهل ہوتے ہیں اور جوتمہاری مستقبل کی زندگی کوسنوارتے ہیں غلیمُ الْغَیْبِ وَالصَّهَا وَقِ [64:18] - پھراس کا بھی یقین رکھنا جاہے کہ اس کا قانون ربوبیت بڑی قوتوں کا مالک ہے (عزیز)۔ اس لئے پنہیں ہوسکتا کہ دنیا کی کوئی اور قوت اس برغالب آ جائے اوراہے نتائج مرتب کرنے ہے روک دے لیکن اس کا پیفلبدد ھاندلی کا غلبہ ہیں ہوتا' بیسر حکمت پر بنی ہوتا ہے۔ ( حكيم ) ـ اس لئے خدا كے اس غالب اور يُرحكمت قانون إربوبيت كے مطابق مستقبل كے أن و كيھے نتائج يريفين ركھتے ہوئے ائی محنت کے ماحصل کواس فظام کے سپر دکردینا جا ہے۔

ای کے دوسری جگہ کہا ہے کہ وہ انفاق جس سے دل میں کہیدگی پیدا ہوا ورطوع اوکر ہا کیا جائے اس کا نتیجہ پھیٹیں وکا پیٹیٹٹون الآ وکھٹر کی فون [54:9:54 نیز 2:264 نیز 4:28; 3:116; 2:264]۔ ربوبیت عامہ کے لئے انفاق کی صورت بیہ وقی ہے کہ نہ ستائش کی تمثانہ صلمی امید لا ٹریڈ میڈ کٹر چنز آئے وکا کھٹورا [6:97]۔ اس لئے کہ جوانفاق قانون خداوندی کی ربوبیت اعلیٰ کے لئے ہوتا ہے الآ الیّنفائے وکھٹور تیو الآغلی [20:20] اس کا صلمانسان کی اپنی ذات کی نشو وہما ہوتا ہے الّذی یکٹر تی مالکہ پیکٹر کی آئے 18:29]۔ اس لئے اس کے بدلہ میں دوسروں سے صلماور ستائش کا کیا سوال ؟ ای لئے سورہ مرتز میں ہے کہ وکو کوئٹن تشکیر آئے اور 174:6 اس خیال سے دوسروں کو نہ دو کہ وہ جمہیں اس کے بدلے میں اس سے زیادہ دیں گے۔دوسروں کی کی کو پورا کرنے کا صلہ ہے کہ اس سے خورتہاری ذات کی کی پوری ہوجاتی ہے مثل جُرکڑ الا الاخسان [آلا الاخسان 55:60]۔

یہ ہے انفاق کا صحیح مفہوم ۔قرآن ایک ایسے معاشرے کی تفکیل جا ہتا ہے جس میں تمام افرادِ معاشرہ اس قتم کے انفاق (ایٹی محنوں کے ماحصل کور بو بیت عامہ کے لئے کھلا چھوڑ دینے) کواپٹی زندگی کا نصب انعین بنائیں۔وہ اس قتم کے مثالی

## سعاشرہ (IDEAL SOCIETY) کو جنت<sup>1</sup> سم ہم کر پکارتا ہے۔اس جنت کی نصوصیت رزق کی فراوانی ہے۔ جن**ت کی زندگی**

ہم قصہ آ دم مے شمن میں پہلے دیکھ بھے ہیں کہ جنت کی زندگی میں کیفیت یقی کدانسان جہاں ہے جی جا ہے سیر ہوکر كماسكمًا ثمارَ غَدًا سَيْتُ شِيئَةً أَوَدُ: 2]- آوم سے كبا كيا تفاكه أكرتم نے البيس (غيرخدا في قانون) كى بات مان لي تووه تهميس اس جنت سے نکال دے گا جہاں تمہیں'' نہ بھوک کی فکر ہے نہ لباس کی' نہ بیاس کی تکلیف ہے نہ مکان کی'' (20:118)۔تمام ضروریات زندگی نہایت اطمینان سے پوری ہوجاتی ہیں۔اگرتم نے اس معاشرہ کوچھوڑ کر غیرخدائی قانون کے مطابق زندگی اختیار کرلی تو یادر کھوا زندگی کے بلند مقاصد تو ایک طرف جمہیں ان معاشی ضرور بات سے حصول کے لئے بھی مشقت اٹھانی بڑے گی فتنشفی [117:20] ۔ آ دم نے اس تصور حیات کوچیوڑ دیا اور مشقت میں پڑ گیا۔ آ دم اس جنت سے کس طرح لکلا اور اس کا متیجہ کیا ہوا' اسے قرآن نے بڑے بلغ انداز میں بیان کیا ہے۔اس جنت میں آ دم کی حالت بیقی کہ جہاں سے جی عاب سرموركما تابيًّا قا وكلا ونها رُغَدًا حَيْثُ شِنْتُمَّا [2:35]-اس علمايركيا قاك ولا تقربًا هذه القبرة (2:35) تم اس شجر کے قریب نہ جانا۔ یشجر کیا تھا؟ اس کے متعلق بہت کچھ کہا گیا ہے لیکن اس کے معنی خوداس لفظ کے اندر پوشیدہ ہیں شجر کے معنی ہیں انسانوں کا الگ الگ رہنا' باہمی اختلاف پیدا ہونا' ایک دوسرے کا دشمن ہوجانا۔اس سے ظاہر ہے کہ یہ''شجر'' الگ الگ مفادی اختلافی زندگی تھی۔ آ دم اہلیس کے فریب میں آ سیااوراس سے جنت کی زندگی چیس گئی۔اس کا نتیجہ کیا تکلا؟ بعضكة ليعض عَدُةً [2:36] افراد آرم ايك دوسر عا لك الك موكة اجتاعي مفاركي كي بجائة انفرادي مفادكي زندكي شروع ہوگی۔ دوسری جگہ ہے کہ البیس نے آ وم سے کہا کہ آؤا میں تنہیں بتاؤں کہ حیات جادواں حاصل کرنے کا راز کیا ہے قَالَ يَأْدُمُ هَانُ أَدُلُكَ عَلَى مُحَجِّرٌ فِالْعُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَعْلَى 120: 120 أس في آدم سيكها كرتم اين اولا دك وريع حيات جاويد حاصل کر سکتے ہوتم اپنی موت کے بعد اپنی اولا د کی شکل میں زندہ رہ سکتے ہو۔ اس لئے حیات جاود ال کاراز اولا و پیدا کرنے س ب فَأَكُلًا مِنْهَا فَيَدَتْ لَهُمَا سَوَاتُهُمَا ..... [121:20] أن كشرم كمتامات ظاهر موسي يعنى جنى شعور بيدار موسيا-اس سے آ دم ایک قدم آ مے بردھا۔ لینی پہلے تو خودایے آپ کے مفاد ہی سامنے آئے تنے اب اس سے آ مے بردھ کر اولاو

<sup>1</sup> جومعاشرہ خدا کے قانون ربوبیت کے مطابق متفکل ہوتا ہے اس سے اس دنیا ہیں جنت کی زندگی ال جاتی ہے اور جومعاشرہ فیرخدائی قوانین کے مطابق قائم ہوتا ہے اس ہیں انسان جہنم کی زندگی بسر کرتے ہیں۔ چونکہ قرآن کی ژو سے زندگی کا سلسلہ فیر منقطع ہے جوموت کے بعد بھی آ کے چاتا ہے اس لئے جنت اور جہنم بھی اس طرح آ کے بوصتے جاتے ہیں۔ مرنے کے بعد کی زندگی ہیں چونکہ زبان و مکان کا موجودہ تصور بدل جائے گااس لئے وہاں کی جنت اور جہنم کی کیفیات ہم اپنے موجودہ شعور کی سطح پر بجھیش سکتے لیکن ان سے ایک حقیقت کی طرح واقع ہونے پر ہماراائیان ہے۔ حیات آخروی تو ایمان کی بنیادی شرائط ہیں سے ہے۔ اسے مانے بغیر کوئی مختص مسلمان نہیں ہوسکتا۔

کے مفاد کا تحفظ بھی مقصد زندگی بن گیا۔اس سے انفرادی مفاد کی ایسی نفسانفسی پڑی کہ آ دم کی جنت چھن گئی اور فرزندانِ آ دم میں باہمی بُعد پیدا ہو گیا بعضکۂ لِبَعْضِ عَدُقَ [20:123]۔ اب اس کے بعد پھرسے اس جنتی معاشرہ کی تفکیل اس فردوسِگم گشتہ کی بازیا بی مقصد زندگی ہے۔ بیاس صورت میں ممکن ہے کہ اینِ آ دم اپنے معاشرہ کوخدا کے قانونِ ربوبیت کے مطابق متفکل کرلے فیکن تیکم فیڈائی فلا محوق عَلَیْھے وَلا فَدْ یَحْزَنُونَ [2:38]۔

## قرآن چھوڑ دینے سے رزق کی تنگی

سورہ طلا کی ان آیات کے بعد جنہیں او پر درج کیا گیا ہے فرمایا کہ فکئن انٹیٹم ھنگای فلا بیضان و لا بیٹنے فی 123:02]

یعنی جنت سے نکلنے کے بعد آ دم کی حالت یہ ہوگئی کہ دوسامانِ رزق ( کھانے پینے کباس مکان) کی فکر میں مارامارا پھر تاتھا
(فکتشفی 117:22)۔اس سے کہا گیا کہا گرتم اپنی زندگی کو دی الہی کے تالع لیے آؤگواس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ" تشہدے "کی
حالت ختم ہوجائے گی۔اور پھروہی رزق کی فراوانیاں حاصل ہوجا کیں گی۔لیکن اگراس کے بعد پھراس ضابطہ ہے رُوگروانی
کی تو پھرتمہاری معاش تک ہوجائے گی۔وکئن آغوض عَنْ ذِکْمِیْ فَانَ لَهُ مَعِیْشَةً خَنْدُگا ۔۔۔۔۔ [124:20] اور جس نے میرے
ضابطہ تا نون سے اعراض برتا تو اس کی معیشت تک ہوجائے گی۔

يِلُورَتِ الْعُلَمِينَ [10:10]-

یہ ہے خضر سانقشہ اس معاشرہ کا جوخدا کے قانون رہو ہیت کے مطابق منظل ہوتا ہے۔ اس معاشرہ کے پورے خط وخال اور تفصیل کوا کف دیکھنے ہوں تو قرآن کریم کے ان مقامات کوسا سے لا ہے جن میں جنت کی تفاصیل دی گئی ہیں آ۔ حقیقت انجر کرسا سے آجائے گی کہ اس معاشرہ میں انسان صابطہ کھنات اور شا داب زندگی بسر کرے گا۔ لیکن جب انسان صابطہ کھناوندگ کو چھوڑ دے گاتو پھروہی پر بیٹانیاں شروع ہوجا تیں گی۔ یعنی جب انسان اپنے معاشرے کو اپنے بنائے ہوئے قانون کے مطابق منتشکل کرے گاتو اس میں (انسانی ذات کی نشو ونما کا تو ذکر ہی کیا) روٹی کے مسئلہ کا حل بھی کہیں نظر نہیں آئے گالیکن اگر اس معاشرہ کو قانون رہو ہیت کے مطابق منتشکل کرلے گاتو نہ صرف یہ کہ اس کے معاشی مسائل خود بخو دعل ہوجا کیں گے بلکہ اس معاشرہ کو قانون رہو ہیت نہ بھی ہوتا گئی گا۔ اس سے آپ نے یہ بھی دیکھ لیا کہ نظام رہو ہیت نہ بھی '' روحانی'' مسئلہ ہو اس کی ذات کی نشو ونما بھی ہوتی چلی جائے گی۔ اس سے آپ نے یہ بھی دیکھ لیا کہ نظام رہو ہیت نہ بھی ''۔ اس بیں معاش اور روحانی دونوں مسائل عل ہوجاتے ہیں۔

قریبی مقاد (حیات الدّنیا) اور مستقبل کے مفاد (حیاتِ آخرت) کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کے دونوں نظریے ہمارے سامنے آگئے۔ اور ہم نے بیہ بھی دیکھ لیا کہ ان دونوں نظریوں کے ماتحت جس تھم کے معاشرے متشکل ہوتے ہیں ان ہیں انسانی زندگی کس شکل سے ہر ہوتی ہے۔ اب بید یکھئے کہ قرآن کریم ان دونوں نظریوں اور معاشر دل کوکس کس انداز سے مقابلہ کرتے ہوئے سامنے لاتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ چونکہ قرآن کی ساری تعلیم کامنتی و تقصود قانون ربوبیت کے مطابق معاشر سے اس لئے پورا قرآن ان بی نفاصیل سے بھرا پڑا ہے۔ کہیں ان نظریوں کے اصول دمبانی کا ذکر ہے کہ بیس آن فاقی کا کتات کی مشیری کی مثالوں سے سمجھایا گیا ہے کہ دہاں یہی قانون ربوبیت کس نظم وضبط اور کھن وخو بی سے کر فرما ہے۔ کہیں آن فاقی کا کتات کی مشیری کی مثالوں سے سمجھایا گیا ہے کہ دہاں یہی قانون ربوبیت کس نظم وضبط اور کھن وخو بی سے کار فرما ہے۔ کہیں آئم سابقہ کی تاریخی یا دداشتوں سے بتایا گیا ہے کہ دیکھو! انفرادی مفاد زندگی پڑی معاشرہ کا انجام کیا ہوا۔

## قرآن کے دعاوی علیٰ وجہالبقیرت

قرآن کی خصوصیت ہے ہے کہ وہ اپنے کسی دعویٰ کو اندھے عقیدے کے طور پر منوانا نہیں چاہتا۔ وہ ہر دعویٰ کی تا ئیدیش دلیل و برہان پیش کرتا ہے۔ وہ یہ کہتا ہے کہتم میرے وعاوی کو علم وبصیرت کی میزان میں تو لواور پھر دیکھو کہ ان کا وزن کیا لگاتا ہے۔ اگر بیاس میزان پر پورے اثریں تو انہیں مانو۔ اس کے ساتھ ہی وہ یہ بھی کہتا ہے کہ جب میں کس دعوے کو بلا دلیل و برہان نہیں منوا تا تو تہارے لئے بھی بیرمناسب نہیں کہتم ان کا افکار بلا دلیل و برہان یونمی سربلا کر کردو۔ اگرتم ان وعاوی کو جبٹلاتے ہوتو ھانٹوا تو تھارے ان گذیر ان گذیرہ طیب بیٹن کرو۔ اسے اپنے دعاوی کی

<sup>1</sup> يىتقامىل مىرى كتاب "جبان فردا" بى ملىس كى ـ

صدافت پراس قدر محکم یقین ہے کہ وہ اس کے ساتھ ہی کہد دیتا ہے کہ جاؤا جتنی تی چاہے کوشش کر دیکھو ہم تہہیں ان دعاوی کے خلاف علم کی بارگاہ ہے کوئی دلیل نہیں ال سکے گی لاکٹر ھائی گئة (117: 23]۔ کتنا بڑا ہے بید دعویٰ اور کس قدر حتم ویقین کے ساتھ اسے پیش کیا گیا ہے۔ بیاس لئے (وہ کہتا ہے) کہ قرآنی دعاوی تحض ظن وقیاس پر بخی نہیں علم وحکمت پر بنی ہیں۔اس لئے اسے تلم کی شہا دات سے گھبرانے کی ضرورت نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ بار باران لوگوں کی زجروتو نیخ کرتا ہے جوعلم وہر بان سے کا منہیں لیتے اور محض تھن وتجین اور اسلاف کی تقلید کی بنا پر قرآنی دعاوی سے اٹکار کر دیتے ہیں۔

## دونول نظريون كانقابل

اس تمہید کے بعد آ کے بڑھئے اور دیکھئے کدان دونوں نظریوں کے متعلق قرآن کیا کہتاہے۔ہم ویکھ چکے ہیں کہ'' انفرادی مفاد' کے نظرید کی عِلّت' لینا'' ہے۔اس کے برعکس نظام ربوبیت کا مدار'' دیے' 'پرہے۔ویکھئے وہ اس تفریق وتمیز کو کتنے واضح الفاظ میں بیان کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہتم اس جہان کا رزار میں بڑی جدوجبد کرتے ہولیکن تمہاری کوششوں کے زُخ مختلف ستول میں ہوتے ہیں اِن سَعْیکُار لَشَافی [92:4]-ان مختلف ستوں کی جھوٹی چھوٹی شاخیں کتنی ہی زیادہ کیوں نہ ہوں آ خرالا مربیدو بردی شاخول میں بٹ جاتی ہیں۔ ایک شاخ ہے''وینے'' کی اور ایک شاخ ہے'' لینے'' کی ۔ سویا در کھواجس نے دینا سیکھااوراس طرح اپنی محنت کے ماحصل کوخدا کے قانون ربوبیت کے ساتھ ہم آ ہٹک کرلیا فاکھا مین آغطی والکھی [92:5] ادريوں معاشرہ كے توازن كو برقر ارر كھ كرا ہے نظرية زندگى كونچ كردَ صابا وَصَدَّى بِالْمُسْلَى [92:6] ـ تواس كانتيجہ بيہ هوگا كماس برفراواني اورآ ساني كي را بين كھول دى جائيں گي قلستين وَهُ لِلْيُسْرَى 7: 92] - بدہے ايك نظرية زندگي اوراس كا · تتجہ۔اس کے برعکس' جس نے دوسرانظریۂ زندگی اختیار کیااورسب کچھسمیٹ کراپنے لئے رکھنے کی فکر میں لگ کیااور مجھ بیٹھا كديس اب برشے سے بياز ہو چكا ہول و كا مُنامَن بينيل و استغلى [92:8] اوراس طرح اس نے اسے معاشرہ كے توازن كو بگارُديا وَكُذَّبَ بِالْمُسْلَى [92:9] تواس كامتيجه بيه تكلي كاكداس پرمشقت اورغسرت كى رايي آسان موجاكيس كى فسنيتيتره لِلْمُسْلَى [10: 92] ليكن اس فتم كا ناجموار معاشره زياوه ديرتك قائم نبيل ره سَكِي كاراس ميس انقلاب آكرر ہے كا۔ جب انقلاب آئے گا تواس وقت جمع كرده مال انسان كے كسى كام ندآ سكے گاؤماً يغني عَنْهُ مَالْةَ إِذَا تَرَفَى [11:92]-اس في ينظرية زندگی اس لئے اختیار کیا تھا کداس نے مجھ لیاتھا کہ زندگی کا مقصد کھانا کی بینا (جسم انسانی کی پرورش) ہے۔جس کے لئے انسان کے اپنے رجحانات (خواہ وہ جبلّت (INSTINCT) پر بنی موں اورخواہ تنہاعقل کیر) کافی ہیں۔ حالا تکد حقیقت بیہ ہے کہ انسانی زندگی کی نشو دارتقاء کے لئے انسان کےخودساختہ تو انین کمجی کامیاب نہیں ہو سکتے ۔اس لئے بیفریضہ ہم (خدا)نے اپنے ذمہ لے رکھا ہے کہ انسانی زندگی کی ربوبیت کے لئے (جس میں جسم اور انسانی زات ووثوں کی نشو ونما شامل ہے) ضابطة ہدایت

## وحی کی ضرورت

آ کے بڑھنے سے پہلے ایک گئتہ پر مزید خور کرنا ضروری ہے جو مندرجہ بالا آیات میں بیان کیا گیا ہے۔اللہ تعالی نے کہا ہے کہ تہماری عقل تہماری راہنمائی کے لئے کانی نہیں راہنمائی جمیں دے سکتے ہیں بات عکیناً لکھی کی 12:92۔ یہ کانت قرآئی تعلیم کا نقطہ ماسکہ ہے اور سپیں سے وقی کی ضرورت واضح ہوجاتی ہے۔ہم دیکھ چکے ہیں کہ ہر فرد کی عقل کا تقاضا اس کے اپنے مفاد کا تحفظ ہے اورای طرح ' ہر قوم ( گروپ ) کا تقاضا 'اس قوم ( گروپ ) کے مفاد کا تحفظ ہے۔[حقیقت یہے کہ فرد اپنے آپ کو گروپ کے ساتھ متمسک ہی اس لئے کرتا ہے کہ دود دیکھا ہے کہ گروپ کے ساتھ رہنے میں وہ زیادہ محفوظ ہوجا تا ہے]۔

<sup>1</sup> تقوی کے معنی عام طور پر پر بیزگاری سے جاتے ہیں لیکن اس سے قرآن کی اس عظیم اصطلاح کا سیح مفہوم سامنے بیل آسکا۔ تقویٰ کا مادہ (وق می) ہے جس مے معنی تکہداشت اور حفاظت کے ہیں۔اس کا سطلب سے کہ انسان زندگی کے ہر شعبے میں قوانیمی خدادندی کی تلہداشت رکھے اوران سے کامل ہم آ ہمکی کی زندگی بسرکرے۔اس سے وہ زندگی کے داستے کی خطر تاک تھا ٹیوں سے محفوظ رہے گا۔

نفردکی عقل کسی دوسر نفردکا مفاوسوج سکتی ہاور نہ قوم (گروپ) کی عقل کسی دوسری قوم (گروپ) کے مفادکا خیال رکھ سکتی ہے۔ مفاد عفوم کا تحقیق ہے۔ میرے کا ن صرف مجھے ساتھ ہیں۔ مفاد غیر کا تحفظ عقل کے بس کی چیز فنہیں۔ جس طرح میری آ کھوسرف مجھے دکھا سکتی ہے۔ لبندا ساتھ جی سے میری زبان صرف مجھے ذا گفتہ کاعلم دے سکتی ہے اس طرح میری عقل صرف میرے مفاد کا شخفظ کر سکتی ہے۔ لبندا کسی فرویا افراد کے مجموعہ (قوم) کی عقل کے بس کی بات نہیں کہ وہ نوع انسانی (یعنی اپنے سے باہردیگرا فرادیا اقوام) کے مفاد کے لئے کوئی نظام وضع کر سکے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ انسان کوسی ایسے مقام سے راہنمائی ملے جوانسانی جذبات سے بلند ہو یعنی وہ سرچشمہ ہوایت یکسر خارجی (OBJECTIVE) ہوتا چاہئے۔ اسے قرآن کی اصطلاح میں وقی کہتے ہیں۔ یکی وجہ ہے کہ قرآن نے کہا ہے کہ اس قتم کا نظام ر بوبیت قائم کرنے کے لئے تہاری عقل کا فی نہیں کیونکہ اس میں تہارے جذبات کی آ میزش ہوتی ہے۔ یہ دامین کی اور بیاس لئے کہتم صرف جذبات کی آ میزش ہوتی ہے۔ یہ دامین کی کوسر سے رکھ سکتے ہیں۔ اقبال کے الفاظ میں:

عقلِ خودین عافل از بهبود غیر سود خود بیند نه بیند سود غیر دی کا میند که بیند سود و بهبود بهد در نگابش سود و بهبود بهد

اب آپ پھرائ موضوع کوسا منے لائے جو چھے ہے چلا آ رہا ہے۔ اس حقیقت کوتر آن نے سورہ کروم میں دوسرے انداز میں بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ قریبی مفاوخولیش اس قدر پیش پا اُفادہ اورا کھرے ہوئے ہوئے ہیں کہلوگ ان کی طرف کشاں گشاں چلے جاتے ہیں اور مستقبل کے مفاو کا تصوران کی نگا ہوں ہے او جھل ہوجا تا ہے یک کمٹون ظافورا فین المکیو قالڈ فیا ہوگئی گشاں چلے جاتے ہیں اور ستقبل کے مفاو کا اُلٹیو قالڈ فیا ہوگئی کا الاجر قاف فیڈو فیو کھوٹ آئے۔ 30:7 سیکن اگر یہ فرانجی خور و فکر سے کام لیس اور اپنے میلا نات و تیاسات سے کام لینے کی بجائے علم و ختیل کی بارگاہ سے پوچیس تو انہیں وہاں ہے ہی جواب ملے گا کہ زندگی کاراز 'مستقبل کے مفاو کی کے نظر یہ میں ہونے نہیں اصولی انفرادی مفاو کے پروگرام میں۔ و نیا میں اور اور کے پینکٹروں شعبے ہیں لیکن آگر آ پ انہیں سمٹالیس تو یہ تمین اصولی شاخوں میں بٹ جاتے ہیں۔ علم خوابش ( یعنی انسان کا اپنے آپ سے متعلق علم سے اس میں میڈ یسن فلسفہ اورسائیکا لو جی وغیرہ شاخوں میں بٹ جاتے ہیں۔ علم خوابش ( یعنی انسان کا اپنے آپ سے متعلق علم سے اس میں میڈ یسن فلسفہ اورسائیکا لو جی وغیرہ شاخوں میں بٹ جاتے ہیں۔ علم خوابش ( یعنی انسان کا اپنے آپ سے متعلق علم سے اس میں میڈ یسن فلسفہ اورسائیکا لو جی وغیرہ

می کا ایجاد کا ایجاد

<sup>1.</sup> یا در کھئے جب عمل کا نٹاتی امور میں تجنس کرتی ہے تو وہاں صرف انکشناف حقیقت (DISCOVERIES) کا سوال ڈیٹی ہوتا ہے اس لئے وہاں عقل سیج کا م کرتی ہے لیکن انسانوں کی دنیا میں چونکہ ایک انسان کے مفاد کا تصادم دوسرے انسان کے مفاد سے ہوتا ہے اس لئے اس میں ہرفر دکی عقل اس فرد کے مفاد کا سوچتی ہے۔ اس سے الگ ہوئی نہیں سکتی ۔ انسانوں کی دنیا میں اگر عقل کوآزاد چھوڑ دیا جائے تو اس سے خاص الجیسی معاشرہ وجود میں آجا تا ہے جس میں ہرانسان دوسرے انسان کا دشن ہوجاتا ہے ( بیکھشکٹر کیکھیٹیں عکر ڈ )۔ اس لئے اقبال نے کہا ہے کہ:۔

آجاتے ہیں) علم کا نتات (جس میں سائنس کے تمام شعبے آجاتے ہیں) اور نوج انسانی کی تاریخ فر آن گہتا ہے کہ علم کے ان متنوں شعبوں ہیں تحقیق کرو۔ اور پھر دیکھو کہ بیکا رکئے عالم ' لینے' کے انفرادی نظریہ کے ماتحت ہیں رہا ہے یا' وینے' کے عالم کی بیٹے راجا کی نظریہ کے مطابق سب سے پہلے خودانسان کو لینے ۔ آوکٹ پیٹیکٹرڈا فی آفلیسیٹ (8:30) ذراد کیھوکہ ہم انسانی میں کی ہوا ہے کہ جو کچھاس کے پاس آئے وہ اسے دوسروں تک پہنچا دے۔ معد ہ جگڑ پیسپیرٹ نے دل وہ ماغ 'شریان وریدین میں لگا ہوا ہے کہ جو کچھاس کے پاس آئے وہ اسے دوسروں تک پہنچا دے۔ معد ہ جگڑ پیسپیرٹ نے دل وہ ماغ 'شریان وریدین میں اپنی محنت کوشامل کر کے جلد سے جلد دوسروں تک پہنچا دیں۔ بینظام ای میں سرگرداں ہیں کہ جو پچھان کے پاس آئے اور جو پچھاس معد ہ انسانی میں واضل ہوا ہے وہ بی اس آئی معد ہ اس قانون انفاق کی بجائے نظریہ بنگل کو اپنا مسلک بنا لے اور جو پچھاس میں واضل ہوا ہے وہ ہیں روک کے تو وہ کھتے یہ ساری مشیزی کس طرح جاند ہوجاتی ہے۔ اگر دل ایک تا ہے کے لئے بھی اگر کوئی وریدیا شریان آئیک ذرہ خون کو تا کوئی انسانی میں جائے تو دیکھتے اس طرح ایک شاندیش موت واقع ہوجاتی ہے۔ اگر کوئی وریم ہرہم ہوجاتی ہے۔ اگر کوئی وریدیا شریع کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ایکس طرح کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ایکس طرح کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ایکس طرح کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ایکس طرح کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ایکس طرح کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے کے میکھتے کہ جسم کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھٹے کہ میکھ کی پرورش اور زندگی کا دارو مدار کس طرح ' ویکھتے ' کے نظام پر ہے۔

### تاریخی شہادت

اسے آگے بڑھوتو انسانیت کی تاریخ پرغور کرو۔ جن قوموں نے صرف معاشی زندگی کے انفرادی نظریہ کوسا سے رکھا' وہ تباہ وبرباد ہوگئیں۔ جب تک کسی قوم میں مفادعامہ کا تصور و نظام غالب رہا' وہ توم زندگی اور اس کی عیش سامانیوں ہے متعظ ہوتی چلی گئی۔ جب بیقصور بدلا' معاشرے میں تاہمواریاں اور مفاد پرستیاں شروع ہوگئیں اور وہ قوم تباہ وہرباد ہوگئی۔

أوَكُمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُ وَالَّيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ فَيَلِهِمْ [9: 30]

كيابيلوگ و نيايس چل عركرنيس و يمين كه جوتويس ان سے پہلے گذر يكل بين ان كا انجام كيا موا؟

انہوں نے ان سے بھی زیادہ توت وشوکت کا سامان اکٹھا کررکھا تھا گانڈ آاسکر مینھٹر فوق 19:30:3-اورمعاش وسائل سے بھی

خوب نفع اندوز ہوتے تھے قاکا واالا دھی [30:9]۔اس لئے ان کی بستیاں ہوئی آیا داور ہارونی تھیں و عقیدہ و ھا آگٹر ویتا کے عقیدہ قد ھا آگٹر ویتا ان کی طرف خدا کے فرستادگاں تیجے نظریہ حیات لے کر آئے لیکن انہوں نے اپنی روش میں تبدیلی ہیدا کرنے سا انکار کر دیا۔اس کا نتیجہ بیڈکلا کہ ان کا معاشرہ جاہ و ہر بادہو گیا و جا کا تھ ہو اُسلامی المبین انہوں بالمبین ہیں اندہو گیا ہوئی ہیں اوراس کا تو اُن کے کہ جوتوم اپنے بالمبین ہیں تاہمواریاں ہیدا کرتی ہے نووان کی زندگی میں تاہمواریاں ہیدا ہوجاتی ہیں اوراس کا تو از ن بگر جاتا ہے اور چونکہ معاشرہ میں تاہمواریاں کی زندگی کا دارو مدارتو از ن اوراعتدال ہرہے 'اس لئے اس عدم تو از ن سے ان کی زندگی کا شیرزہ بھر جاتا ہے فیڈ گائی عالیہ تا اس کے اس عدم تو از ن سے ان کی زندگی کا شیرزہ بھر جاتا ہے فیڈ گائی عالیہ تا اس کے اس عدم تو از ن سے ان کی زندگی کا شیرزہ بھر جاتا ہے فیڈ گائی عالیہ تا آپنی کی زندگی کا در سے کہ ساتھ جیں گین جب اس تم کا جو گا آتے تا اس حدم تو ان سے دوسرے کے ساتھ جیں گین جب اس تم کا جو گا آتے کہ سے ان کے مفاد پرست گروہ کے افراد کم ان کم 'آپنی شی آب کہ دوسرے کے ساتھ جیں گین جب اس تم کا جو گا آتے کہ دوسرے کے ساتھ جیں گین جب اس تم کا جو گا آتے کہ مفاد کی حداد کی عمادت کی خواہ نہیں تھے۔
جس سے ان کے مفاد کی عمادت کر خواہ نہیں تھے۔

وَكُمْ يَكُنْ لَّهُمْ مِّنْ شُرَكًا يِهِمْ شُفَعُوا وَكَانُوا بِشُرَكًا إِهِمْ لَفِدِ بْنَ [13: 30]

اس وقت سب شریک ر (PARTNERS) الگ الگ بوجاتے بیں اور کوئی کی سے ساتھ کھڑ انہیں ہوتا۔

سباب اپنے اپنے مفاد کے تحفظ کی راہوں پرالگ الگ چل نگلتے ہیں و یو کو گانٹائے ڈیوٹھیڈ یکٹھوٹوں 14:30] میاتو تھا ایک نظریہ کرندگی۔اس کے برعکس جولوگ خدا کے نظام ر بوبیت کواپٹی زندگی کا نصب انعین بنا تمیں اور پھراس نظام کے قیام واستحکام کے لئے عملی پروگرام پرگامزن ہوں تو ان کے معاشرہ کی کیفیت یوں بچھتے جیسے کسی پانی کے خوشگوار چشمے کے گردسدا بہار پھول مہک رہے اور کھیتیاں لہرارہی ہوں اور دوان میں فقد بارہوں فکا کھا الگذیش آمنٹوا و عیلوا المضر لیاہے فیلٹر فی روفیکہ کیٹیڈون 151:35۔

## ونياوى زندگى لهوولعب

ہم پہلے ویکھ بچکے ہیں کے قرآن و نیاوی زندگی اوراس آسائٹوں کو ہڑی اہمیت ویتا ہے۔لیکن وہ کہتا ہے کہان کی ہیا ہمیت ای سائٹوں کو ہڑی اہمیت ویتا ہے۔لیکن وہ کہتا ہے کہان کی ہیا ہمیت ای سے حبکہ نظر میہ حیات اربوہیت مالمینی (تمام نوع انسان کی ربوہیت) اور سنفتبل کی زندگی (انسانی ذات) کی نشو وارتقاء ہو۔اگر اس کے خلاف نظر میہ زندگی صرف طبیعی زندگی کے مفاد کا حصول ہوجائے تو پھران معاشی آسائٹوں کی کوئی قیست نہیں رہتی بلکہ بیالنا تباہی کا موجب بن جاتی ہے۔اس نظریہ کے ماتحت و نیاوی زندگی کی قیست ابو واحب سے زیادہ پچھ نہیں رہتی بلکہ بیالنا تباہی کا موجب بن جاتی ہے۔ اس نظریہ کے مقصد سے فائل کردے اور لعب اس پروگرام کو کہتے ہیں جس میں نہیں رہتی ۔آبوہراس جاذبیت کو کہتے ہیں جس میں

حرکت (MOVEMENT) تو ہولیکن اس سے انسان منزل کے قریب نہ کافئے سکے۔ بیسے بھٹور میں پھنسی ہوئی کشتی کدوہ ہروقت حرکت میں تو رہتی ہے لیکن ساحل کے قریب نہیں پہنچتی۔البذاطبیتی نظریۂ حیات میں زندگی کی جدوجہدا نسان کواس کی منزل مقصود (ربوبیت ذات اور حصول حیات جاودال) کی طرف نہیں لے جاتی ۔ سورة حدید میں ہے اِعْلَمْ قَا اَکْبَا الْمُسْلُوقَ الدُّنْمَيَا لَعِبْ وَلَهُوْ وَزِينَةُ [57:20] يعنى مفادِخويش كِنظريدك ما تحت زندگى كى معاشى جدوجهد بمقصد حركت اورمنزل سے عافل كردين والى جاذبينوں سے زيادہ كي خيس بوتى -اس سے آ مے برج تواس جدوجبدكا مقصد بيرہ جاتا ہے كدايك كروہ ووسرے گروہ کے مقابلہ میں برواو کھائی دے اور مال ودولت اور جتھہ بندی میں ایک دوسرے ہے آ کے نکل جائے قَ تَقَا لَحْقُ بيئتُكُهُ وَتَكَالَّهٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ [57:20] (تخركتِ بي ايسے باكھ (UDDER) كوجودكھا كى تو دے بہت بڑاليكن اس ميں دودھ بالکل شہو۔اوراگردودھ بہت کم ہوتواے غرور کہتے ہیں )۔لیکن اس نیج زندگی کےمعاشی فوائد پرخوش ہونا ایسا بی ہے جیسے کوئی کسان الیمی روئندگی برخوش ہوجائے جو بارش کے ملکے سے چھینٹے سے یوں ہی اُگ آئے اوراس کی جزیں اوپر ہی او پر ہوں گھنگل غینے آغیت الکھار نہائہ [57:20]-اس مسم کے مین کی زندگ کتنے ون کی ہوتی ہے؟ ذرادھوپ پڑی اور مرجما تنى اورختك بوكرديزه ريزه بوكن فقريقية فتزية مضفرًا فقريكون حُطأمًا [57:20] - السي كين يرآس لكاكر بيضن والساكا انجام معلوم ب-اس كاستنقبل دروناك اورعبرت الكيزعذاب كسوااوركيا موكا وفي الأخِرة عَذَاب شديدٌ [57:20]-استم كل ما يوسيول سے نجنے كا ايك بى طريق ہے كدا نسان اپنى محنت كوخدا كے قانون كے ساتھ ہم آ ہنگ كروے وَ مَغْفِرةٌ فِنَ اللهِ ورضوان [57:20] - اكراييان كياجائ اورزندكي كامقصد محض طبيعي مفاوخويش ركها جائ توجيسا كركهاجاج كاب اس روش كا ماحسل الي متاع ب جوصرف و يكيف مين بوي نظراً تي ب حقيقت مين يجونين وَمَا الْمَيَّوةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْفُدُونِ [57:20] ـ اس کے بعد قرآن کہتا ہے کہ ہم جانتے ہیں کہ ایک دوسرے سے بڑھ جانے کا جذبہ تمہارے ول کی گہرائیوں میں جا گزین ہے۔ہم اس جذبہ کو گیلنا نہیں جا ہے۔اس لئے کہ اس میں استحکام خودی کاراز پوشیدہ ہے۔لیکن ہم اس کے لئے میدان دوسراتجویز کرتے ہیں۔ایک دوسرے سے آ کے بڑھنا چاہتے ہوتو اس نظام کے قیام کی کوشش میں آ کے بڑھوجو ربوبيت عامدى يناريتمام انسانيت كى حفاظت كاسامان بهم كانجا أو عسابِقُو إلى مَعْفِرة قِن رَبِيَّكُمْ [21: 57] واراس طرح وه جنت تمهار بسامن مشهود موجائ جوز مان ومكان كى حدود سے ماوراء ہے وَجَنَّاةِ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّهَاء وَالأرْضِ [57:21] - اورجواس نظام كاعملى نتيجه موتى ب جوخدا كي بيج موسئة قانون كرو ريع متشكل موتاب أعدَّت لِلّذِينَ أمنوا إلله

<sup>1.</sup> قرآن بیں دوسری جکہ ہے کہ باہمی منافست جاہتے ہوتو ''جنّت کی زندگ' اوراس کی خوشحالیوں اور شاد کامیوں کے حصول میں منافست کی کوشش کرو وَقِیٰ الْمِلِکُ فَلَیْتِیْنَا فَیْسُونَ الْمِلْکِنَا فِیسُونَ الْمُلْکِنَا فِیسُونَ اللّهُ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مُلْكِمُ مُنْ اللّهُ مُلِيعُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّ مُنْ اللّهُ م

ور سلام الله المحتال المستم کی معاشی خوش حالیاں کی خاص گروہ کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ ہراس قوم کول سکتی ہیں جوخدا کے حالوں وہ تانوں کے مطابق اسے حاصل کرنے کی کوشش کرے فالے فقضال الله ویکا تیہ میں آتھا ہے اور 157:21 اس لئے کہ اللہ کا قانون وہ اصل و نہیا دہ ہم میں پر جیسی معاشی خوش حالیوں کی ساری شارت استوار ہوتی ہے واللہ کو الفقضل الفیظینی التی الدر اور یہ تگاہ ہے جی خور دنیا کی مورز دیری کورندگی کے فی الحقیقت زندگی ہونے کے متعلق ایک اور زاوی نگاہ ہے بھی خور کی جھے جی کہ انسان کی طبیعی زندگی کا وارو مداز طبیعی سامان زیست پر ہے لیکن انسان کی فوات کی نشوو فران مستقل اقدار کے شخط ہو ہوتی ہیں کہ انسان کی طبیعی زندگی کا وارو مداز طبیعی سامان زیست پر ہے لیکن انسان کی فوات کی نشوو فران مستقل اقدار کے شخط ہو کہ سامان زیست کے حصول اور ستقل اقدار میں تصادم کیا کرنا چا ہے تھی مفاو کو تر آن کہتا ہے کہ اس وقت مستقل اقدار کے شخط کے لئے بیٹی مفاو کو تر بان کروینا چا ہے اس لئے کہ طبیعی مفاو کو تر آن کہتا ہے کہ اس وقت مستقل اقدار کے شخط کے لئے طبیعی مفاو کو تر بان کروینا چا ہے اس لئے کہ طبیعی مفاو کو تر آن کہتا ہے کہ اس وقت استقل اقدار کے تو بال دیا وی زندگی اور اس کے سازو سامان کو تی تر اور کی تو تر اور کی تو تر آن کہتا ہے کہ اس وقت استقل اقدار کے مقابلہ میں طبیعی مفاو کو تی ہیں خواہ و نیاوی نقط کو تھا ہو تھا ہوں نہیں ہو تا ہاں کہ سے اس کی تھیت ہو تا تا ہو تا تا تھا معال کیا اور اس کا سازو سامان ہو جو اور تا کی کو تا تا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا تا تر اس کی مقامات کا تھی مطلب واضح ہوجا تا ہو ۔

#### كائنات ميں ايك ہى قانون

اس وضاحت کے بعد آ کے بڑھئے۔

قرآن کہتا ہے کہ ہم نے جو یہ کہا ہے کہ وہ معاشرہ جو طبیعی زندگی کے انفرادی مفادِخولیں کے نظریہ پرقائم ہوگا نیاہ وہرباد
ہوجائے گا اور جس نظام کی بنیادیں نوع انسانی کے مفادیکی پر ہوں گ جس سے انسانی ذات کی نشو و نما ہوتی ہے وہی انسانیت کی
ر بو بیت کا ضام من اور انسانی ذات کی نشو وار تقاء کا نفیل ہوگا تو یہ دعوی ایک عقیم الشان حقیقت پر بنی ہے۔ اور وہ حقیقت یہ ہے
کہ تمام کا نئات میں ایک ہی قانون کا رفر ہا ہے۔ اس لئے یہ ہونییں سکتا کہتم اپنے معاشی کا روبار کو کا نئاتی قانون سے الگ
کرکے کا میاب ہوجاؤ۔ جو معاشرہ اپنے معاشی معاملات کے لئے الگ قاعدے مقرر کرے اور انہیں اخلاق دنیا کے
( کا نئاتی ) قوانین کے ساتھ ہم آ ہنگ نہ رکھے تو اس کا انجام تباہی کے سوا پھوئیں ہوگا۔ قرآن کر بم اس بنیادی دعوے کو
بڑے شذہ دے چیش کرتا اور مختلف انداز سے اسے اجاگر کرتا چلاجا تا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جس خدا کا قانون ر بو بیت کا نئات
میں جاری وساری ہے اس خدا کا قانون ر بو بیت انسانوں کی معاشی و نیا ہیں بھی کا رفر ما ہونا چا ہے۔ جو شخص انسانوں کی معاشی و نیا ہیں کی اور قانون اور ضابطہ کا اتباع چا ہتا ہے وہ در حقیقت شرک کا مجر ہے۔ آپر انگیڈ و آالیکہ قبون آلا رہوں کے ہوئی کہ می میادی و دنیا ہی کہ میا ہے۔

21:21]" کیاان لوگوں نے اپنی معاشی زندگی (ارض) کے لئے الگ اللا قوانین) جمویز کررکھے ہیں جن کی بیاطاعت کرتے ہیںاوران کے سہارے اپنے معاشی پروگرام کوعام کرنا چاہتے ہیں؟" اگران کی بہی روشِ زندگی ہے توانیس س رکھنا چاہئے کہ اگرانسان کی معاشی زندگی میں کوئی اور توانین نا فذہوں اور کا کناتی زندگی میں اور تواس کا مقیر فسآ دکے سوا بچھ نہوگا کو گائی فیفھناً اُلِھة آلا الله اُلگا الله وقاورا ایک خداج جس کا عالمی کے اس کا عالمی کے مشیطی الله جس کا عالمی کی میں اور کی اور کا کنات اور انسانوں کی دنیا کی مرکزی رہو ہیت کا مالک وقاورا کی خداج جس کا عالمی قانون ہرجگہ نافذ العمل ہے۔ وہ خدا ان کوگوں کاس تم کے 'مشرکا نئے' تصور است سے بہت بلندے کشیطی الله کرتے الکوش عَمَا اُلکھوٹن آلکھوٹن آلکھوٹن آلکھوٹن آلکھوٹن کا کہ کا کا سے دوہ خدا ان کوگوں کاس تم کے 'مشرکا نئے' تصور است سے بہت بلندے کشیف الله کوگوں کاس کا میں کا مالگیر قانون ہرجگہ فائن آلگیر کی کا کا کھوٹن کیا کا کوگوٹن کے کاس کی کا کا کوگوٹن کے کاس کا کاس کا کوگوٹن کے کاس کر کان کی کوگوٹن کے کاس کی کھوٹن کا کا کھوٹن کے کاس کی کی کوگوٹن کو کوگوٹن کے کاس کی کی کاس کر کی کی کوگوٹن کی کھوٹن کا کوگوٹن کے کاس کی کھوٹن کی کی کوگوٹن کے کاس کی کوگوٹن کے کوگوٹن کی کاس کی کوگوٹن کی کوگوٹن کی کوگوٹن کوگوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کوگوٹن کے کاس کی کھوٹن کا کھوٹن کا کھوٹن کا کوگوٹن کے کاس کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کا کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کا کھوٹن کا کھوٹن کا کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کا کھوٹن کی کھوٹن کا کھوٹن کی کھوٹن کے کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کی کھوٹن کے کھوٹن کی کھوٹن کے کھوٹن کی کھوٹن

#### وحدت ِقانون

بیددعویٰ کدکا سُنات میں ایک ہی قانون کارفر ماہے دور حاضرہ کےمفکرین کے نزد کیکے حقیقت ِ ثابتہ بن چکا ہے۔اس باب میں (HANS DREISCH) لکھتا ہے:

بینظرید کرتمام کا نئات ایک منظم وصدت ہے وصدت نظم (MONISM OF ORDER) کی اصطلاح سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ وصدت نظم کا بینصور کا نئات کے متعلق دیگر تمام تصورات کو منسوخ کر ویتا ہے۔ اس کی رُ وسے کا نئات کے مختلف شعبوں میں الگ الگ نظام باتی نہیں رہتے ۔ تمام کی تمام کا نئات وصدت نظم کی مظہر بن جاتی ہے۔ اس وصدت نظم کے چیش نظر تو انہیں فطرت کے تصور میں بھی تبدیلی ضروری ہوجاتی ہے۔ کیونکہ اس صورت میں فطرت میں متعدد تو انہیں نہیں بلکہ ایک ہی تا نون کارفر ما نظر آئے گا۔

ایک اورمتازسائنس دان (THOMAS DWIGHT) اس باب می لکستا ہے:

جول جول ہم عناصراوران کے مرکبات کے متعلق قوانین کا مطالعہ کرتے ہیں بید حقیقت اور بھی واضح ہوجاتی ہے کہ ساری کا نتات میں ایک ہی قانون نافذ العمل ہے۔

#### صرف منكر بي نهين

البذاریت تقور کہ کا کناتی زندگی میں اور قانون کا رفر ماہ اور انسان کی معاشی زندگی کسی اور قانون کے تابع ہونی چاہئے یکسر باطل ہے۔ قرآن کہتاہے کہاں تتم کا تصور رکھنے والے لوگ صرف وہی نہیں جوخدا کی ہستی کے منکر (ATHEISTS) ہیں۔ ان میں وہ بھی شامل ہیں جو بیتی مائٹر (خودساختہ) قوائین میں وہ بھی شامل ہیں جو بیتی مائٹر (خودساختہ) قوائین میں وہ بھی شامل ہیں جو بیتی مائٹروٹ میں ہے کہ اگر ان لوگوں سے پوچھو کہ کا کتات کو کس نے پیدا کیا ہے اور چانداور سورج کس سے تابع مصروف خرام ہیں تو یہ کہدیں گے کہ بیسب کھالٹد کے قانون کے مطابق مور باہے (29:61)۔ اس سے کے قانون کے مطابق مور باہے (29:61)۔ اس سے

وَلِلْهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسْلَى فَأَدْعُوهُ بِهَا " وَذَرُوا الَّذِيْنَ يُلِيدُونَ فِيَّ أَسْمَالِهِ [180:7]

صفات خداد ندی بین شن کاراند توازن ہے۔اس لئے اے ان تمام صفات کے ساتھ پکارواوران لوگوں کوچھوڑ دوجوان میں ایک طرف ہٹ جاتے ہیں۔

یعنی وہ عالم آفاق میں خدا کے قانون کو تتلیم کرتے ہیں لیکن عالم انسانیت میں دوسر ہے قوانین کی طرف جھک جاتے ہیں۔ یا
انسان کی ونیا میں بعض شعبوں میں خدا کے قانون کو آگے رکھتے ہیں اور دوسر ہے شعبوں میں اس ہے الگ ہوجاتے ہیں۔ جو
لوگ معاثی و نیا میں خدا کے قانون کی جگدا ہے قوانین کو نافذ کرنا چاہتے ہیں آئیس جھ لینا چاہتے کہ مفاوخویش کے نظر یہ کے
ماتحت و نیاوی زیست کا ساز وسامان ابود لعب سے زیادہ حقیقت ٹیس رکھتا ہے تھی زندگی ای نظر یہ سے حاصل ہوتی ہے جس میں
نگاہ مستقبل اور پوری انسانیت پر رہے و مکا لمذی المیوق الدُن کیا آلا کہ تو گلوب و آلا نظر الا خورۃ کھی المیوان موقی ہے جس میں
نگاہ مستقبل اور پوری انسانیت پر رہے و مکا لمذی المیوق الدُن کیا آلا کہ تو گلوب و آلا نظر ماہے اس خدا کا قانون انسان کی معاثی اور عمرانی
زندگی میں کا رفر مارے و کھوالڈ پی فی الشہ آلو اللہ قرفی الا تون کا نئات میں کارفر ماہے اس خدا کا قانون انسان کی معاثی اور مرانی
سے جو اسام ہوں اس لے میری معاثی زندگی پر کا کناتی قوانین کیوں نافذ ہوں؟ بیاس کی غلط بنی ہے۔
ساحب اختیار وارادہ ہوں اس لے میری معاثی زندگی پر کا کناتی قوانین کیوں نافذ ہوں؟ بیاس کی غلط بنی ہے۔

#### فطرت الله

قرآن کہتا ہے کہ خدا کے جس قانون تخلیق (فطرت اللہ) کے مطابق باقی کا کنات وجود میں آتی ہے اس قانون کے مطابق انسان کو بھی پیدا کیا گیا ہے (30:30)۔اوسینسکی کے الفاظ میں:

بیناممکن ہے کہ ہم انسان کا مطالعہ کئے بغیر کا نئات کا مطالعہ کرسکیں۔ اس کے ساتھ ہی بیمی ناممکن ہے کہ ہم انسان کا مطالعہ کا نئات کا مطالعہ کئے بغیر کرسکیں۔ انسان تو کا نئات کا تکس ہے۔ اس کی تخلیق انہی تو انین کی رُو ہے مل میں آئی ہے جن تو انین کی رُو ہے کا نئات کی تخلیق عمل میں آئی ہے۔ لہذا بیا پٹی ذات کے مطالعہ ہے کا نئات کا مطالعہ کرسکتا ہے بعنی ان تمام قوانین کا مطالعہ جن کے تحت سلسلہ کا نئات چل رہا ہے۔ اس کے ساتھ ہی بیکا نئات اور اس کے قوانین کا مطالعہ کر لے گاجن کے تابع اس کی اپنی زئدگی بسر ہونی جا ہے۔

لعنی انسان کی تخلیق ان عی قوانین محمطابق عمل میں آئی ہے جن محمطابق کا تنات کی تخلیق ہوئی ہے۔اللہ کے قانونِ تخلیق میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ یہ ایک محکم' بنیادی اور توازن بدوش نظام ہے۔لیکن اس کی گنہ وحقیقت صرف علم کی رُو ہے جھے میں آ سكن إ فطر النَّاسَ عَلَيْهَا \* لا تَبْدِيْلَ لِعَلْقِ اللهِ \* ذلك الدِّيْنُ الْقَيْمُ لا وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ 30:30] - اكرتم غور كرونوب حقیقت تھر کرسامنے آ جائے گی کہ کا مُنات کے نظام کو قائم رکھنا'انسانی تخلیق کے مقالبے میں بہت بڑا کام ہے لیکافی السّمانی وَالْأَرْضِ ٱكْبَرُونَ عَلَيْ النَّاسِ وَلَكِنَّ ٱكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ [40:57] -اس ليّن سيجمنا غلطي بي كماس قد رعظيم اورمجير العقول کار کہ کا کنات تو خدا کے قانون کی گرفت میں ہے لیکن انسان اپنی دنیامیں اپنے خودساختہ قانون کونا فذکر لے اوراس کے بعد توقع پر کھے کہاس ہے وہی متائج مرتب ہوجا کیں جو کا نئات میں مرتب ہورہے ہیں' پیخیال خام ہے۔قرآن واضح الفاظ میں کہتا ہے کہ جولوگ نظام ربوبیت کواپنی زندگی کا نصب العین بنائیں اوراس کے بعداییا پروگرام مرقب کریں جوانسانوں میں ہموار ماں پیدا کرنے کا موجب ہواوران کے برعکس وہ لوگ جومعا شرہ میں ناہموار ماں پیدا کریں' تو ان وونوں کی زندگی مجى ايك جيسى نبيس موسكتى \_ جس طرح ايك اند حداورد يمين والى وندك ايك جيسى نبيس موسكتى وماليشتوى الأغلى والميديرة وَالَّذِينَ أَمِّنُوا وَعَيلُوا الصَّلِطِيهِ وَلَا الْمُدِينَي ءُ [40:58] ما كرتم (اورنيس توكم ازكم) انساني تاريخ بي كوسا منه ركهوتو بيرهيقت تم يروا شكاف ہوجائے گاليكن تم توا تنا بھى نہيں كرتے قليلاً مَّا تُتَكُدُ كُرُونَ [40:58] -ا كرتم انسانی تاریخ كامطالعه كروتو تم دیکھو گے کہ جن قوموں نے قانونِ خداوندی سے سرکشی برتی اورا یسے پروگرام بنائے جن سے معاشرہ میں ناہمواریاں پیدا بوكسُ وان كى ان تدبيرون كاوبال خودان كاويرة يرا إنستِكْبارًا في الأرْض وَمَكْرُ السَّيِّقُ وَلا تَحفَقُ الْمَكُو السَّيِّقُ إِلَّا بِالْمَلِهِ [35:43] - بیخدا کا کائناتی قانون ہے۔ بیسنت اللہ ہے اور سنت اللہ (خدا کے قانون ) میں نہ بھی تبدیلی ہوتی ہے اور نہ ہی وہ مجمى إنى ست بدلاكرتاب وكن تجد إستكة اللو تخويلا ( 35:43 )-

لبنداانسان اپنے خودساختہ معاثی نظام کی رُو ہے بھی کا میاب نہیں ہوسکتا۔ کامیابی کا راز خدا کے اس قانون کے اتباع میں ہے جس میں حال اور مستقبل فرواورنوع انسان سب کی خوشگوار یوں کا لحاظ رکھا گیا ہے آفر لیلائسکان مکا تیکٹی وکیلو الأخر کا والا وُلی اللہ اللہ اللہ کی والا ویل کے اللہ اللہ کا خیال چھوڑ دیتے ہیں وہ کس طرح ۔ 53:24-25]۔ لبندا جولوگ چیش یا اُفرادہ مفادِ عاجلہ ہی کوسا منے رکھتے ہیں اور مستقبل کا خیال چھوڑ دیتے ہیں وہ کس طرح کامیاب ہوسکتے ہیں؟ کُلاَ بَلُ عُجِیْوْنَ الْعَاٰجِلَةَ وَتَذَرُونَ الْاَجِرَةَ (12-25; 75:20-50) ۔ جو اور ایورایدلیل جاتا ہے اوگ صرف طبیعی مفاد کے لئے جدو جہد کرتے ہیں قانونِ فطرت کے مطابق انہیں ان کی کوششوں کا پورایورایدلیل جاتا ہے (11:15) ۔ لیکن بیشطیر ستعبل ہوتا ہے اس کی عمر بہت تھوڑی ہوتی ہے۔ ان معاشی فرادانیوں میں پائیداری نہیں ہوتی (6:44) ۔ پائیداری خدا کی ر بوبیت عالمینی کے نظام ہی کے لئے ہے(6:65) ۔ قریبی مفاوتی کو پیش نظر رکھنے والوں کے لئے مستقبل کی خوشگواریوں میں کوئی حصر نہیں ہوسکتا کوئی النگائی میں بیٹھنا کوئی آلیڈائی الذائیا و ممالکہ فی الاخیر ق میں خلاق (2:200) ۔ مستقبل کی خوشگواریوں میں کوئی حصر نہیں ہوسکتا کوئی النگائی میں بیٹ جس کی رُوسے حال اور ستفتبل دونوں توازن بدوش خوشگواریوں کے حال ہوجاتے ہیں تو یہ وہ معاشرہ ہے جو تا ہیوں سے بی سکتا ہوا اور اس میں ہرا کہ کی مخت سیح سیح سیح سے میں میں ہوگئا ہوگئ

جوصرف مفادِ عاجلہ کو چاہتا ہے تو ہم اپنے کا کاتی قانون کے مطابق اے مفادِ عاجلہ دے دیتے ہیں لیکن (مستقبل کی خوشکوار یوں میں اس کے لئے کوئی حصرتیں ہوتا) اس کا انجام جہنم ہوتا ہے جس میں وہ خاسرونا کام اور محروم ونامرادجاتا ر بتا ہے۔ اس کے برعس جوستقبل کے مفاد پر نگاہ رکھتا ہے اور اس کے لئے پوری جدوجہد کرتا ہے اور اے اپن جدوجہد کے نتائج پر یقین کامل ہوتا ہے تو ایسے لوگوں کی مساعی مجر پورنتائج کی حال ہوجاتی ہیں (19-18:18)۔

سورہ کھت میں ان دونوں نظر ہوں کے صالمیں کا نقابل ' باغ والوں کی مثال' نے کیا گیاہے جس میں ایک فض اپنی محنت کے متابع نے دوساختہ قو انہیں کے تابع رکھنا چاہتا ہے اور دوسرے کی نگاہ قانون خدا وندی پر رہتی ہے۔ اوّل الذكر كوقر بنی مفاد تو حاصل ہوجاتے ہیں گینی آ ترالا مراس کے جصے میں تباہی اور ہر بادی کے سوا پچھنیں آتا (40-34: 18)۔ اسی طرح سورہ ہوئی تیں گئیتی کی مثال سے بتایا کہ جولوگ جمھتے ہیں کہ بیتی پیدا تو خدا کے قانون کے مطابق ہوتی ہے لیکن اس کے مُصرف کے لئے ان کے اپنے فیصلوں سے بلند و بالا كوئی قانون تہیں تو ان کھیتوں كا ایسا حشر ہوجا تا ہے کہ کوئی فیض آئیس و کیے کر تبدیں کہ سکتا کہ ان کے اپنے فیصلوں سے بلند و بالا كوئی قانون تہیں تو ان کے بعد وہ کہتا ہے کہ انجام کار کی سلامتی صرف خدا کے قانون اربو ہیت عامہ کے مطابق ہی لیکھیتی ہے۔ ان ان میں کھیتی لبلہ ان تھی (10:24)۔ اس نقابل کے بعد وہ کہتا ہے کہ انجام کار کی سلامتی صرف خدا کے قانون میں ہوجا تا ہے کہ وہ بار بار کہتا ہے کہ تی نشوونما کا سامان موجات ہے کہ انجام کار دنوں کی ہم آ ہنگی ہی سے ٹاسکتا ہے۔

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ التَّقُوا مَا بَيْنَ آيْدِينَا مُومًا خَلْقَالُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ [45: 36: 4

(اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو پھے تہارے سامنے ہے (حال کے قریبی مفاد) اور جو پھے بعد بیں آنے والا ہے (مستقبل) ان دونوں میں ہم آئی رکھوتا کے تہیں وہ قالب (PATTERN) مل جائے جس میں تہاری نشو دنما ہوسکے

(رَحْمُ وه قالب ہے جس میں جنین کی نشؤونما ہوتی ہے )۔

سورة بقره میں ہے کہ بینٹاؤنک ماڈا پیٹونٹون [2:219] بیاوگ پوچسے ہیں کہ نظام ربوبیت میں کس قدر حصہ مغاوعا مدے لئے
کھلار کھنا ہوگا؟ اس کے جواب میں کہا گیا کہ ان سے کہدو کہ اس میں پوچسے کی کون کی بات ہے۔ جو پھی تمہاری اپنی ضرورت
(پرورش) سے زیادہ ہے وہ سب کا سب مغاوعا مدے لئے گھلار ہے گا فیل المعقور 12:29]۔ اس کے بعد کہا کہ 'جم ان باتوں کو
اس لئے واضح طور پر بیان کرتے ہیں تا کہ آپ ہے حال اور سختی دونوں کونگاہ میں رکھ سکو لفکہ کیڈونٹ فی اللّٰ فیا واللّٰ فیا واللّ فیا واللّٰ فیا واللّ فیا واللّٰ فیا واللّٰ

وَهُوَاللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَدُدُ فِي الْأَوْلِي وَالْأَخِرَ قِ وَلَهُ الْفَكُمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ [28:70]

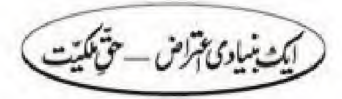
قانون صرف ایک خدا کا قانون ہے۔اس کے سواکسی اور کا قانون نہیں۔ای قانون کے مطابق زندگی کا نظام ابتداءاور انتہا دونوں میں محمود ہوتا ہے۔ کا نئات میں ہرمقام پرای کا ققد ارہے۔اس لئے تنہاری زندگی کی ہرحرکت کو بھی اس کے گر دگھومنا ہوگا۔

یعن تم کی طرح بھی اس کے قانون کی گرفت سے نکل نہیں سکتے۔اس کا قانون بیہے کدا گریوں زندگی بسر کرو گے تو اس کے نتائج بیہوں گے اورا گردوسری طرح زندگی بسر کرو گے تو اس کے نتائج وہ ہوں گے۔ بیتو تمہارے اختیار میں ہے کہ تم کس تم کی زندگی بسر کرناچاہتے ہولیکن بینیں ہوسکتا کہتم زندگی ایک نچ کی بسر کرواوراس کے نتائج دوسری قتم کے برآ مدہوجا کیں۔ ایبا ہونا نامکن ہے۔

بيه بي قرآن كانظامٍ د بوبيّت.

- Joad, C.E.M. (1948) Decadence: A Philosophical Inquiry. London: Faber & Faber p.328-29
- Briffault, Robert (1928) The Making of Humanity, London: George Allen and Unwin Ltd. p.101
- Driesch, H. (1914) The Problem of Individuality. London: Macmillan and Co limited p.63-
- Dwight, Thomas (1911) Thoughts of a Catholic Anatomist New York: Longman, Green & Co.p.241
- Ouspensky, P. D. (1949) In Search of Miraculous. London: Routledge & Kegan Paul. p.75

## وجثاباب



#### عقل كانقاضا

ل مُستَخَسَناه کِ مِنْ کُلُ ( بِمِنْ مِیتَ کُرابِیْ کُنْ مِکْ ) کے ہیں۔ پڑک انظریے ڈیڈ کی کے اقتصافیان کیا تدراکن کینہ مُصلَّیْس پیدا ہوجاتی ہیں جو ہوں جسی کشاہ و گرف ڈاپنیٹ کے نزو کیکٹر الانٹ کے بھرمنانی تھیں اس کے انہوں نے بیانجاں کے لئے ہمی اس انتقافق کا استعمال کیا۔

<sup>2</sup> حيد فرائن اكر عي جال شار است. (اقبال)

ہمت طلب مرحلہ ہے۔ابیاہمت طلب کرقران نے اے''نہایت بلندُ دشوارگذار پیاڑ''پرچڑھنے ہے تعبیرکیا ہے فکا افتقیۃ الْعَقِینَةُ وَ11: 90]۔

## سرمایه پرستی کی دلیل

انسان کی عقل اپنے اس مسلک کے جواز میں سب سے بڑی ولیل سے پیش کرتی ہے کہ مختلف انسانوں میں کمانے کی اِستعداد
(EARNING CAPACITY) مختلف ہوتی ہے۔ جو تحض زیادہ کما تا ہے اسے اپنی کمائی پر پوراپوراجق مکیت حاصل ہوتا

چاہئے۔ اس سے اس کی کمائی چین کر دو مروں کو دے دینا اظلم اور قصب ہے۔ جو تحض دن میں بیس (20) روپ کما تا ہے اس

سے یہ کہنا کہتم چارروپے رکھواور سولہ روپے دو مروں کو وے دؤاگر بچورو استعداد تین تو اور کیا ہے! حق وافساف کا کون سا

تا اور بات ہے۔ آپ اس کے حق ملکیت میں تفرق نین کر سکتے! آپ فور کریں گے تو سے تقیقت آپ کے سامنے آجا ہے گی کہ

مفاویری اور سرماہدداری کے بورے نظام کی محارت اس ویلی "پر قائم ہوتی ہے۔ قرآن نے (بنی اسرائیل کے) قارون کو اس کھائی ہیں۔ آب رہ کہ کہنا کندو کی حیثیت ہے۔ جو رہ کھنا ہے۔ قرآن نے (بنی اسرائیل کے) قارون کو اس کھائی ہیں ہوتی ہے۔ قرآن نے (بنی اسرائیل کے) قارون کو اس کیا اس کھائی ہوتی ہوتی کا کہنا ہے۔ سورہ تصفی میں ہے کہ جب اس پراعتر اض کیا جا تا کہا س کے پاس اس کیا اس کو اس کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہے۔ اس کے باس کے جواب میں کہتا ہوتی ہوتی کہنا ہے۔ آب اس کے اس کے کس کو جب اس کیا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہے۔ اپنی ہنرمندی سے کمایا ہے۔ اس لئے کس کو کہنا آر ہا ہے۔ اس کے کس کو کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہوتی کہنا ہوتی کہنا ہوتی ہوتی کہنا ہے۔ اس لئے کس کو کو برنا ہوتی کو برنا ہے۔ اس کے کس کو کہنا کہنا گوتی کرتا ہے۔ سنے اس کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کو برنا ہے۔ سنے اس وی کہنا کو برنا ہوتی کی کس میں میں کو کہنا کہا گوتی کو برنا ہوتی کہنا گوتی ہوتی کو کہنا گوتی کی کی کی کردری کو برنا ہوتی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کہنا گوتی ہوتی کہنا گوتی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کو برنا ہوتی کوتی کوتا ہوتی ہوتی کہنا گوتی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کہنا گوتی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کی کرتا ہے۔ اس کوتا کوتا ہوتی کرتا ہے۔ سنے اس حقوق کرتا ہوتی کرتا ہے۔ سنے کرتا ہے۔ سنے کرتا ہے۔ سنے کرتا ہے۔ سنے کرتا ہے۔ اس کرتا ہے۔ سنے کرتا ہے

ذراغورکروائم بھی صبح ہے شام تک کام کرتے ہواورایک مزدور بھی سبح ہے شام تک کام کرتا ہے۔ تہمارادن بجرکا کام اتنا پیدا کرتا ہے جس کی قیمت (مثلاً) ہیں روپے ہاور مزدورا تنا پیدا کرتا ہے جس کی قیمت (مثلاً) دورروپے ہے اور مزدورا کی کمائی میں دوعضر شامل ہیں۔ (۱) محنت اور (۱۱) کمائی کی اِستعداد کا فرق ش ٹیم اودونوں میں مشترک ہے۔ فرق شق نمبراا میں ہے اور ای فرق کی بنا پرتمہاری پیداوار کی قیمت (مزدور کی پیداوار ہے) اٹھارہ روپے زیادہ ہے۔ تم کہتے ہوکہ تہماری استعداد کی زیادتی مہراری اپنی ہے اس لئے اس سے پیداشدہ کمائی بھی تہماری اپنی ہوئی چاہئے۔ اس دلیل کی بنا پرتم اس زائد کمائی کواپٹی مکلیت میں رکھتے ہو۔ اس سے سرمایہ جمع ہوجاتا ہے۔ اس سرمایہ ہے بہت سی چیز یں خرید کراپٹی ملکیت میں

<sup>1.</sup> اس وقت جمیں اس مسئلہ سے بحث نبیں کر یہ قیمتیں بھی خود معاشر وہی کی متعین کردہ ہوتی ہیں۔

لے آتے ہو (مثلاً زمین ۔ وسائل آب پاشی ۔ مکانات صنعت وغیرہ) اس سے تہماری آمدنی اور زیادہ ہوجاتی ہے [پھریمی جمع شدہ سرمایہ تہماری اولا دکوورا مثلاً مل جاتا ہے۔ انہیں شہنت کرنے کی ضرورت پڑتی ہے اور نہ بنی کمانے کی استعداد کی حاجت ۔ وہ بغیر کام کے اس سرمایہ پر تیش کرتے ہیں۔ لہٰذا 'اس دلیل کی ابتداء اس سے ہوتی ہے کہ جس محض میں کمانے کی استعداد زیادہ ہے اے اپنی زیادہ کمائی پر حقّ مکیت حاصل ہے ]۔

قرآن کہتا ہے کہ ذراان دونوں چیزوں کا تجزید کرو۔ لیعنی (i) تمہاری دہنی اِستعداد اور (ii) سرمایہ کے ذریعے خرید کروہ وسائل پیداوار اور پھردیکھوکدان میں تمہارا حصہ کس قدرہے!

ایک انسان کی وینی استعداد کی خلیق و تغییر میں حسب ذیل عناصر کا رفر ما ہوتے ہیں:

(i) دما غی خلیات (BRAIN CELLS) کی سافت جس کاتعلق پیدائش سے ہے۔

(ii)ابتدائی ماحول۔

(iii) تعليم وتربيت

(١٧) ذہنی اِستعداد کے استعال کے موز وں مواقع

(OPPORTUNITIES)

ان سب کاتعلق اس معاشرے سے ہےجن میں بچہ پیدا ہوتا ہے۔

آپ غور کیجے کہ ان تمام عناصر میں ہے وہ کون ساعضر ہے جوآپ کا اپنا پیدا کر دہ ہے یا جس میں آپ کے کسب وہنر کا دخل ہے؟ اگر آپ کا دماغ اچھا ہے تو یہ چیز آپ کی اپنی پیدا کر دہ نہیں بلکہ وہبی (یا یوں کئے کہ پیدائش ' ) ہے۔ اگر آپ کی تربیت اجھے ماحول میں ہوئی ہے تو اس میں بھی آپ کی ذاتی کار گری (تو ایک طرف اختیار وار اوہ) کو بھی کوئی وظل نہیں۔ اگر انتقاق سے آپ کا ماحول خراب ہوتا تو آپ کیا کر لیتے ؟ ای طرح 'اگر آپ کی تعلیم کے لئے اچھی در سکا ہیں موجو وقعیں تو اس میں بھی آپ کی اپنی کار گری کا کوئی وظل نہیں۔ اگر اس علاقے میں جہاں آپ پیدا ہوئے منظم کوئی اسکول ہی مذہوتا یا اسکول میں تعلیم کا اچھا انتظام مذہوتا آپ کی تعلیم ناقص رہ جاتی۔

اب لیجئے وہ وسائل پیداوار جنہیں آپ اپنے سرمایہ سے خرید کران کے آجارہ واربن جاتے ہیں۔ان میں سب سے بنیاوی وسلمارش (زمین) ہے[ بہی وجہ ہے کہ قرآن نے معاشی زندگی کے لئے بھی ارض کی اصطلاح استعال کی ہے کیونکہ تمام معاشی وسائل کی اُم (ماں) ارض ہی ہے]۔قرآن کہتا ہے کہ بیہ بتاؤ کدارض کی تخلیق اوراس کے ذریعہ رزق ہونے میں تمہاری ہنرمندی کو کیاوض ہے؟ بہی صورت یانی محرارت روشنی ہوا معدنیات وغیرہ کی ہے۔قرآن نے اس بنیاوی حقیقت

ے اس لئے خدا کا ارشاد ہے کہ انسان کو اس قابل جیس نے بنایا ہے کہ وہلم حاصل کر سکے (96:5) کیکن انسان اس کے بعد خود ہمارے قانون ہی سے سرکٹی اختیار کرلیتا ہے (6:6) اورا پے علم وہنر مندی کی بناء پراپنے آپ کوستغنی تصور کرنے لگ جاتا ہے (96:7) ۔

کوایے مخصوص ول کشش انداز میں بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ذرااس کھیتی پرغور کروجس کے ماحصل کے تم واحد مالک بنتا چاہتے ہوا فرکھ نیٹھ مٹا نیٹوٹون [66:63] تم انتاہی کرتے ہونا! کہ الل چلا کرنٹ ڈال دیتے ہو۔ اس کے بعد کیا بیتوت بھی تہمیں حاصل ہے کہ اس نٹے کوز مین ہے اُگا کر پودا بنا دو؟ کیا ہے کھیتم کرتے ہو یا ہمارا قانون کرتا ہے جس پرتہمیں کوئی قدرت حاصل نہیں عائشہ ٹاڑ کھوٹی آڈ کھٹن اللا عون آلا وعون آلکہ 166:64 اگر ہم اس کھیتی کر پروان نہ چڑھا کیں اور اسے پہلے تی چورا پھورا کر ویں تو فصل کا گھر لے جانا تو ایک طرف تہماری محنت اور نئے کی قیمت کی بھی تم پر چکٹی پڑجائے کو نشا آئے کہ تھکا ف حطاماً فظلا نشر تھکا تھوں واٹا کہ تھور کے وان قوا کے 66:65 اس

#### اس میں تمہاراحصہ کتناہے؟

یاتا ہے جے کو مٹی کی تاریکی میں کون؟ کون دریاؤں کی موجوں سے اُٹھا تا ہے تھا ہے؟
کون لایا تھی کو بیٹھ سے باد سازگار؟ خاک بیکس کی ہے کس کا ہے بینور آ فما ہے؟
کس نے بحردی موتوں سے خوشۂ گندم کی جیب؟ موسموں کو کس نے سکھلائی ہے خوتے انقلاب؟

بیسب کچے ہمارے قانون کا کیا ہوا ہے۔ اس میں تمہاری صرف محنت تھی اُ باتی سب پچے ہمارا تھا۔ اب بات ہوں ہوئی کہ ایک مشتر کہ کاروبار تھاجس میں تمہاری محنت تھی اور ہمارا سر ماہیہ (CAPITAL)۔ اس کاروبار کے منافع (بیداوار) کوائی نسبت سے بانٹ لینا چاہئے ۔ تم اپنی محنت کا محاوضہ لے لواور ہمیں ہمارے سر ماہیکا حصد دے دو۔ ہم نے اپنا حصد انسانیت کی ربوبیت عامہ کے لئے وقف کررکھا ہے اس لئے اسے ان تک پہنچا دو تھی جھانیا تذکر کو گا قامتا کا المنافی بن 131: 56 ۔ ہم نے اے بھوکوں کے لئے وقف کررکھا ہے اور اس طرح خداکی ربوبیت عامہ (عظیم ربوبیت) کے قیام واستحکام میں سرگرم عمل رہو

فَسَيْحُ بِالشِيرُ بِكَ الْعَظِينِيرِ [74:56:74]-

#### ایناحصه لےلو

سورہ ق میں ہے کہ ہم نے زمین کواس طرح پھیلا دیا اوراس میں پہاڑ پیدا کر دیئے اوراس نظام زراعت وآ برسانی کے ذریع طرح کی خوشما چیزیں آگا ویں۔اس نظام میں ہوفض کے لئے جواپنی تو جہات کواس طرف منعطف کر ہے۔
گا' سامانِ بصیرت وتذکیرہے (9-7:50)۔ پھر ہم نے بادلوں سے مینہ برسایا جس سے بڑے بڑے بڑے باغات آگائے اور کھیتی بھی نیز کھجوروں کے تدبہ تذخوشے۔ بیسب بچھانسانوں کی پرورش کے لئے ہے ڈز قالی تھیکا اور بھی انسانوں کی پرورش کے لئے ہے ڈز قالی تھیکا اور 50:11

ان تقائق کوساسنے لانے کے بعد قرآن ایک سوال کرتا ہے اوروہ سے کہ بتاؤ کہ بیتمام وسائلِ معیشت کس کے پیدا کردہ میں؟ آئٹن طفا الَّذِیٰ یَدُرُوٰکُلُدُ [67:21]۔ اوراس کے بعد کہتا ہے کہ بیبتاؤ کہ اگروہ اس رزق کوروک لے تو تہاری ہنرمندی کیا کرے؟ اِنْ آمُسَكَ رِدُقَةُ [21:67]۔ اگروہ (مثلاً) پانی کو نیچ لے جائے اور سِطِح زمین سے اوپر نیآنے دے تو تم کیا کراہ (67:30)۔ وہ کہتا ہے کہ سوچوکہ بیہ بات کس قدر صاف اورواضح ہے۔

ہم نے زمین کو پھیلایا۔ہم نے بادلوں کو بلند کیا اور ان سے پانی برسایا۔ہم نے اس میں سے پھل اور غذاکی دوسری چیزیں پیداکیس (سامانِ معیشت) کو ہمارے چیزیں پیداکیس متاع (سامانِ معیشت) کو ہمارے

1 قرآن میں رقب العقیقیم اور رقب الانسانی کی اصطلاحات فورطلب ہیں۔ وہ کہتا ہے کتم میں سے برخض اپنی اپنی پرورش کی فکر کرتا ہے یا اپنے بال بچوں کی پرورش کی فکر سے ہے۔ لیکن اس ربو ہیت میں انسان اور حیوان سب برابر ہیں۔ حیوان بھی اپنی اورا پنے بچوں کی پرورش کرتے ہیں۔ لہذا اس ربو ہیت کی حق بہت محدود ہے۔ بید بو ہیت مغرفی یار بو بیت اورائی ہے۔ اس کے برخکس خدا کی ربو ہیت مقتری اورائی ہے۔ اس کے برخکس خدا کی ربو ہیت مقتری اس نے برخکس سے بعدوہ کہتا ہے کہ میں اس کے اس کی ربو ہیت مقتری اورائی ہے۔ اس کے بعدوہ کہتا ہے کہ میں اس کی صفت ربو ہیت مقتلی یا متب نے بیان الفیلیم ) یعنی فظام ربو ہیت کے قیام میں مرکز معمل ربنا جا ہے۔

قانونِ ربوبیت کے مطابق استعال میں لاو اس قانون کی بجائے اپنے بی قاعدے اور قانون بنالیتے ہوا ور رزق کی تقییم ان
کے مطابق کرنے لگ جاتے ہو؟ فکا تجھکا پلے آنداڈا گا آنگور تھکھوں 22:2]۔ اس تمام کا روبار میں تہارا صدیحت کا ہے۔ وہ
تم لے فاور ہاتی حصہ ہمارے سرمایہ کا ہے وہ جمیں دے دو و اُنٹوا حقہ کھی تھے تھے تھا 141:6]۔ سورہ جمیس ہے کہ اس پیدا وار
میں صرف تمہارے لئے ہی سامانِ معیشت نہیں بلکہ ان کے لئے بھی ہے جن کے متعلق تم (بزعم خویش اسپنے معاشی نظام کے
ماتحت ) جھتے ہو کہ ان کا اس میں بھوت نہیں؟ و جھکٹا ککٹر فیٹھا معالیق و کئن آلسٹٹر لکہ بلز قین آر2:21]۔ ہم نے اس سامانِ
معیشت کو تمام نوع انسانی (بلکہ انسان کے علاوہ ووسری مخلوق) کے لئے وجہ ربوبیت بنایا ہے و الکا درخس و ضعیما لیلا کا اور معاشرہ کا
توازن قائم رہتا ہے ) بھی جیجا ہے۔ اس لئے میزان کو انسان کے ساتھ قائم رکھواور کی کے صدیمی کی بیشی نہ کرو و آفیشوا
الوزن بالقِسط و کاک تغیر و اللویڈائ و آفیدی اس کے میزان کو انسان کے ساتھ قائم رکھواور کی کے صدیمی کی بیشی نہ کرو و آفیشوا
الوزن بالقِسط و کاک تغیر و اللویڈائ و آفیدی و انسان کے ساتھ قائم رکھواور کی کے صدیمی کی بیشی نہ کرو و آفیشوا

ان تصریحات سے بید حقیقت آپ کے سامنے آگئی کہ وسائل پیدا وارخدا کی بخشائش ہیں جن کا مقصد تمام نوع انسانی کی ربوبیت ہے۔اس لئے کسی کوچی نہیں کہ ان کی حد ہندی کر کے انہیں اپنی ملکیت ہیں لے لے۔ وَمَا تَکَانَ عَطَاءً دُرَیْکَ مَعْظُورًا [20: 17] اور جو پھی تیرے رب کی طرف سے بطور بخشش عطا ہوا ہے اس کی حد ہندی نہیں کی جا سکتی۔اس کے گرد حصارتہیں کھینچا جا سکتا۔

## زمین کی اِنفرادی ملکیت جائز نہیں

مینظا ہر ہے کہ ان معاشی وسائل میں جوخدا کی طرف ہے بطور بخشش (تمام نوع انسانی کومفت) عطا ہوئے ہیں زمین کی حیثیت بنیاوی ہے اس لئے زمین کے لئے کیسال طور پر حیثیت بنیاوی ہے اس لئے زمین کے لئے کیسال طور پر کھلار ہناجا ہے ۔اس برکسی کی ذاتی ملکیت کاسوال ہی پیدائیس ہوسکتا۔سورؤ خیم المتسحدہ میں ہے:

قُلْ أَبِيكُكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ آثْمُا كَا فَلِكَ رَبُّ الْعَلَمِينَ [41:9] أن سے كبددوكدكياتم اس خداك قانون ربوبيت سے الكاركرنا جا ہے ہوجس نے زيمن كودو مدارج (PERIODS) ميں (بيداواركے قابل) بنايا۔ اس لئے كدوہ تمام كا مُنات كاربوبيت كرنے والا ہے ليكن تم اوروں كوبھى خدا كا جمسر بنا دية ہو؟

ال کے بعدے:

وَجَعَلَ فِيهَا رُوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبِرَكَ فِيهَا وَقَكَرُ فِيهَا أَقُوالَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ \* سَوَآءٌ لِلسَّآبِلِيْنَ [41:10]

اوراس نے اس کے اوپر پہاڑ کھڑے کردیے (تا کہ آب رسانی کا سلسلہ تھیک کام کرے) اورز مین میں قراوائی رزق کی استعداد پیدا کردیے۔ اسے تمام ضرورت مندول کے استعداد پیدا کردی۔ اور چارموسموں میں اس کی پیداوار کے اندازے مقرد کردیے۔ اسے تمام ضرورت مندول کے لئے بکسال طور پر کھلا رہنا جا ہے۔

یہ بنیادی ذراجے پیداوار (زمین) خداکی طرف سے بلاقیت عطا ہوا ہے تاکہ اس سے تمام تو بڑا انسانی کی پرورش ہو سکے۔ زمین پرکیسریں بھیجی تھیجی کراسے ذاتی مکیت قرار دے لینا 'خدا کے خلاف سرکشی اور اس کے قانون ربوبیت سے بخاوت ہے۔ جو پچے خداکی طرف سے بلا مُزدومعاوضہ تمام انسانوں کو بیساں طور پر ملاہے قرآن کی رُوسے ان پرانفرادی مکیت کا تصور ہی باطل ہے۔ ہوا' پانی 'روشن کرارت اور زمین سب انسانی زندگی اور اس کی پرورش کے اسیاب وؤرائع ہیں جوخداکی صفت پر بوبیت کی وجہ سے مفت عطا ہوئے ہیں۔ انہیں انسانوں کی پرورش کے لئے بیساں طور پر کھلار مہنا چاہئے۔

#### محنت كاصله

اس حقیقت کو پھرؤ ہرالیجئے کہ انسان کی کمائی میں تین عناصر کشامل ہوتے ہیں۔

(i) وسائلِ پيداوار

(ii) وعنى إستعداد

(iii) محنت

البيس تبروار في عاوير ليخ:

محنت محمعتی میں اپنی وسعت معطابق بوری بوری کوشش کرنا۔اس میں تین قتم کے افراد آ جا کیں گے۔

- (۱) وہ افرادِ معاشرہ جو اس کام کی سرانجام دیل میں جوان کے سپردکر دیا جائے اپنی وسعت کے مطابق پوری پوری کوشش کریں۔
  - (۱۱) وہ لوگ جو وسعت کے باوجود محنت نہ کریں۔
  - (iii) وہ لوگ جو کسی حادثہ یا پیدائش نقص کی وجہ سے محنت سے معندور ہوجا سیں۔

ظاہرہے کہ شق نمبر(i) کے تمام افراد محنت کے معاوضے میں یکساں ہوں گے (فرق اِکتسانی اِستعداد کا ہوگا جس کا ذکر بعد میں آئے گا)۔ایک کو دوسرے پرکوئی فضیلت نہیں ہوگی۔اگر ایک مزد درا پی اِستعداد کے مطابق باہر میدان میں چھ کھنٹے کا کام کرتا ہے ادرایک انجینئر میز پر ببیٹھا' اپنی اِستعداد کے مطابق چھ کھنٹے کام کرتا ہے' تو جہاں تک ان کی محنت کا تعلق ہے' دونوں برابر ہیں۔اس لئے دونوں (اپنی محنت کے لئے) کیساں معادضے کے مستحق ہیں۔

<sup>1</sup> چونک سرماییکائی کی جع شدوشکل کانام موتا ہاس لئے اسان مناصر میں شال نہیں کیا گیا۔

82

شق تمبر(ii) کے لوگ کس معاوضے کے مستحق نہیں (اگروہ وسعت کے باوجود کم محنت کرتے ہیں تو وہ کم معاوضے کے مستحق ہوں گے )اس لئے کہ قیش الملائیان الآماسٹی [53:39] (معاوضہ بمقد ارمحنت) اٹل قانون ہے۔ یہیں ہوسکتا کہ ایک شخص محنت نہ کرے اوراس کی ذمہدار یوں کا بوجھ دوسرے لوگ اٹھا کیں آلاکٹور وازر ق ق ڈر اُلحوٰی 183:38 کوئی بوجھ اٹھانے والا کسی دوسرے کا بوجھ نہیں اٹھا تا۔ یہی عدل کا نقاضا ہے۔ قرآ ٹی نظام ر بوہیت میں ان مترفین کے لئے کوئی جگہیں جو استطاعت کے باوجود محنت نہ کریں اور دوسروں کی محنت پر گزارہ کرنا جا ہیں۔

اب رہے تیسری شق کے لوگ ۔ سوٹھیٹھ عدل کی ژو ہے یہ کمی معاوضے کے سختی نہیں لیکن قرآن کے نظام ربوبیت میں عدل کے ساتھ اِحسان کے معنی یہ ہیں کہ معاشرے میں جہاں کہیں (جس شخص میں) کوئی کمی (DEFFICIENCY) آجائے اس کمی کو پورا کر کے معاشرے کے توازن (حسن) کو قائم رکھا جائے۔ لہٰذا اُنہیں عدل نہیں بلکہ احسان کے اصول کے مطابق دیا جائے گا۔

## إكتساني إستعداد

بہتو صورت ہوئی محنت کے اعتبار سے۔اب اکتسانی استعداد (EARNING CAPACITY) اور ضرور مات زندگی کو لیج ۔اس کی زوسے بھی افرادِ معاشرہ کی تین شقیں ہوجا کیں گی۔

(۱) وہ لوگ جواپنی استعداد کی زیادتی کی وجہ این ضروریات سے زیادہ پید کرلیں۔

(ii) دہ لوگ جو استعداد کی کی بنایرا پی ضرور مات ہے کم پیدا کرسکیں۔

(۱۱۱) وہ لوگ جوفقدانِ استعداد کی بنا پر بچھ بھی پیدا نہ کرسکیں (یا در ہے کہ وہ طبقہ جو استعداد کے یا وجو دمحنت نہ کرئے خارج از بحث ہے )۔

قرآن کہتا ہے کہ اِستعدادی زیادتی تہاری اپنی پیداکردہ نیس۔اس کے اسباب ویلل تمہاری ذاتی حدودامکان سے باہر تھے وکما پکٹر قرن توقیق فین الله 15:53 ۔اس کے اس بیداوار کے تم بطور اِستحقاق ما لک نیس ہوسکتے۔ والله فظیل بعضکہ تکا بہتو تھا بہتو ہے اللہ فظیل بعض فی المتوزق اللہ فظیل ہے وہ تماری استعداد میں ایک دوسرے پر جونصیلت حاصل ہے وہ تماری طرف سے ہے اس لئے اس استعداد کے ماصل کے بھی ''ہم'' ما لک ہیں۔ یہ فاصلہ پیداوار 'ہمارے قانون ر بوبیت کے مطابق صرف ہوگی۔اس کا مصرف شی نہر (زن) کے اوگ ہیں (جنہیں قرآن کی اِصطلاح ہیں سائل کہا جاتا ہے بعنی ضرورت مند ) اور شن نہر (زنن) کے اوگ (جنہیں قرآن کی اِصطلاح ہیں سائل کہا جاتا ہے بعنی ضرورت مند ) اور شن نہر (زننا) کے اوگ (جنہیں قرآن کی اِصطلاح ہیں سائل کہا جاتا ہے بعنی ضرورت مند ) اور شن نہر (زننا) کے اوگ (جنہیں قرآن کی کے ایک ایک اور شن نہر (زننا) کے اوگ (جنہیں قرآن کے کہ کر بیکارتا ہے )۔

وَقِيَّ اَمْوَالِهِمْ حَقِّ لِلسَّالِيلِ وَالْتَعْرُوْمِ [51:19] أن كمال بس سأئل اور مُروم كاحق ب-"ان كمال بس سائل اور محروم كاحق بي "حق كے لفظ يرغور يجئے \_ يعنى بيادگ اس مال كوبطور حق AS OF) (RIGHT طلب كر سكتے ہيں۔بطور خيرات نہيں بكر بطور استحقاق۔اس لئے كہ بيد مال جيسا كداو پر لكھا جا چكا ہے" خدا" كى مكيت ہےاور خدانے اے" سائل ومحروم" كے لئے تخص كر ركھا ہے۔

# وسائلِ پيداوار

اب رہا تیسراعضر لینی وسائل پیداوار سوان کے متعلق ہم دیکھ چکے ہیں کہ بیسب "بنشنهٔ بَنَ الله" ہیں۔اس لئے ان پر کسی کے قق کاسوال ہی پیدائبیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے جوقر آن کہتا ہے کہتم اسے ربوبیت عامہ کے لئے گھلا کیوں ٹہیں رکھتے وَمَاّ لَکُمُ اَلَا تَتَفِقُوْا فِیْ سَبِینِلِ اللّٰہِ 10:57] ۔ کیونکہ ارض وساء کی ملکیت خداجی کی ہے تہماری ٹہیں۔

#### وَيِلُومِيْرَاكُ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ [10: 57]-

اب اس بنیادی اعتراض کو پھرسامنے لائے جس سے آغاز بخن ہوا تھا یعنی جن لوگوں میں کمانے کی اِستعداد زیادہ ہے وہ کہتے ہیں کہ بیسب ہماری اپنی ہنرمندی کا نتیجہ ہے (اُو تینٹا کا علی علی علی علی علی ہے ہم اس کے واحد مالک ہیں۔اور چونکہ ہم اس سے داحد مالک ہیں۔اور چونکہ ہم اس سے دمینیں اور جائیں ہوا ہے ہم پہلے کھے جی سرمایہ داری کے نظام کی بنیادای ''دلیل'' پر قائم ہے۔اس' دلیل'' کوساسنے رکھتے اور اس کے بعد اس جواب کو جو قرآن نے دیا ہے بات بالکل واضح ہوجائے گی۔

## اِستعداد میں تفاوت کیوں ہے؟

یباں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر وہنی اِستعداد کے ماحصل کا ما لک فر دِمتعلقہ نہیں ہوتا تو انسانوں میں اس قدر دہنی تفاوت رکھا کیوں گیا ہے؟ اللہ نے تمام انسانوں کو ایک جیسی وہنی استعداد کیوں نہیں دے دی تا کہ معاشی ناہموار بیں کا سوال ہی پیدا شہو۔ ندر ہے بانس ندیجے بانسری قرآن اس سوال کا جواب بھی دیتا ہے۔

آپ جیوانات کود کیسے ۔جیسا کہ ہم نے پہلے ہی کہا ہے ان کی کی ایک نوع میں استعداد کا فرق نہیں ہوتا۔ شلا تمام ہرن ایک جیسی استعداد کا فرق نہیں ہوتا۔ شلا تمام ہرن ایک جیسی استعداد کے جیسے اس لئے ان میں معاشی نا ہموار یوں کا تصور نہیں ہوتا۔ لیکن اس کے ساتھ ہی یہ ہی و کیسے کہ ان کی زندگی کا مقصد سوائے جینے اور مرجانے کے کیا ہوتا ہے؟ (زیادہ سے زیادہ یہ کہ دوہ افز انش نسل کر کے مرجاتے ہیں)۔ وہ جس حالت میں دنیا میں آتے ہیں و زیا کو اس حالت میں چھوڑ کر مرجاتے ہیں۔ وہ دنیا کی حالت میں کوئی تبدیلی نہیں پیدا کر جس حالت میں دنیا میں آتے ہیں و زیا کو اس حالت میں کوئی تبدیلی تھوت کے لیان اللہ تعالی نے انسان کوقوت تخلیق (CREATIVE FACULTIES) بھی دی ہیں۔ وہ دنیا میں آتا ہے اور اپنی قوت تخلیق سے دنیا کو کیا ہے کیا بنادیتا ہے۔ یہ انسان کی قوت تخلیق ہی کرشے ہیں کہ یہ ٹی کا گھروندا اس قدر متنوع جاذ ہیوں

اور حسین دجمیل مرصع کا ریون کا مجموعہ بن رہا ہے۔ انسان فطرت کی خام پیداوار کو لیتا ہے اور اپنی ندرت کا ریوں ہے اسے
ایک نئی دنیا جس تبدیل کر دیتا ہے۔ لیکن آپ غور کیجئے کہ ان تخلیق مراصل (CREATIVE PROCESS) جس کس قدر مخلف
نوعیتوں کے کام در پیش ہوتے ہیں۔ کوئی کام لیجئے۔ اس جس پہلامر صلہ تدبیر (PLANNING) کا ہوتا ہے۔ فلا ہر ہے کہ اس
کے لئے توسی قکر کی ضرورت ہوگی۔ اس کے بعدا گلامر صله اس تدبیر (PLAN) کو بروئے کارلانے (EXECUTE) کرنے کا ہوگا۔ اس کے احدا گلامر صله اس تدبیر (PLAN) کو بروئے کارلانے (PHYSICAL LABOUR) کی زیادہ ضرورت ہوگی۔ اگر تمام انسانوں کی استعداد
کا ہوگا۔ اس کے لئے جسمانی قوتوں (PHYSICAL LABOUR) کی زیادہ ضرورت ہوگی۔ اگر تمام انسانوں کی استعداد
ایک جسسی ہوتو دنیا جس تقسیم عمل (DIVISION OF LABOUR) ناممکن ہوجائے۔ یہ ہے وہ مقصد جس کے لئے مختلف افراد
کی استعداد جس فرق ہے۔

وَرُفَعْنَا بِعَضْهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتِ لِيَتَوْلَ بَعْضُهُمْ يَعْضًا سُغُونًا [32:44]

اورہم نے مدارج کامیا ختلاف اس لئے رکھا ہے تا کہ معاشرے کے مختلف کا مختلف لوگوں سے لئے جاسکیں۔ قرآن کا بیدوعویٰ کہ ذہنی اِستعداد کا اِختلاف 'تقسیم کا رکا موجب اورانسانی و نیاش تخلیقی نُدرت کا ریوں کا ضامن ہے ایک الی حقیقت ہے جسے ہر جگہ تسلیم کیا جاتا ہے۔ممفورڈ لکھتا ہے:

ارسطاطالیس نے کہا ہے کہ نوع انسانی ایسے افراد کا مجموعہ ہے جنہیں ایک دوسرے کی ضرورت ہے۔ اس ضرورت کے دوسرے کا جن محدود یت کوئے کرانی میں بدل دیتا دوسرے ہیں۔ ایک نوید کا برائی میں بدل دیتا ہے۔ یہ اس طرح افراد کے استعداد کے اختلاف سے مختلف افراد کے ۔ یہ اس کے کہ اس طرح افراد کی استعداد کے اختلاف سے مختلف افراد ایک دوسرے سے مختلع ہوتے رہتے ہیں۔ یہاں کا مملی پہلوہ۔

اسطرح (MASON) لكمتابك:

انسانوں میں استعداد کا اِختلاف دنیائے اِنسانیت میں تنوع کا موجب ہے۔ ای سے حریت اِلگر اپنے سامنے وسیع میدان دیکھتی ہے۔

لیکن اس سے بیٹیں سمجھ لینا چاہئے کہ قرآن افلاطون کے تصور کے مطابق مختلف طبقات (CLASSES) کی مستقل تقسیم کا نظر بیٹی کرتا ہے یا ہندوؤں کے ورنوں ( ذاتوں ) کے نظر بیٹے کہ مطابق پیدائش تفریق کا قائل ہے۔ اس کی تعلیم اس کے بیکسر خلاف ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ہرانسانی بچئے پیدائش کے لحاظ سے آیک ہی حیثیت رکھتا ہے۔ ان سب کا آیک ہی طبقہ (CLASS) ہوتا ہے۔ اس کے این سب کا آیک ہی طبقہ (CLASS) ہوتا ہے۔ اس کے این اس کی پرورش تعلیم و تربیت بیساں طور پر ہونی چاہئے ( اس کور بوبیت کہتے ہیں )۔ اس کے بعد وہ اپنی اپنی استعداد اور ربھان کے اعتبار سے جس جس کا م کے لئے زیادہ موزوں ہوتے جا کیں ان کے سپر دوئی کا م کردیئے جا کیں۔ یہ طبقات آگرانیوں طبقات کہنا مناسب ہوتو ] محض تقسیم کار کی رُوسے ہیں اس سے زیادہ ان کی حیثیت ہے تو ہیں۔

اس پر پیدائش کااٹر پکھنہیں ہوگا۔ بیٹیں ہوگا کہ مزدور کا بیٹا تھن اس لئے کہ وہ مزدور کے ہاں پیدا ہوا تھا' مزدور ہےا ورانجیئئر کا بیٹا انجیئئر کا بیٹا ہونے کی وجہ ہے انجیئئر رہے۔ بید دونوں ہیچا این آ دم ہیں۔ انہیں تربیت وتعلیم کے بکسال مواقع بہم پہنچائے جا کیں گے۔اگر مزدور کا بیٹا ذہنی صلاحیتوں میں بلند ہوگا تو وہ انجیئئر بن جائے گا اور انجیئئر کا بیٹا فکری طور پر چیچے اور جسمانی قوت میں آ گے ہوگا تو اس کے میر دجسمانی قوت کا کام کیا جائے گا۔

حقیقت سے ہے کدانسانی معاشرہ میں جو چیز تباہی کا باعث ہے وہ مختلف گھرانوں میں پیدا ہونے والے بچوں کو یکساں مواقع بہم نہ پہنچانا ہے ان کی زہنی اِستعداد کا تفاوت نہیں۔ بقول میسن :

اِستُعداد کا اختلاف نمیں بلکہ مواقع کا بیساں طور پرنہ ملنا تا ہی کا باعث ہے۔ قرآن پیدائش تفرین کوشلیم ہی نمیں کرتا۔ وہ ہر فرزند آ وم کوآ دم تصور کر کے سب کے لئے بیساں مواقع بہم پہنچا تا ہے تا کہ ہرایک کی مضمر صلاحیتیں پورے طور پرنشو ونما پاسکیں لیکن بیصرف ای معاشرے بیں ممکن ہے جس بیس نظام ر بو ہیت رائج ہو۔

## ومنى إختلاف كيون موتاب؟

## إنسان كى غلط مكبى

قرآن سیکہتاہے کہ انسان کی بنیادی غلطی ہے کہ اس نے وہنی استعداد کے اس نفادت کو معاثق تقسیم کے ساتھ وابستہ کر و یا حالانکہ اس کا مقصد فقت تقسیم کا رتھا جو گلے گئیتی (CREATIVE PROCESS) کے لئے ضروری ہے۔ انسانی ذہن کی اس غلطی نے وہ تمام مفاسد پیدا کر دیے جن سے بیدو نیا جہنم بن کررہ گئی۔ انسان کی حماقت بیہ ہے کہ وہ اپنی اس غلطی کو اس جہنی معاشرہ کے وجود کے لئے بطور دلیل پیش کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اگر زیاد واستعداد کے مالک اپنی کمائی ان لوگوں کی طرف خشل معاشرہ کے وجود کے لئے بطور دلیل پیش کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اگر زیاد واستعداد کے مالک اپنی کمائی ان لوگوں کی طرف خشل کردیں جن کی استعداد کی کمائی ان افراد کے اس بستعداد کی کمائی ان افراد کی دیا تھا ہوئی ہے اس لئے اس استعداد کی کمائی بھی ان افراد کی ذاتی ملکیت نہیں ''خدا کی ملکیت'' ہے۔ اور خدا نے اِسے ان انسانوں کی ربوبیت کے لئے مختف کر دیا ہے جن جن بی وہنی وارجسمانی استعداد ہے کہ نہیں شہراری اپنی بیدا کر دہ ہے۔ وہنی استعداد خدا کی تعدید نہیں نہ دینا 'اس امر کا اعلان ہے کہ وہنی استعداد خدا کی تعدید نہیں تمہاری اپنی بیدا کر دہ ہے۔ وہنی جن کا بیدھ سے انہیں نہ دینا 'اس امر کا اعلان ہے کہ وہنی ہے کہ استعداد خدا کی تعدید نہیں تمہاری اپنی بیدا کر دہ ہے۔ وہنی بیان کر دیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اس اہم مسئلہ کو س طرح چندالفاظ میں بیان کر دیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اس اہم مسئلہ کو س طرح چندالفاظ میں بیان کر دیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اس استعداد خدا کی تعدید کی سے کہ کو تعدید کی ایک کو کہتا ہے کہ کے اس اہم مسئلہ کو س طرح چندالفاظ میں بیان کر دیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ

وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ \* فَهَا الَّذِيْنَ فَضِّلُوا بِرَآدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ آيْهَا فَهُمْ فِيْهِ سَوَآءٌ \* آفَيَنِهُ كَةِ اللَّهِ يَجْعَدُونَ (16:71)

مختلف افراد میں اِکسانی اِستعداد کا تفاوت خدا کی طرف ہے ہے (تہمارااینا پیدا کردہ نہیں) جس کی وجہ سے مختوں کے ماحسل (فضل) میں فرق ہوتا ہے لیکن جن لوگوں کواس طرح معاشی فضیلت حاصل ہوجاتی ہے وہ اس زائد پیداوار (یا سرمایہ ) کوان لوگوں کی طرف نہیں لوٹا تے جوان کی زیر محرانی کام کرتے ہیں۔ وہ ایسان لئے نہیں کرتے کہان کا ذہن اس تصور کو قبول نہیں کرتا کہاس طرح معاشرہ میں سب برابر ہوجا کیں۔ یہذ ہنیت ورحقیقت خدا کی طرف ہے وی ہوئی تعقوں کے خلاف محاذبیدا کرنے کے مرادف ہے (جس کا نتیجہ تباہی ہے)۔

آپ نے دیکھا کہ قرآن نے اس اہم مسئلہ کوئس خوبصورتی ہے حل کر سے رکھ دیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جولوگ اکتساب رزق کی استعداد کواپنی ذاتی ملکیت بیجھتے ہیں وہ ہمارے قانون ربو ہیت کی محکم نیب کرتے ہیں۔

آرئو یُٹ الَّذِی یُکُلِّرِ بِاللِیْنِ وَفُلْلِکَ الَّذِی یَدُمُ الْیَتِیْمَ وَلَا یَتُمُفُّ عَلَی طَعَامِ الْیشکِیْنِ [3-1:101] کیا تو نے اس محض کی حالت پرغورٹین کیا جو جارے قانونِ مکافات کو مُجٹلاتا ہے (جس سے اس کا کر داریہ بن جاتا ہے کہ ) وہ تیبوں (وہ افراد جو تبارہ مجھے ہوں ) کو دھکے دیتا ہے اور دوسروں کو سکین کی پرورش کی ترغیب ٹیس دیتا۔ وہ کہتا ہے کہ ابھی تو پیفیست ہے کہ زمین سے رزق ایک اندازے کے مطابق لگاتا ہے اور بیانسان کے اختیار کی بات ٹیس کہ ز بین میں خصیے ہوئے رزق کے سارے کے سارے فزانے بیک وقت باہر نکال لے ۔ورندا کر کہیں اس پر بھی اے اختیار ہوتا توزیادہ ذہنی اِستعداد کے مالک ندمعلوم کیا کرگزرتے؟(42:27)۔

ان تقریحات سے یہ حقیقت ہارے سامنے آگئ کہ قرآن کی رُوسے انسان اپنی کمائی ہیں سے صرف اپنی محنت (LABOUR) کی نسبت سے صد لے سکتا ہے۔ وہنی استعداد کی فراوائی 'یا دسائل پیدادار کی (برجم خویش) ملیست کی بنا پر بھے نہیں لے سکتا۔ بیسب' خدا کا حصہ' ہے اور نوع انسانی کی ربوبیت کے لئے وقف لہذا تظام سرمایہ داری کی بیدلیل کہ جو صحف اپنی استعداد کی زیاد تی کی بناء پرزیاد و کما سکتا ہے وہ اپنی کمائی کا مالک ہے ' نگاہ کا فریب ہے' منی علی الحقیقت نہیں۔ جیسا کہ ہم پہلے بھی لکھے چین' سرمایہ دارانہ ذہنیت کی اس دلیل کا جواب وہ نظام جھی نہیں دے سکتا جو نہ خدا کو مانے اور نہ ہی مستقل اقدار کو شاہر میں سرمایہ دارانہ ذہنیت کی اس دلیل کا جواب وہ نظام جھی نہیں دے سکتا جو نہ خدا کو مانے اور نہ ہی مستقل اقدار کو شاہر میں کہ جو نہ ہوں انسانی کی جستی کا اقراد کرے اور نہ ہی حیات جاودال پر ایمان رکھے۔ بہی وجہ ہے کہ مارکش اس اعتراض کا جواب مرف وہ خض دے سکتا ہے جو نفس انسانی کی حقیقت اور اس کی ربوبیت کا قائل ہو۔ اس کے خدا اور آخرت پر ایمان لاینظک ہے۔

#### يهودى ذبنيت

نظام سرمایدداری اپنی ہنرمندی کی دلیل کواپنی ہی طرف سے پیش نہیں کرتا بلکہ اُسے ند ہب کے علمبرداروں کی طرف سے بھی پیش کرتا بلکہ اُسے جوخود نظام سرمایدداری کے پیدا کردہ ہوتے ہیں (لیعنی خدا کی طرف سے نازل شکہ وین نہیں بلکہ انسانوں کا خودساختہ ند ہب جی)۔ وہ کہتے ہیں کہ ہرخض کواپنی کمائی اوراس کمائی سے پیدا کردہ (یاخرید کردہ) جائیداد پر پوراپوراحی مکیت ہوتا ہے اوراس کی بھی ملکیت اس کو وراشتا ملتی ہے اسے اس ملکیت سے محروم کرنا شرعاً جائز نہیں۔ 'شرعاً' سے مراد ہوتی ہے وہ شریعت جودور ملوکیت ومفاد پرتی کی پیدا کردہ ہوتی ہے (نہ کہ منزل من اللہ کتاب)۔ اس کے ساتھ ہی وہ یہ دلیل بھی پیش کرتے ہیں کہ اگر تمام افرادِ محاشرہ کی ضروریات زندگی پوری ہوتی جائیں توخر بیوں اور بھتا جوں کا وجود ختم ہوجائے گا اور اس طرح خیرات اور صد قات کے لئے گئجائش ہی نہیں دہے گی۔ یعنی ان کے نزد یک خریوں اور بھتا جوں کا باتی رہنا اس لئے ضروری ہے کہ اس سے دولت مندلوگ خیرات وصد قات سے تو اب حاصل کر سکیں۔ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر ملکیت ندر ہے تو وراشت کے احکام سے مقصود کیا ہوتا ہوں کا میں دفتہ اس دلیل کے بورے بن کو ملاحظہ سے چاس کر بتایا جائے گا کہ صدقہ دخیرات اور وراشت کے احکام سے مقصود کیا ہیاں دفتہ اس دلیل کے بورے بن کو ملاحظہ سے جیئے۔ اس کے معنی میہ ہیں کہ لوگوں کی صحت کا خیال قطعا نہیں رکھنا جا ہے۔

<sup>1</sup> تعسیل اس اہال کی آ کے چل کرسا منے آ نے گی۔

<sup>2</sup> وین اور خرب محفرق کے لئے میری کتاب"اسباب زوال امت" الماحظہ میجے۔

ایسی کوشش بالکل ٹیس کرنی چاہیے جس سے لوگ تندرست وتوانا رہیں۔اس لئے کہ لوگ اگر تندرست وتوانا رہے اور بیار نہ پڑے تو ہیتال بند کرنے پڑیں گئے دوائیوں کی ضرورت ٹیس رہے گی ڈاکٹر ہے کار ہوجا کیں گے۔ فرجب پرست گردہ کے اس فریب کا پردہ چاک کرنے ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ان کی حالت بیتی کہ یہ پہلے اپنے کمزوراور نادارلوگوں کو گھروں سے نکال دیتے۔ جب وہ فرایق خالف کے باتھوں گرفتار ہوجاتے تو پھرائیس فدید دے کر خیرا الیتے (کیونکہ ان کے بال قیدیوں کو فدید ہے کر خیرانا ٹواب کا کام تھا)۔ یعنی دہ ' حصول ٹواب' کی خاطر'خود اپنے میں سے ایک ایس جماعت (CLASS) پیدا (CREATE) کر لیتے جو قیدی بن جا کیں اور پھر چندے جمع کر کے ان قیدیوں کوقید سے آزاد کرائے۔ یہی ذہنیت اس مفاد پرست گروہ کی ہے جوایک طبقہ ستفل مختاجوں اور غریبوں کارکھنا چاہتا ہے تیدیوں کوقید سے آزاد کرائے۔ یہی ڈ ہنیت اس مفاد پرست گروہ کی ہے جوایک طبقہ ستفل مختاجوں اور خریبوں کارکھنا چاہتا ہے سال کی شروائیوں اور ستفتل کی جاہیوں کے سال کی دسوائیوں اور ستفتل کی الفرائی الفرائی آئی ہی بھی کی حالت ہے۔ ۔

جيها كهاويركها جاچكا بان اعتراضات كاجواب ذرا آ مح چل كرديا جائے گا۔

لیکن اس تقاقت پرایمان رکھتا ہے کہ زندگی کا مقصد ہے ہے کہ انسان اپنی استعداد کے مطابق پوری پوری محنت کرے اور اس کے ماصل (اپنی کمائی) میں سے اپنی ضرور بات کے مطابق کے کر انسان اپنی استعداد کے مطابق پوری پوری محنت کرے اور اس کے ماحصل (اپنی کمائی) میں سے اپنی ضرور بات کے مطابق کے کر انسان کی نشو وقعا کے لئے عام کر دے ۔ حتی کہ وہ دوسروں کی ضرور بات کو اپنی ضرور بات پر ترقیج و بتا ہے۔ اس 'ایمان' کے بعد اگر (بفرض بحال) اس بات کو تشاہم بھی کر لیا جائے کہ جو بھوا کی خوص کما تا ہے وہ سب کا سب اس کی ذاتی ملکیت قرار پائے گا تو جہاں تک ایک موس کا تعلق ہائی سے اصل مسئلہ پر بچھ فرق نہیں پڑتا ۔ بیسب بچھاس کی ذاتی ملکیت ہوتا ہے لیکن دہ اپنی ذاتی ملکیت کو اپنے دل کی پوری رضامندی اصل مسئلہ پر بچھ فرق نہیں پڑتا ۔ بیسب بچھاس کی ذاتی ملکیت ہوتا ہے لیکن دہ اپنی دہ ان کی محاضرہ وان افراد پر مشتمل ہوتا ہے جو اس قتم کا ایمان رکھتے ہیں ۔ لبذا جماعت موشین کے حمالے کر دیتا ہے۔ اسلام کا محاشرہ وان افراد پر مشتمل ہوتا ہے جو اس قتم کا ایمان رکھتے ہیں ۔ لبذا جماعت ہو بیانہ ہوان کے خود کی دہ وہ ان لوگوں کا حق ہوتا ہے جن کی ضرور بیات ان کی محنت کی محسل سے بوری نہیں ہوتیں ۔ بیاس مشکل ترین مسئلہ کا آسان ترین حل ہے۔

Mumford, L. (1951) The Conduct of Life 1970 reprint New York: Harcourt, Brace Jovanovich.p.36

<sup>2.</sup> Mason, J. W. T. (1926) Creative Freedom London: Harper and Brothers. p. 169

<sup>3.</sup> Ibid. p.170

# ساتوال باب

# (بنیادی اصول

زندگی کے دونوں نظریوں کے متعلق جو پچھ قرآن کریم نے کہا ہے وہ گذشتہ اوراق میں آپ کے سامنے آپر کا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مقصودِ حیات یہ ہے کہ انسان کا حال بھی خوشگوار ہوا در مستقبل بھی تابناک۔اس کا طریقہ یہ ہے کہ ہرانسان و وسرے انسانوں کی ربوبیت (پرورش) کی فکر کرے۔اس نظریئر زندگی کے ماتحت سرمایہ واری اور مفاد پری کی وہ تمام لحنتیں ختم ہو جاتی ہیں جنہوں نے دنیا کواس طرح جبنم بنار کھا ہے۔ مارکس آنے بھی جاہاتھا کہ دنیا ہے سرمایہ داری کا نظام ختم ہوجائے لیکن حالت ہیں جنہوں نے دنیا کواس طرح جبنم بنار کھا ہے۔ مارکس آنے بھی جاہاتھا کہ دنیا سے سرمایہ داری کا نظام ختم ہوجائے لیکن اسے اس کے لئے کوئی محکم بنیا دنیوں میں اس کے کہو ہوئے کہ اس کے کہوں کو متعلق اقدار کا نہ وہ حیات بعد الممات کو تعلیم کرتا تھا نہ قانون مکافات میں ماریدواری کے ختم کر دینے گا آرز و بڑی مقدس ہے لیکن مقدس آرز و کیس صرف حقائق کی محکم بنیا دول کے سہارے پروان چڑھ سکتی ہیں۔ مارکس دینے کی آرز و بڑی مقدس ہے لیکن مقدس آرز و کیس صرف حقائق کی محکم بنیا دول کے سہارے پروان چڑھ سکتی ہیں۔ مارکس کے پاس کوئی محکم سہارا تھا نہیں اس لئے اسے تاریخی وجوب (HISTORICAL NECESSITY) کا خودسا ختہ سہاراتر اشنا

پارس اور آنجاد نے اشتراکی آرزوؤں کی بنیاد تمدنی ترتی کے معاثی قانون پردگی۔ ایسا کرنے بیں انہوں نے اپنی اشتراکی آرزوؤں کا جوازا خلاقی بنیادوں پرنیس رکھا بلکہ یہ کہا کہ اشتراکیت 'تاریخی وجوب کا تقاضا ہے۔

لیکن یہ مہارا ایسا نہ تھا جس پراتن بڑی ممارت قائم ہوسکتی۔ نتیجہ یہ لکلا کہ یہ مہارا چارقدم تک بھی ساتھ شدد سے سکا اور مارکس کے جانشین لینت ہی نے اسے جیوڑ ویا اور اپنے پروگرام کے لئے دوسری راہ اختیار کرلی۔ لینت کے بعد شالت آیا اور اس نے اشتراکیت کے بنیاد جذبات نفرت وانقام پررکھی چنانچہ اشتراکیت کے بنیادی تصورات تک بدل دیئے۔ لینتن اور اسٹالن نے اپنی تحریک کی بنیاد جذبات نفرت وانقام پررکھی چنانچہ میں وہ ''دلیل' ہے جس کے زور پر کمیونسٹ اپنا پرو پیکنڈ اکرتے ہیں'' مرمایہ داری لعنت ہے'' '' سرمایہ دار غریبوں اور مزدوروں کا خون چوستے ہیں'' '' مزدورو! اٹھواور ان سے انقام لو'' وغیرہ وغیرہ ۔ لیکن یہ تو محض جذبات انگیزی ہے جھاکق مردوری نہیں۔ قرآن اپنی دعوت کی بنیاد حقائق پررکھتا ہے نہ کہ جذبات پر۔

<sup>1.</sup> میں نے اس کتاب میں مار مرزم یا کمیونزم کی تفسیلات سے بحث نیس کی کیونکہ بیاس کتاب کا موضوع نیس ۔ بایں ہمااس کی اہم جزئیات کتاب کے آخری حصہ میں سامنے لائی جائیں گی۔

## تاريخي وجوب كافلسفه

90

جیسا کہ ہم پہلے دکھے کے ہیں ارکس کا تاریخی وجوب کا فلسفہ یہ ہے کہ دنیا ہیں کوئی نظام علی حالہ قائم نہیں رہ سکتا۔ ہر نظام کے چھووقت کے لئے قائم رہتا ہے۔ اس کے بعداس کے اندر سے اُس کی ضدایک ووسرا نظام اُس کا نشروع ہوتا ہے۔ رفتہ رفتہ یہ نظام چھاجا تا ہے اور سابقہ نظام ختم ہوجا تا ہے۔ بیسلسلہ شروع سے چلا آ رہا ہے اور اس طرح چلا جائے گا۔ بیسب پچھتا رہ کی اندھی قوت میکا کی طور پر کرتی رہتی ہے۔ اس سے غرض نہیں کہ کوئی نظام اچھا ہے یا بڑا۔ اچھا ہو یا بڑا وہ ہر موجودہ نظام کو بدل کراس کی جگہ اس کی ضد دوسرا نظام لے آئی ہے۔ آج کل سرمایہ داری کا نظام ہے تاریخی وجوب اسے مثا کراس کی جگہ مزدوروں اور کسانوں کا نظام لے آئے گا۔ اس کے بعد بھی تاریخی وجوب اس نظام کومٹاد سے گا اور اس کی جگہ اس کی ضد

#### قرآنی تضور

قرآنِ کریم کی رُوے یہ تصور محض جذباتی اور حقائق کُش ہے۔ وہ کہتا ہے کہ پیکا کتات اندھی تو توں کے تحت نہیں چل رہی' ایک خدائے علیم و حکیم کے پروگرام کے مطابق سرگرم عمل ہے۔ اس کی ہرگروش قانون کے مطابق اور ہر حرکت ضابطہ کے ماتحت ظہور میں آتی ہے اور ان تمام گروشوں اور حرکتوں کا رُخ تعمیرا ور ارتقاء کی طرف ہے 'تخریب اور اِنحطاط کی طرف نہیں۔ کا سُتات میں تعمیری اور تخریبی وونوں قو تمیں (حق اور باطل) مصروف عمل ہیں (اس لئے کہ اِرتقاء ہمیشہ مشکش سے ظہور میں آتا ہے)۔ ان کی مشکش جاری ہے لیکن اس مشکش میں تعمیری قوت عالب رہتی ہے۔

بَلْ نَقَائِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدَّمَعُهُ فَالْدَاهُوزَاهِقَ \* وَلَكُمُّ الْوَيْلُ مِمَّا لَتَصِفُونَ [17:81 نیز 17:81; 34:49] ہم تعمیری قوتوں ہے تخرجی قوتوں پرنشانہ مارتے رہتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہتم بری قوتیں 'تخرجی قوتوں کا مغز تو ژو بق ہیں اور ٹانی الذّکر نیست ونا بود ہوجاتی ہیں۔ (بیہ ہے حقیقت 'اس کے سوا) تم جس شم کا بھی کوئی اور قانون مانواس کا متیجہ شاق اور بریا دی ہے۔

یا حقاق حق اور ابطال باطل یونمی اتفاقی طور پر عمل میں نہیں آ جاتا کیکہ جیسا کداو پر تکھاجا چکاہے میسب بھے خدا کے اٹل قانون کے مطابق ہوتا ہے ویکٹ اللہ الباطِل و تحقق المنتی پیکلیت و 42:24]۔

کا نئات کے اس بنیادی قانون کو بیان کرنے کے بعد قرآن کہنا ہے کہ اب انسانوں کی دنیا کی طرف آؤ۔ اس بیس تم دہ فتم کے نظریئے دیکھو گے۔ایک ریکہ ہرفر دصرف اپنے ذاتی مفاد کے تحفظ میں سرگر دال و پریشان ہے۔ ریتخ بی نظر ریہ ہے اس لئے اس کے لئے بقانبیس ہے۔اس کے برعکس دوسرانظر ریہ رہے کہ انسان تمام نوع انسانی کی بہبود ومنفعت کے لئے کوشاں رے۔ بنظریکا نئات کے قانون رہوبیت کے مطابق ہاں گئے حق ہے۔ اس نظریہ کے لئے بقاہے۔ ویکھے ! قرآن کریم فی اس حقیقت ابتہ کو کیسے کھرے اورا مجرے ہوئے اندازے بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے آؤٹہ ہیں بیحقیقت مجروہ ایک محسوں مثال کے ذریعے سمجھا کیں ہے ویکھے ہوکہ جب میند برستا ہے تو اوھراُ دھرکاخس وخاشاک پانی کی سطح پر آجا تا ہے۔ حیات بخش بانی توزیمن میں جذب ہوجا تا ہے اورخس وخاشاک سیلاب کے ساتھ بہدجاتے ہیں آفزل مین الشکاء ما تا قد اللہ آؤٹ او دیگا اللہ کا خاص میں جنہ ہوجاتے ہیں آفزل مین الشکاء ما تا قد اللہ آؤٹ او دیگا ہوگئی ہوئے ہوئی رائیگاں مثال مجمود میل کیلی جمائے جو کسی کام کی نہیں ہوتی رائیگاں چک جو اس میں بھی جاتے ہیں تا کہ اس سے دیوریا دیکر اشیاء خرور میریا کیل تواس میں بھی جماگ او پر آجا تی ہے۔ وی تا کہ جو دھات آگ میں گلاتے ہیں تا کہ اس سے زیوریا دیکر اشیاء خرور میریا کیل تواس میں بھی جماگ او پر آجاتی ہے۔

#### بنيادى اصول بقاء

گذلاک یَغْیرِبُ اللّٰهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلُ اللّٰهَ فَالْمَا الاَیکُ فَیکْ هَبُ جُفَاتُهُ [13:17] الله اسطرح مِنْ کو باطل سے کرا تار ہتا ہے سو( جیسا کدان مثالوں میں بتایا گیاہے) کھوٹی جھاگ ضائع ہوجاتی ہے۔ وَاَمْنَا مَا یَنْفَعُ النَّاسَ فَیَهَنْکُ فِی الاَرْضِ [13:17] اور جس چیز (نظام یانظریہ یاتصور) میں نوع انسانی کی منفعت ہوتی ہے وہ دنیا میں باتی رہ جاتی ہے۔ سیہے انسان کی معاشی اور معاشرتی دنیا میں بقاکا اصول لیعنی

(1)جو چیز (نظام پانظرید) اِنفرادی پاگروه بندانه مفاد پرمنی ہوتی ہے مث جاتی ہے۔اور

(2) جس نظام كأهم تكاه توع انساني كى منفعت بوتا ب باتى ره جاتا بــ

یہ ہے وہ اصول کی جس کے ماتحت یہاں کا کاروبار چاتا ہے۔ باقی وہ رہ سکتا ہے جوانفرادی مفادِخولیش کے بجائے کی مفادِ انسانیت کا حامل ہو۔ یہاں ہرشے تغیر پذریہ ہے بجزاس قانونِ ربوبیت کے جوزندگی کی فرادانیوں اورخوشحالیوں کا ضامن ہے گل مَنْ عَلَيْهَا فَأَنِ ۚ وَيَهِنْ وَجْهُ رَبِّكَ ذُوْ الْجَلْلِ وَالْإِكْمُو الْمِرِ 27-55:26 نیز 28:88 ]۔

### مئلة خروشر

ونیائے فکر کاسب سے اہم مسئلہ خیروشر (GOOD AND EVIL) کا مسئلہ ہے۔ یہ وہ مسئلہ ہے جے انسانی فکر آج تک حل نہیں کرسکا۔" قیر سمے کہتے ہیں اورشر کیا ہے؟" جب سے انسان نے سوچنا شروع کیا ہے اس سوال نے اسے طلسم بیج و تا ب بتائے رکھا ہے۔ قرآن کا اسلوب بینہیں کہ وہ اس تئم کے فلسفیا نہ مسائل سے نظری طور پر بحث کرے۔ وہ زندگی کے حقائق سے بحث کرتا ہے اور ان مسائل میں اسی حد تک ولچیں لیتا ہے جس حد تک ان کا تعلق انسانی زندگی اور ان کے متعلقات سے ہے۔ چنانچے وہ اس مسئلہ کے نظری پہلوسے تو بحث نہیں کرتا لیکن اس کے عملی پہلوکو نہایت آسانی سے حل کر ویتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسان کو جو پھے بطور عطیہ خداوندی ملتا ہے ( لیعن اس کی اِستعداد اور تمام وسائل پیداوار ) اے توع انسانی کی رہوبیت کے لئے عام کردینا خبر ہے اور اس کے برعکس اے ذاتی مفاد کے لئے روک لینا تشر۔

وَلا يَعْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْغَلُونَ بِمَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِم هُو خَيْرًا لَّهُمْ " بَلْ هُوَ مَرَّ لَهُمْ (180: 3)

جولوگ عطایائے خداوندی کواپنے ذاتی مفاد کے لئے روک رکھتے ہیں وہ بہنہ مجھ لیس کہ بیدوش ان کے لئے تیرکی روش ہے نہیں! بیشرکی روش ہے۔

یہ ہے مسئلہ خیروشر کاحل اور بیہ ہے انسانی سعی وکاوش کو پر کھنے کا معیار۔ آج مکسلے (Huxley) بھی خیروشر کی بہی تعریف کرتا ہے جب وہ کہتا ہے کہ

خیروہ ہے جس سے وحدت (انسانیت) پیدا ہوتی ہے اور شروہ ہے جس سے افرادالگ الگ ہوجاتے ہیں۔

قرآنى تعليم كاماحصل ايك لفظ مين

آئ ہرطرف سے بیسوال ہو چھاجا تا ہے کہ اسلام کی تعلیم کیا ہے؟ اس تعلیم کا ماقصل کیا ہے؟ اس پڑل کرنے کا نتیجہ کیا ہو گا؟ بیسوال ہرطرف سے افستا ہے کین جو کچھاس کے جواب میں کہا جا تا ہے اس کا نتیجہ اس کے سوا کچھیں ہوتا کہ کثر ت تعمیر سے خواب اور بھی پریشان ہوجا تا ہے۔ بیسوال نیانہیں بیاس وقت بھی اُٹھا تھا جب قر آن پہلے پہل و نیا کے سامنے آیا۔ جو لوگ قر آن کی وقوت پیش کرتے تھے ان سے ہو چھا جا تا تھا کہ اس کی تعلیم کیا ہے اور اس تعلیم کا نتیجہ کیا ہوگا؟ قر آن نے اس سوال اور اس کے جواب کو اپنے آغوش بی محفوظ کر لیا ہے۔ سور اُلٹھل بیں ہے:

وَقِيْلَ لِلَّذِيْنَ الْتُوَامَاكَ ٱلْوَلَ رَكِلُمْ وَ16:30

جن لوگوں نے قرآن سے رشتہ جوڑلیا ہے ان سے پوچھا جاتا ہے کے تہارے دہ نے کیانازل کیا ہے؟ میرتھا سوال اور اس کا جواب مرف ایک لفظ میں:

#### قَالُوْا خَيْرًا (30:16:30

وہ کہتے ہیں کہ ہارے رب نے خبرنازل کیا ہے۔

جواب ہے کہ خدانے خیر نازل کیا ہے۔ اور خیر کے معنی ہرتم کی خوشگواریاں ہیں۔ اس طبیعی زندگی میں بھی اوراس کے بعد آنے والی زندگی میں بھی۔ جس آیت کا پہلاحصداویر درج کیا گیا ہے وہ پوری آیت یوں ہے:

وَقِيْلَ لِلَّذِيْنَ الْكُوْا مَاذَآ الْزَلَ رَجَلَمْ \* قَالُوا خَيْرًا \* لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ \* وَلَدَارُ الْأَخِرَ وَخَيْرٌ \* وَلَيْغُمَ دَارُ الْمُتَقِيْنَ وَ16:30]

جن لوگوں نے قرآن سے رشتہ جوڑ لیا ہے ان سے ہو چھاجاتا ہے کہ تبھارے رب نے کیانازل کیا ہے؟ وہ کہتے ہیں کہ

ہمارے رب نے بچیر نازل کیا ہے بیعن جولوگ اس کے متوازن پروگرام پڑھن کریں گے ان کا حال بھی خوشگواررہے گا اور مستقبل بھی بہتر۔اس پروگرام پڑھل کرنے والوں کی زندگی کس فقد رعمدہ ہوگی۔

اس تمام تفصیل کواگلی آیت کے ان چارلفظوں میں سمیٹ کرر کھ دیا جہاں فرمایا کہ لکھٹے فیٹھا کما کیٹھا تھوں 16:32] وہ جو جا ہیں گے آئیس ملے گا''، ان کی ہرآ رز و پوری ہوگی۔ یہ ہے خیر کا مفہوم جس کی طرف دعوت دینے کے لئے است مسلمہ کو پیدا کیا گیا تھا وَلْقَکْنْ فِیڈَکُٹُواْ فَدُهُ یَانْ عَوْنَ إِلَی الْفَیْدِ (3:104)۔ اور جس سے روکنے والوں کو جہنمی بتایا گیا ہے فیڈناع لِلْفَیْدِ (50:25)۔

سیہ جرآ نی تعلیم کا ماحصل فی طینی والگذیا کسکہ "وکڈ اڑا اُلا ہو وقتی "مال بھی خوشگوار اور سنعتبل بھی خوشگوار۔ اس پروگرام پڑل کرنے والے حقیق موس میں اُولیا کے عُدُ الْہُ وَمِنُونَ کُھُا اللهُ اُولیا کے عُدُ اللہُ وَمِنُونَ کے اور این بی کے لئے بلندورجات بتابی اور برباوی سے حفاظت اور 'عزت کی روزی' ہے لَہُ مُدورہ ہے عِنْدَ رَبِقِهِ وَمَغَيْدِدُا وَرِدُنْ كَو نِيْدُ اِللهُ اِن کِ اللهِ مِن اللهِ مِن مِن مُن کِی مِن مُن کِی کُون کے انہوں نے اپنی قوم سے کہا کہ اگر تم ہررسول کے ذریعے جمجی گئے تھی۔ چنانچ قرآن کریم میں حضرت نوخ کے متعلق ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہا کہ اگر تم میرے پروگرام پڑل کرو کے تو اللہ تمہارے لئے سامان پرورش کی فراوانی کروے گا مِنہادی تھیتیاں سیراب ہوں گی اور سیل السّد کا تا کہ اُن کُون کے انہار عطاکرے گا ویجھی کے انہار عطاکرے گا ویجھی کہ کھڑے گئے کہ کھڑے انہا اور اور اور اور اور اور کے گئے دھوں کے کہ تھوں کہ کھڑے انہا اور اور اور اور اور اور کھئے کے انہار عطاکرے گا ویجھی کی کھڑے گئے کہ کھڑے کھڑا اور اور اور اور اور اور اور اور کے گئے دھوں کے کہ تھوں کہ کھڑے کھڑا اور اور اور اور اور کھئے کے انہار عطاکرے گا ویجھی کی کھڑے کو کھڑا کھڑے کھڑا اور دھی کھڑے اور دھی سے کہا گیا۔

وَلُوَا لَهُمْ اَقَامُوا التَّوْلِيةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا آنُولَ إِلَيْهِمْ قِنْ رَيْهِمْ لَا كَلْمَا مِنْ فَوقِهِمْ وَمِنْ تَعْبَ آرْجُلِهِمْ ...... [5:66]

اورا گریدلوگ اس پروگرام پڑھل پیرار ہے جوتو رات اور انجیل اور دیگر کتب سادی کی رُوے دیا گیا تھا تو ان پراو پراور نیجے ہے رزق کے درواز کے کل جاتے۔

اوراس رزق سے تمام نوع انسانی کی پرورش ہوتی لیکن ان کے ندہبی پیشواؤں (احبار ورہبان) نے انہیں پچھاور ہی پٹی پڑھا دی اور خدا کے دین کوایک اور ہیں'' دین'' سے بدل دیا۔اوراس کے بعد خود بھی دولت کے انبارا پنے مفاد کے لئے جمع کرنے لگ گئے اوران کی دیکھادیکھی توم نے بھی ولیسی ہی سرمایہ پرستانہ روش اختیار کرلی۔ نتیجہ اس کا بیہ ہوا کہ سارا معاشرہ جنت کی بجائے جہنم میں بدل گیا۔

يَّا يُهَا الَّذِينَ امَنْوَا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْاحْبَارِ وَالرَّهُمَانِ لَيَأْكُلُونَ امْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ \* وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ الدَّهَبَ وَالْفِصَّةَ وَلَا يُتَفِعُونَهَا فِيْ سَبِيلِ اللهِ \* فَيَوْرُهُمْ بِعَدَاب النَّهِ ۞ يَوْمَ يُخْمَى عَلَيْهَا فِيْ نَارٍ جَهَكَرَفَتُلُونِ بِهِنَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُونَهُمْ وَظُهُورُهُمْ \* هٰذَا مَا كَنَوْتُهُ لِا نَفْسِكُمْ فَلُوقُوا مَا كُنْتُمُ تَكُونُونَ وَ38-34: 9] اے ایمان والوا اس حقیقت ہے آگاہ رہوکہ پیراور مولوی (علاء اور مشائع) لوگوں کا مال محض تخریبی نتائج کے لئے (مفت میں) کھاجاتے ہیں اور لوگوں کو خدا کی طرف لے جانے والے رائے میں روک بن کر کھڑے ہوجاتے ہیں۔ یاد رکھوا جولوگ سونے اور جاندی (کے ڈھیر) جمع کرتے رہتے ہیں اور آئیس آؤی انسانی کی فلاح و بہود کے لئے سرف نہیں کرتے تو آئیس الم انگیز سزاے آگاہ کردو۔ جب اس مال کوجہنم کی آگ میں تیایا جائے گا اور پھراس کے ساتھ ان کی پیشانی میلوؤں اور پیشت کو داغا جائے گا اور (ان سے کہاجائے گا) کہ بیہ ہو وہ مال جوتم نے (نوع انسانی کی پیشانی میلوؤں اور پیشت کو داغا جائے گا اور (ان سے کہاجائے گا) کہ بیہ ہو وہ مال جوتم نے (نوع انسانی کی رکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔ سوآج اس کا مزہ چکھو جوتم نے جمع کردکھا تھا۔

#### خلاصة مبحث

تصریحات بالاے بیشنیقت جارے سامنے آگئی کر آن ایک محکم اور بنیادی اصول بیان کرتا ہے اور وہ یہ کہ منا بینفتم النّاس فیسکٹٹ فی الاڑ خیں 13:17]

بیہ ہے وہ محورجس کے گرد قرآن کی ساری تعلیم گردش کرتی ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ تمام نوع انسانی 'ایک اُمت'ایک قوم'
ایک جماعت انہے جیکن انفرادی مفاد پرستیوں نے اس کے گلڑے گلڑے کر ڈالے ہیں۔ قرآنی تعلیم کا منشاء یہ ہے کہ ان
تفرقوں کومٹا کرنوع انسانی کو پھرسے ایک اُمت بنادیا جائے جس میں تمام انسان ایک گھرانے کے افراد سمجھے جا کیں۔ وہ کہتا
ہے کہ اگر ہمارا پردگرام بیند ہوتا ( کہتمام نوع انسانی کو پھرسے امت بنادیا جائے جس میں تمام انسان ایک گھرانے کے افراد
ہین جا کیں ) تو نظام سرمایہ داری ہی انسانی معاشرہ کا مستقل اصول قراریا جا تا اور دولت جمع کرنے والے (سرمایہ داروں کے
گروہ) کی دولت ون بدن برحتی چلی جاتی وکو گاڑئ گاٹون النگائ اُفکہ والے کہ آلے 13:33 کیوں نین سے نوع انسانی امت واحدہ بھی نہیں بن سے نظر رکھتا ہے۔ اس لئے اس سے نوع انسانی کی رہو ہیے نہیں ہو سکتی اور اس لئے نوع انسانی امت واحدہ بھی نہیں بن سکتی۔
فطر رکھتا ہے۔ اس لئے اس سے نوع انسانی کی رہو ہیے نہیں ہو سکتی اور اس لئے نوع انسانی امت واحدہ بھی نہیں بن سکتی۔
فطر رکھتا ہے۔ اس لئے اس سے نوع انسانی کی رہو ہیے نہیں ہو سکتی اور اس لئے نوع انسانی امت واحدہ بھی نہیں بن سکتی۔
فلاک کیا منتا کا انسانی کی منفعت مقصود ہو۔ میں اصول محکم ہے۔

Laurat, Lucien (1940) Marxism and Democracy (trans.Edward Fitzgerald) London: V. Gollancz, p. 16

<sup>2.</sup> Huxley, Alduous (1948) Ends and Means. London: Chatto & Windus. p.303

# آ تھواں باب



گذشتہ صفات میں ہم دیکھ بچکے ہیں کہ اگر انسان کوئل حالہ چھوڑ دیا جائے اوراس کی راہ نمائی کسی خاص راستے کی طرف نہ کی جائے تو ہر انسان اپنے لئے وہی راہ تجویز کرےگا جس سے سب پجھسٹ کراس کے پاس آ جائے۔وہ اسے اپنے لئے جج رکھے گا اوراس کی قطعاً پرواہ نہیں کرے گا کہ کسی دوسرے انسان پر کیا گذرتی ہے۔اس کی عقل اسے بار بار سجھائے گی کہ اسی متناع پر جروسہ کیا جا سالت ہے جواپنے پاس موجود ہوؤ دنیا میں کوئی کسی کا نہیں بٹرا سب کھانے کے بار ہیں۔اگر کل کوئم پر کوئی کسی کا نہیں بٹرا سب کھانے کے بار ہیں۔اگر کل کوئم پر کوئی بڑا وقت آپڑا تو کوئی تنہاری مدونہیں کرے گائے ہوجائے گی۔عشل بڑا وقت آپڑا تو کوئی تنہاری مدونہیں کرے گائے ہوجاؤ کے اور تمہاری اولا دبھی روثی تک کی تھاج ہوجائے گی۔عشل کے ولائل محض قیاسی اور فرضی نہیں ہوتے۔ وہ اپنے بیان کی تائید میں بیسیوں مثالیس پیش کر دیتی ہے۔ بات ہے بھی محل ہے۔جس پر گھیک ہور ہا ہے۔جس پر گھیک ہور ہا ہے۔جس پر گھیک ہوں ہا ہے۔جس پر معاشرے میں ہم رہنچ ہیں (یعنی سرمایہ وارانہ معاشرہ) اس کا بہی چلن ہے۔و نیا میں کوئی ساتھی نہیں بنرآ۔اس وقت وہی بیسیکا م ویتا ہے جوانسان کی اپنی جیب میں ہو۔

#### دشوار گذار راسته

ظاہر ہے کہ اس معاشرے ہیں رہنے والے انسان کو یہ مجھا نا ہوا مشکل ہے کہ زندگی کا سیح چلن وہ نہیں جس کا او پر ذکر کیا گیا ہے ۔ سیح روش انسان یہ ہے کہ ایک شخص جو یہ کھ کما تا ہے اس میں اس کا حصہ صرف اس قدر ہے جس سے اس کی ضرور بات پوری ہوں۔ باتی سب دو سرے انسانوں کی پرورش کے لئے ہے۔ اور یہ بھی ظاہر ہے کہ جب موجودہ معاشرہ کے انسان کو اس جد پرنظر یہ کرندگی کا سمجھا نا اس قدر رشکل ہے تو اسے عملاً اس مقام تک لا ناکس قدر مشکل ہوگا۔ قرآن اس حقیقت سے بے خبر نیس۔ اس کی تعلیم کا خاصابیہ ہے کہ وہ حقائی کا سامنا کرتا ہے ان سے پہلو تھی نہیں کرتا 'چنا نچے اس نے واضح الفاظ میں بنا دیا کہ انسان کے سامنے بیدونوں راستے کھلے طور پر آجائے کے بحد بھی انسان اس دوسرے راستے (مفاوکی) کو اختیار کرنے کی ہمت نہیں کرے گا۔ اسے بیراستہ بڑا وشوار گذار اور پہاڑ کی سی پڑھائی کا مشقت آ میز اور سوصلا شکن راستہ دکھائی دے گا۔ سورۃ البلد ش ہے کہ ہم نے انسان کو دونوں راستے دکھا دیتے ہیں وکھی ڈینڈ النگری نین الکا کا ساوشوار گذار دونوں را ہوں میں سے ایک راستہ اسے بطاہر بڑا آسان نظر آتا ہے وہ اسے اختیار کرلیتا ہے۔ دوسرار استہ بہاڑ کا ساوشوار گذار دکھائی ویتا ہے جس سے ایک راستہ اسے بظاہر بڑا آسان نظر آتا ہے وہ اسے اختیار کرلیتا ہے۔ دوسرار استہ بہاڑ کا ساوشوار گذار دونوں را ہوں علی سے ایک راستہ اسے بطاہر بڑا آسان نظر آتا ہے وہ اسے اختیار کرلیتا ہے۔ دوسرار استہ بہاڑ کا ساوشوار گذار دونوں را ہوں علی سے ایک راستہ اسے بطاہر بڑا آسان نظر آتا ہے وہ اسے اختیار کرلیتا ہے۔ دوسرار استہ بہاڑ کا ساوشوار گذار دونوں را ہوں

وہ اس پر چڑھنے کی ہمت نہیں کرتا فکا افتحہ الْعقبة [10:10] حمہیں معلوم ہے کہ یہ پہاڑ کا سادشوار گذار داستہ کون ساہے؟
وَمَا اَدْرَلَكُ مَا الْعَقَبَةُ [90:12] بیراستہ وہ ہے جس میں انسانوں کوغلامی اور محکومی کی زنجیروں سے دہا کرایا جاتا ہے فکا گر قربہ کو اور مشقت عام ہوجائے ان نا داروں اور ہے کسوں کی روزی کا فکر کرتا جو معاشرے کے دور میں جب ہوئے ہوئے بھی اپنے آپ کوئنہا محسوس کریں اُو اِظام فی فی میں مقبق تقافی کا مقربکة معاشرے کے دیگر افراد کے قریب ہوتے ہوئے بھی اپنے آپ کوئنہا محسوس کریں اُو اِظام فی فی مستقبق تقافی کا مقربکة اور 10:16] ۔ یاان مزدوروں کی ہمیود کا انتظام کرتا جنہیں ہمیشمٹی میں اس پت رکھا جاتا ہے تا کہ ان کی صلاحیتوں کی نشو ونماز کی سے آؤ مشکریا گا متو بھی ایک جس کی تاکید دے آؤ مشکریا گا متو بھی ایس ہو جس کی تاکید دے آؤ مشکریا گا متو بھی اس اور کے اس کی شکل بھی ہے کہ اس معاشرہ کی جگہ وہ معاشرہ قائم کیا جائے جس کی تاکید قرآن نے کی ہے۔

سوال سے کہاں'' پہاڑی چوٹی پرچ' سے'' کے مرادف وشوار گذارداستہ کواختیار کرنے کے لئے انسانوں کوکس طرح تیار کیا جائے! انہیں کس طرح موجودہ معاشرہ سے اس معاشرہ تک لے جایا جائے جس میں ہرفر و دوسرے فرد کی ربوبیت کا ذمہ دارین جائے! ہے ہے اصل سوال قرآن اس کا جواب نہایت شرح دسط سے دیتا ہے۔ وہ اس کے لئے ایک مفصل پردگرام مرتب کر کے دے دیتا ہے۔

### ايمان يعنى بنيادى تضورات

اس پروگرام کی سب سے پہلی کڑی ہیہ ہے کہ انسان کے دل میں چند بنیادی تضورات کو بطور اصولی حقائق تقش کرا دیاجائے۔اے ایمان کہتے ہیں کا (بعنی زندگی کا نصب العین )۔ان میں سب سے پہلاتصور بیہ ہے کہ انسان کے پاس عقل کے علاوہ ایک اور ذریعۂ علم بھی ہے جسے وقی کہتے ہیں جس کے پیامبر حضرات انبیاء کرام تھے۔ برگسان اس باب میں کہتا سر:

اس سے انکارٹیس ہوسکتا کے مقتل انسان کا اقمیازی نشان ہے۔ یہ بھی ہرایک کوشلیم ہے کے مقتل متابع گراں بہاہے۔ ایسے
ہی جینے فن لطیفہ کا کوئی شاہکارگراں بہا ہوتا ہے۔ لیکن یہ چیز مختابی وضاحت ہے کہ مقتل کے فیصلے کی صورت میں مطلق اور
واجب التعمیل قرار پاتے ہیں عقل تو صرف دلائل فراہم کرتی ہے جن کی تر دیددوسرے دلائل ہے ہوسکتی ہے۔ اس لئے
ماس پر اصرار کرنا فلطی ہے کہ ہماری اور آ ہے کی مقتل ایسی گراں بہاہے کہ وہ طوعاً دگر ہا ہم سے اپنی عظمت کا اعتراف
کرا لے اور اسیے فیصلوں کو منوالے۔ ہمیں اس کے ساتھ سے بھی کہنا ہوگا کہ مقتل وبصیرت کے چیجے و وانسان ہیں جنہوں

<sup>1.</sup> بنیادی حقائق وہ میں جنہیں مستقل اقدار (PERMANENT VALUES) یا آبدی صداقتیں (ETERNAL TRUTHS) کہا جاتا ہے اور جونا قابلی تغیر وتبدل ہوتے ہیں۔ انہیں عقل وگر اور دلاکل وہرا بین کی بنا پر بطور مسلمہ حقیقت کے مانٹا ایمان کہلاتا ہے۔ ایمان (FAITH) خبیس (CONVICTION) کا نام ہے۔

نے نوع انسانی کوخدائی رنگ میں رنگ دیا اور اس طرح عقل کولا ہُوتی سند عطا کر دی۔ بیدوہ گراں قدر سنتیاں ہیں جو ہیں ایک مثالی معاشرہ کی طرف کشاں گشاں لیے جاتی ہیں۔

اس کے بعد دوسرامسلمہ بیہ کہ اس کا کتات میں ایک ہی قانون ہے جوائنس اور آفاق کی دنیا میں کارفر ماہے۔ بیغی وہی قانونِ ربو بیت جوخار بی کا کتات میں ازخود نافذ العمل ہے اسے انسانی دنیا میں بھی نافذ العمل ہونا چاہئے۔ انسان کی دوسرے قانون کے ذریعے کامیاب زندگی بسرنہیں کرسکتا۔ اس وحدتِ قانون (UNITY OF LAW) کے معنی ہیں وحدتِ خالق۔

وحدت انسانیہ ایک ایسی حقیقت ہے جے اب رفتہ رفتہ تمام و نیاتسلیم کرنے پرمجبور ہورہی ہے۔ اس باب میں مفکرین مغرب کے بینکڑ وں اتوال ڈیش کئے جاسکتے ہیں۔ لیکن ہمارا خیال ہے کہ اس سلسلہ میں وہ آخری شہادت سب کواپنے اندر جمع کر لیتی ہے جس کا چندسال اُ دھر (U.N.O) کی طرف سے اعلان ہوا تھا۔ (UNESCO) نے بڑے بڑے بڑے آئمہ علوم وفنون کی ایک کمیٹی بٹھائی تھی کہ وہ بتا کمیں کہ نوع انسانی کے متعلق ان کی تحقیقات کا ماتصل کیا ہے۔ انہوں نے اپنی رپورٹ میں کہا تھا کہ ہماری تحقیق ہے۔ انہوں نے اپنی رپورٹ میں کہا تھا کہ ہماری تحقیق ہیں کہا تھا کہ ہماری تحقیق ہیں کہا تھا کہ ہماری تحقیق ہیں ہے کہ ' نوع انسانی ایک ہے اور تمام انسان ایک ہی نوع کے افراد ہیں''۔

قرآن اس حقیقت کوبطور بنیادی مسلّمه منوانا جا بتاہے۔

چوتھامسلّمہ جے بطور بنیادی حقیقت ماننا ضروری ہے کیے کہ انسان کی زندگی اِی جسم اور اِس و نیا کے ساتھ وابستہ نہیں اس کی زندگی کا سلسلہ موت کے بعد بھی آ گے چلتا ہے۔اس لئے جسم کی پرورش کے ساتھ ساتھ انسانی ذات کی تربیت بھی نہایت ضروری ہے کیونکہ حیات جاوید صرف متوازن شخصیت (BALANCED PERSONALITY) کے جصے میں آ سکتی ہے۔اس سلّمہ کالازی نتیجہ بیجی ہے کہ انسان کا کوئی کام بے نتیج نہیں رہ سکتا۔ ہڑمل کا نتیجہ مرتب ہوتا ہے اور پہنیجہ زود یا بدیر ظہور میں آ کر رہتا ہے عملِ خیراہے کہتے ہیں جس سے انسانی ذات میں نشود نما پیدا ہوا درعملِ نشروہ جس سے انسانی ذات میں صنعف وانتشار (DISINTEGRATION) پیدا ہو۔

انسانی ذات کی تربیت کارازاس میں ہے کہ انسان اپنی تمام صلاحیتوں کے ماقصل کونوع انسانی کی تربیت و پرورش کے لئے عام کردےاوراس طرح خدا کی صفت رب العالمیتنی (ربوبہت عامہ) کا مظہر بن جائے ۔ یعنی جس قدر کوئی شخص دوسروں کی نشو وتما ہوتی چلی جائے گی اور چونکہ مقصود حیات انسانی ذات کی نشو وتما ہے اس لئے اس کی یوری یوری کوشش میں ہوگی کہ وہ دوسروں کی نشو وتما کے لئے زیادہ سے ذیادہ کوشش کرے۔

یہ ہیں وہ مسلّمات جنہیں قرآن بطور حقیقت انسان کے دل میں جاگزین کراتا ہے۔اے ایمان کہا جاتا ہے۔ لہذا نظام ربوبیت کے قیام کے لئے' جے قرآن نے'' پہاڑی چوٹی پر چڑھنے'' سے تبیر کیا ہے' سب سے پہلی کڑی ہے ہے کہ انسان کے دل میں اس متم کا ایمان پیدا ہو۔

دُوسري كڙي تعليم ونڌريس

اس نظام کی دوسری کڑی ہے کہ جولوگ ان مسلّمات کوبطور حقیقت مان لیس ( اِنَّ الَّذِیْنَ اُمَنُوْا .... یعنی جولوگ ایمان لے آئیس ) اُن کے سامنے اس ایمان کواس نظام کے ضابطہ ( یعنی قرآن ) کی تعلیم وقد رئیس کے ذریعے بختہ سے پختہ ترکیا جائے اوراس طرح ان کے اندر رہائی ( ربوبیت کی ذمہ دار جماعت ) جنے کی اُمنگ بیدا کی جائے ۔ ان پراس حقیقت کو بے نقاب کیا جائے کہ اس نظام میں حاکم اور حکوم کا کوئی تصور نہیں جمہیں اپنے ول کی مرضی سے ایک ایس جماعت بنتا ہے جس کا مقصود مندگ نوع انسانی کی ربوبیت سے خود تمہاری ذات کی نشود غما ہوتی جائے گی اور وہ رفتہ رفتہ مفات خداد تدی کی مظہرین جائے گی اور وہ رفتہ رفتہ مفات خداد تدی کی مظہرین جائے گی۔

مَا كَانَ لِيَهُمْ اَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتْبَ وَالْمُلْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلنَّاسِ كُونُوَا عِبَادًا لِيَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَلَكِنْ كُونُوَا رَائِيْنَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتْبَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ [79:3]

سمی انسان کے لئے میدروانبیس کہ خدا اُسے کتاب ادر حکومت اور نبوت تک بھی کیوں نہ عطا کرد ہے اور وہ لوگوں سے میہ کے کہتم قانونِ خداوندی کی بجائے میرے احکام کی اطاعت کرو۔ اس کا کہنا سرف میہ ہوگا کہتم قانونِ خداوندی کی تعلیم سے اور اس تعلیم کے دل پڑھش کر لینے سے ایسی جماعت بن جاؤ جور پو بہت انسانیہ کی ذمہ دار ہو۔

اس کے بعدان سے کہا جاتا ہے کہ جو پچھتم نے خود سمجھا ہے اسے دوسروں تک بھی پیٹیاؤاورانبیں بھی یہی پچھ بھاؤ۔اس طرح

اس نظام کے فکر کو عام کیا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ وہ سعیدروجیں جواس نظام کی اہمیت کو بجھ جاتی ہیں اور اس کے قیام کی ترب اپنے اندریاتی ہیں اس فکر سے ہم آ ہنگ ہوجاتی ہیں اور قلب ونظر کی اس تبدیلی سے رفتہ رفتہ بندری آس معاشرہ سے الگ ہوتی جاتی ہیں۔ اس طرح اس معاشرہ کے اندرایک اور معاشرہ کی تفکیل ہوجاتی ہے۔ اس سے اگلا قدم بیہ ہوتا ہے کہ اس جدید معاشرہ کے افراد میں اس فتم کا باہمی ربط پیدا کیا جائے جس سے اس جدید نظام کے اصول ومبادیات ہر وقت ان کے سامنے رہیں۔ وہ اپنے روز مرہ کے کاروبار میں ان ہی اصولوں کو سامنے رکھیں اور ان مقاصد کو اور اجا کر کرنے کے لئے ان کے وقتی اجتماعات منعقد کے جا کیں تا کہ اس طرح ایک فضا (ATMOSPHERE) پیدا ہوجائے جس میں بی قکر اس طرح فیر محسوس طور پر پھیل جائے جیسے ہماری طبیعی فضا میں ہوا کا وجود ہے۔ اس جدید فضا کی تخلیق کے لئے قرآن نے قیام صلوق کی صوب طور پر پھیل جائے جیسے ہماری طبیعی فضا میں ہوا کا وجود ہے۔ اس جدید فضا کی تخلیق کے لئے قرآن نے قیام صلوق کی صوب سامند کا سامندال کی ہے۔

قيام صلوة

قَالُوا لِفَعَيْبُ اصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ تَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ أَبَا وَأَنْ تَفَعَلَ فِي آمُواكِا مَا تَفَوَا 11:87

اے شعیب اکیا تیری سلوۃ مجھے اس کا بھی علم دیتی ہے کہ ہم ان قوانین کی اطاعت چیوڑ دیں جن کی اطاعت ہمارے آباء واجداد کرتے چلے آرہے ہیں؟ اور کیا تیری صلوۃ مجھے اس کا بھی عکم دیتی ہے کہ ہم اپنا مال ودولت بھی اپنی مرضی

501/2010

قوم شعیب کے اس متراض پرغور کیجئے اور پھرسو چئے کہ قرآن کی رُوے صلوۃ کا دائرہ کس قدروسیج ہے۔ قوم شعیب نے کہا کہ ہم تو سمجھتے تھے کہ صلّوۃ سے مراد خدا کی پرستش ہے لیکن میتہاری صلوۃ بجیب ہے جوہم سے بہتی ہے کہ ہما پٹی دولت کو بھی جس طرح بی چاہے خرج نہیں کر سکتے ؟ مجلانم آزکو معاشیات سے کیا واسطہ؟ غور سمجھتے ! کیا آج بھی صلوۃ سے وہی مفہوم نہیں لیا جارہا' جومفہوم توم شعیب کے ذہن میں تھا اور کیا آج کا مسلمان بھی وہی اعتراض نہیں پیش کرتا جو مدین کی قوم کی طرف سے عائد کیا گیا تھا؟

## أقِيْمُوا الصَّلْوةَ وَأَتُوا الرَّكُوةَ

بہرحال مقصود یہ بتانا تھا کہ خدا کے نظام ربوبیت کے قیام کے لئے ایمان کے بعددومری کڑی یہ ہوتی ہے کہ اس معاشرہ میں ایسی فضا پیدا کی جائے جس سے اٹھے بیٹھے چلتے پھرتے ہی تصوراً تکھول کے سامنے رہے۔ اس کا نام قرآن کی اصطلاح میں قیام صلوق ہے (صلوق کے معنی ہیں خدا کے قوا نین کے پیچے پیچے چلنا۔ مصلی اس گھوڑے کو کہتے ہیں جوریس میں اوّل نمبر کے گھوڑے کے پیچے لیکن اس سے متصل چلا آئے۔ لہذا اقامت صلوق کے معنی ہیں ایسا معاشرہ قائم کرنا جس میں اوّل نمبر کے گھوڑے کے پیچے پیچے بیٹے جائیں۔ یہ سب نظام ربوبیت کا اتباع کریں)۔ واضح رہے کہ ' نماز کے اجتماعات نہیں۔ یہ نظام ایک مومن کی اجتماعات نہیں۔ یہ نظام ایک مومن کی ساری زندگی پرمجھ ہوتا ہے۔

ال ےآگے برھے۔

#### إِنَّ الصَّلْوَةَ تَنْهَى عَنِ الْفَسْتَاءِ وَالْبُنَّكُورَ 29:45]

یر بینی بات ہے کے صلوۃ بخل سے روک ویتی ہے اور عقل کی ان فریب کاریوں سے بچاویتی ہے جن کی بنا پرانسان سب کھوا بینے لئے سیٹنے کی فکر کرتار ہتا ہے۔

غور سیجے! صلوٰۃ کا مقصد بیر بتایا کہ اس سے افرادِ معاشرہ بخل (سب سیجے سیٹ لینے کی ذہنیت) سے نکی جاتے ہیں اور عقلِ فسوں ساز کی فریب کاریوں (منکر) سے محفوظ ہوجاتے ہیں اور اس طرح ابتاء زکوۃ (افرادِ معاشرہ کے لئے سامانِ نشو دہما ہم کہ بہنچانے) کی تک و تازیمیں معروف ہوجاتے ہیں۔ یعنی قیام الصلوٰۃ سے انسان کی ذہنیت بدل جاتی ہے۔ اس کے قلب و نگاہ میں انقلاب و قعل ہے۔ اس کے قلب و نگاہ میں انقلاب و قعل ہے۔ اس انقلاب کے معنی یہ ہیں کہ انسان اپنے جذبات کو عقل و شعور کے تالی رکھتا ہے۔ انہیں بے لگام نہیں ہونے دیتا اورا پی عقل و شعور سے و تی (مستقل اقدار) کی روشنی میں کام لیتا ہے۔

# مصلين كون بين؟

ہم دیکھ چکے ہیں کہ (قرآن نے بتایا ہے کہ ) انسان کوئل حالہ چھوڑ دیا جائے تو یہ سب بھوا ہے لئے سیٹنا چلا جا تا ہاور اس کی ہوں کی آگر جھی جھی بی تہیں۔ اس کی کیفیت یہ ہوتی ہے کہ جھٹ کرتا رہتا ہے اور پھرا پی تھیلی کا منداو پر سے بند کر لیتا ہے و جھٹھ فاڈوٹی اور بھرا پی تھیل کا منداو پر سے بند کر لیتا ہے و واد یلا کیانا شروع کر دیتا ہے اوکا اس کی بھوک ٹی بی تیس اِن الْونسکان عُولِق هلوْعاً اوادی ہوجاتی ہوجاتی ہے واس سے پھیلا ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے واس سے پھیلا ہوجاتی ہوج

دوسرے مقام پر ہے کہ'' جہنم والول' سے بوچھا جائے گا کہتم نے کیا بڑم کیا تھا جس کی وجہ سے تمہاری بیعالت ہوگئ وہ
کہیں گے کہ ہم مصلی نہیں ہے تھے قالوالگونگ وی الْبُصَلِیْن [74:43]۔ بینی ہماری کیفیت بیتی کہ ہم ان لوگوں کے لئے جو
حرکت ہے محروم ہوگئے تھے سامان پرورش نہیں فراہم کرتے تھے وکٹونگ فظیع الْبِسْکِیْن [48: 74] انیز دیکھے 75:31]۔
صورہ الدھر میں اس حقیقت کونہا بیت حسین وول کش انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ اس میں کہا گیا ہے کہ انسان کوؤرائع علم
وسمع (بھر) دینے کے بعد زندگی کا راستہ وکھا دیا اور اسے بیا فقیار دے دیا کہ جا ہے اس راستے کو افتیار کرلے اور جا ہے اس

بدنظام ول کی گہرائیوں سے اُ بھرے گا

یہ بیں نظام ربوبیت کی بنیادیں۔ یعنی ول کی گہرائیوں ہے وہ چھے أبلیں جومزرع انسانیت کی برومندی اورسرسبزی وشاوانی کا موجب بنیں۔قلب ونگاہ کی اس تبدیلی کا نام ہے مصلی بنا۔

ے قرآن نے کہددیا کر پیٹشاداوروسعت اس صورت بیں حاصل ہو بھتی ہے کہ آبی عزیز ترین متاع کور بوبیت انسانیہ کے لئے کھلار کھو کُنْ مُتَنَالُوالْوَدُ حَلَّى تَشْفِقُوا مِنَا فَعِنْوْنَ 1913ء۔

#### تكذيب دين

اللَّذِيْنَ إِنْ مُكَلَّقُهُمْ فِي الْأَرْضِ اكَامُوا الصَّلُوةَ وَالْوَاالزَّكُوةَ ..... [24:55; 22:41]

یجی اوگ ہیں کہ جب انہیں دنیا ہیں افتد ارحاصل ہوگا تو بیصلوۃ کا نظام قائم کریں اورنوع انسانی کی پرورش کا سامان بہم پہنچا کیں گے۔

اس آیت میں ایک دوبا تیں قابلی فور ہیں۔ ایک توبیک '' ایتاء زکو قائز کو قادینے ) کا فریضہ اس وقت ادا ہوسکے گاجب ان کی اپنی مملکت قائم ہوگی۔ ظاہر ہے کہ اگر'' زکو قادینے'' سے مراد خیرات دینا ہوتو اس کے لئے اپنی حکومت کی ضرورت نہیں۔ خیرات تو ہر حکومت کے تالع دی جاسکتی ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ''ایتاء زکو قا'' سے مراد خیرات دینانہیں۔ اس سے مراد ایسا نظام حکومت قائم کرنا ہے جس کا مقصد نوع انسان کے لئے سامان نشو وتمام ہیا کرنا ہو۔

اوردوسری غورطلب بات بیہ ہے کہ اس آیت میں کہا ہے گیا ہے کہ اسلامی مملکت وکو ق دے گی (اس حکومت کا فریضہ

ایتائے زکوۃ ہوگا)۔ البذائیہ جوعام طور پر کہا جاتا ہے کہ اسلامی حکومت کا فریضہ یہ ہے کہ وہ لوگوں سے زکوۃ کا روپیہ وصول کرے پر تصور قرآن کے تصور زکوۃ کے خلاف ہے۔ قرآن کریم تو یہ کہتا ہے کہ اسلامی حکومت کا فریضہ زکوۃ وینا (ایتاءِ زکوۃ) ہے نہ کہ لوگوں سے زکوۃ لینا۔ حقیقت یہ ہے کہ میساری الجھنیں زکوۃ کے مروجہ منہوم کی پیدا کروہ ہیں۔ اس میں زکوۃ کامنہوم انفرادی خیرات ہے۔ لیکن وین کے نظام میں ایتاءِ زکوۃ سے مراؤافرا وانسانیہ کے لئے سامانِ نشوونما بہم پہنچانا ہے جو اسلامی حکومت کا فریضۂ بلکہ اس کے قیام کی وجہ جواز ہے۔

\_\_\_\_ו•®••×\_\_\_\_

ابِآ کے بوھے۔

ہم دیکھ بھے ہیں کہ نظام رہو ہیت کی بنیاواس ایمان پرہے کہ ہماری نگاہ قربی مفاد کی بجائے متعقبل کے مفاو (آخرت)

پررہے۔ ظاہرہے کہ جو محض متعقبل پر نگاہ رکھے گا وہ نظام رہو ہیت ( نوع انسانی کی نشو ونما ۔ زکو ق) کے لئے کوشاں ہوگا الیکن جو محض متعقبل پر نگاہ نہیں رکھے گاوہ اس کے لئے کوشاں ہوہی نہیں سکتا۔ اس لئے قرآن نے کہاہے کہ الّذیف لا یکو تون الوّکو وَق وَمُعَمِّم بِالْحَجْرَةِ وَمُعْمَّم بِالْحِدُونَةُ وَمُورِدُونَ الْحَدِدُونَةُ وَالْحَدِدُونَةُ وَمُعْمَلُونُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَّمُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَةُ وَمُعْمُلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمُلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمُلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَمُعْمَلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَمُعْمُلُونَ الْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَةُ وَالْحَدُدُونَ الْحَدُدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُونَ الْحَدُو

آپ نے دیکیدلیا کہ قیام صلوۃ ہے مفہوم کیا ہے؟ معاشرہ میں ایسی فضا پیدا کردیتا جس سے انسان خود بھی رہو ہیت کی ذہنیت پیدا کرے اور دوسروں کو بھی اس کی تلقین کرے اور تزغیب دے۔ لہذا نظام ربو ہیت کے قیام کے لئے ضروری ہے کہ (i) انسان پہلے ان مسلمات کو بطور نصب العین حیات اپنے دل میں جانشین کرے جن کا ذکر او پر کیا جا چکا ہے۔ اور اس

(۱۱)اس معاشرہ کا جزوبین جائے جس میں تمام افرادا یک دوسرے کواس نظام کے قیام کی تلقین کریں۔ اس طرح انسان اس رائے کوافقیار کرسکتا ہے جسے قرآن نے ''پہاڑ کی چوٹی پرچڑھنے کا دشوارگزار'' راستہ بتایا ہے۔ چنانچیان آیات کے بعد (جن میں اس راستہ کو پہاڑ پرچڑھنے کا راستہ بتایا گیاہے ) قرآن نے کہاہے کہاں کا طریقہ رہے کہ:

ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَتُواصَوا بِالصَّوْرِ وَتُواصَوا بِالْمَرْحَمَة (17:90)

ا نسان ان انوگوں میں سے ہوجائے جو ایمان لائے اور جنہوں نے ایسا معاشرہ قائم کرلیا جس میں ہر فرد دوسرے کو کرنے سے بچانے اور سامانِ نشودنما ہم پہنچانے کی تلقین کرتا ہے۔

## محركات كى نگهداشت

انسانی معاشرہ کی بنیادان محرکات پر ہوتی ہے جوافرادِ معاشرہ کوآ مادہ بیٹل کرتے ہیں۔اگرآ پان محرکات کی گلہداشت کرتے رہیں ادرایساانتظام کردیں کہ دہ محرکات اضر دہ نہ ہونے پائیں اور نہی ان میں اور تئم کے محرکات کی آمیزش ہوئواس معاشرہ کے افراد کی سیرت اور کردار میں استقامت اور توازن پیدا ہوجائے گا اور یہی چیز ایک سیجے معاشرہ کی جان ہے۔ چنا نچہ اس باب میں علم تجزیر پر نفس کا امام فرائڈ (FREUD) ککھتا ہے کہ

وہ مہذب سوسائی جوافراد سے تواجہ کردار کا مطالبہ کرتی ہے لیکن جن محرکات پراس کردار کی بنیاد ہوتی ہے ان کا پھھ خیال میں کرتی وہ ایسے افراد سے اطاعت نہیں خیال میں کرتی وہ ایسے افراد سے اطاعت اور کام کراتی ہے جواس اطاعت میں اپنی فطرت کے نقاضوں کی اطاعت نہیں کررہ ہوتے ہوئے جنہیں وہ اپنے فطری نقاضوں کا مظاہرہ نہ سمجے علم النفس کی زبان میں یوں بجھے کہ ایسا محض اپنے ذرائع اور وسائل کے حدود سے باہرزندگی بسر کرد ہاہے۔ اس کومنافق کہتے ایسا خواہ اسے منافقین کی جہاری دور حاضرہ کی تہذیب کی فضاا یسے منافقین کی تھیں تو اور میں ان کارہے کہ ہماری دور حاضرہ کی تہذیب کی فضاا یسے منافقین کی تعلیق کے لئے غیر معمولی طور برسازگار ہے۔

تفصیل کا بیموقعتریں (ندبی زیرِنظر کتاب کا بیموضوع ہے) درند بتایا جاتا کرقر آن نے ''منافقین' کی جوخصوصیات بتائی ہیں فرآند اور عصرِ حاضر کے دیگر علائے علم النفس کی تحقیقات کس طرح ان کے لئے شہادت ہم پہنچاتی ہیں۔ اِس وقت صرف اتنا و کھنا ہوگا کہ قرآن ان محرکات کی کس قدر گلہداشت کرتا ہے جن پراس کے نظام ریوبیت کی عمارت اٹھتی ہے۔اس سارے پروگرام کانام قیام صلوق ہے۔ پروفیسر (HAWTREY) نے کلھا ہے کہ

جوچیزایک معاشی نظام کودوسرے معاشی نظام ہے تمیزکرتی ہے نہیہ کداس نظام میں وہ جذبہ محرکہ کیا ہے جولوگوں کو کام کرنے برآ مادہ کرر ہاہ۔

آ پ دیکھنے کر آن جن جذبات بحرکہ پراپنے نظام کی بنیا در کھتا ہے وہ س قدر محکم یائیدار مبنی برعلم وبصیرت اور عقلی نقاضوں کو پورا کرنے والے ہیں۔

عبورى دوركے احكام

ان محرکات کی بیداری اور پختگی (بینی قیام صلوة) کے ساتھ ساتھ ان افراد کو انفاق (اپنی کمائی کو کھلار کھنے) کی عملی تعلیم بھی دی جاتی ہے۔ بعنی ایسے مواقع سامنے لائے جاتے ہیں جن میں بیافراڈاپنی کمائی کا بیشتر حصداجتاعی بہبود کے لئے صرف کردیں۔ قرآن کریم میں اس کے لئے'' فی سبیل اللہ'' کی اصطلاح آتی ہے۔ قرآن میں صدقہ وخیرات وغیرہ کے لئے جس قدر ترخیبات و تحریصات یا احکام و ضوابط آتے ہیں وہ سب اسی عبوری دور (TRANSITIONAL PERIOD) ہے متعلق ہیں ہنوز قائم نہ ہو چکا ہو ہیں (اس کی تفصیل ذرا آگے چل کرسا سے آئے گی)۔ یعنی وہ دورجس میں نظام ربوبیت آپی کھمل شکل میں ہنوز قائم نہ ہو چکا ہو لیکن اس کے قائم کرنے کے لئے کوشش کی جارہی ہو۔ ہالفاظ دیگر نظام ربوبیت کے قیام کے ابتدائی مراحل۔ اس عبوری دور میں افرادِ معاشرہ کی تربیت اس انداز ہے کی جاتی ہاتی ہے کہ دہ دفتہ اس معاشرہ کی آخری شکل تک پہنچ جا کیں۔ چنانچے آئیس یہ سکھایا جاتا ہے کہ اپنے ایک کے معاشرہ میں اس کے کہ معاشرہ میں ہود کے لئے بھی دو سے اس لئے کہ معاشرہ میں ہنچا سے کے لیے کا مطالبہ صرف اس وقت کرسکتا ہے جب وہ اس پوزیش ہیں ہوکہ افرادِ معاشرہ کی تمام ضروریا ہے زندگی بہم پہنچا سکے۔ کی ہودہ خری مقام جس تک میہ جماعت آ ہت آ ہت ہودہ جاتی ہے۔

وَالَّذِيْنَ إِذَا ٱلْفَقُوُّ الْمُرْيِسُوفُوا وَكُمْ يَقَاتُرُوْا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوَامًا (25:67)

وہ لوگ جوخرج کرتے ہیں تو اس میں اسراف ٹبیں کرتے لیکن اس کے ساتھ ہی ( موقعہ پر ) بھی بھی ٹبیں کرتے ہیں بلکہ ان کی روش ان دونوں حالتوں کے بین بین اعتدال پر ہوتی ہے۔

دوسرى جكه ب

وَأْتِ ذَاالْقُرُ لِي حَقَّةُ وَالْمِسْكِيْنَ وَابْنَ السَّمِيلِ وَلَا تُبَكِّرُ لَبُنْدِيرًا [26:17]

اور قریبی کواس کاحق دواور سکین کوجھی اور ایسے مسافر کوجھی جس کے پاس زادراہ نہ ہواور مال کوبے جا صرف کر کے ضافح مت کرو۔

کہیں انہیں متاجوں اورغریوں کوخفیداور اعلانہ خیرات دینے کی تلقین کی جاتی ہے (2:271) اور کہیں تھم دیا جاتا ہے کہ دولت کو گروش دینے رہولیکن اس اندازے کہ دواو پر بھی او پر کے طبقہ میں نہ پھرتی رہے گئ لا بیکٹون ڈو لکٹا بیٹن الاغنیکاء ویڈنکٹر [59:7]۔ کہیں انہیں دولت جمع کرنے کے ہلاکت انگیز عواقب سے ڈرایا جاتا ہے (9:24) اور کہیں سودخواری کے نتائج سے متنبہ کیا جاتا ہے (2:275)۔

# جائیدا دینانے کی گنجائش ہی نہیں رہتی

حقیقت بیہ ہے کہ اگر بنظرتعق دیکھا جائے تو ان ہی تدریجی احکامات ہے اس جماعت میں ایسی کیفیت پیدا کردی جاتی ہے کہ اس میں ذاتی املاک اور جائیداد کی گنجائش ہی ہاتی نہیں رہتی ۔مثلاً دیکھئے:

(1) زمین کی ذاتی مکیت کاسوال ہی پیدائیں ہوتا کیونکہ اس سے لئے کہددیا گیا ہے کہ وہ سُوَآء لِلسَّا آبِلِیْن لیعنی تمام ضرورت مندول کی ضروریات پورا کرنے کے لئے بیسال طور پر کھلی رہے گی۔ لبندا ' زمین خرید خرید کر زمینداریاں اور جا گیرواریاں پیدا کرنے کا تصوری باتی نہیں رہتا۔ (2) جب زمین پر ذاتی مکیت نہیں ہو سکتی تو ظاہر ہے کہ کرائے پر دینے کے لئے مکانات بنانے کا سوال بھی پیدائہیں ہوتا۔ جب زمین بی نہ ہوگی تو مکان کہاں بنایا جائے گا۔ مکان اپنی رہائش کے لئے درکار ہوگا جس کی ذمہ داری خود معاشرہ نے لے رکھی ہے۔ نہ بی زمین کو بٹائی پر وینے کا سوال پیدا ہوگا۔

(3)رو پیچن نہیں کیا جاسکتا کیونکہ اس کی بخت ممانعت آئی ہے۔ نہ ہی اے کی خاص علقے میں گردش دیا جاسکتا ہے۔ (4) اپنی ضروریات کے لئے نہ ہی اسراف کیا جاسکتا ہے نہ تبذیر یہ یعنی نہ زائد از ضرورت خرچ کیا جاسکتا ہے نہ بلا ورت۔

(5) سمی کورو پیقرض دے کراس پرسودنیس لیاجا سکتا۔

اب فرمایئے کہ آگر کمی کے پاس زائداز ضرورت روپیہ ہوتو'ان احکام کی موجودگی میں وہ اس روپے کوکرے گا کیا؟ یہ روپیہ قواس کے لئے وہال جان بن جائے گا کیونکہ (قرآنی احکام کی رُوے) اس روپے کے رکھنے (یاخرچ کرنے) کی کوئی جگہ بی نہیں ہوگی۔ آپ کہہ سکتے ہیں کہ اس روپے سے کا رخانے لگائے جائیں۔ تجارت کی جائے۔ بہت اچھا! لیکن اس تجارت اور اِن کا رخانوں سے جوروپیہ آئے اسے کیا کیا جائے؟ بات پھروہیں آجائے گی۔

آپ نےغور کیا کہ قرآن نے کس طرح 'ان احکام کی زُوسے زائداز ضرورت روپیہ کے لئے افراد کے پاس کوئی جگہ ہی باقی نہیں چھوڑی۔ جہاں تک افراد کی ضرور یات کا تعلق ہے' نہیں معاشرہ نے اپنے ذمہ لے لیا (تفصیل اس کی ذرا آ گے چل کرآتی ہے )۔

اس طُرح عمل تعلیم سے ان افرادِ معاشرہ کی زندگی میں ایسی تبدیلی ہیدا کردی جاتی ہے جس سے وہ آ ہستہ آ ہستہ آئی مفاد کے خوگر ہوجا ئیں ادر مال کی کشش وجاذبیت کے باوجودا سے اجتماعی مفادِ انسانیہ کے لئے صرف کرتے رہیں وَ اُقَی الْلَهُ اَلَ عَلَی عُیّا ہِ [2:177] نیز 76:8]۔اس سے رفتہ رفتہ ان کی حالت میہ وجاتی ہے کہ

وَيُؤْثِرُونَ عَلَى الْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ .... [59:9]

وہ خوتھ کی حالت میں گذر کر لیتے ہیں لیکن دوسروں کی ضروریات کواہے او پرتر جے دیتے ہیں۔

# جماعت كى تشكيل

جب قلب ونگاہ میں اس قدر تبدیلی ہوجائے تو وہ مقام آجاتا ہے جہاں یہ جماعت اس مثالی معاشرہ IDEAL) SOCIETY) کی تفکیل کے لئے جواس تعلیم عمل کامنٹی ہے نمایاں طور پرسائے آجاتی ہے۔دورِحاضری اصطلاح میں یوں سیجھے کہ اب ایک تمیز (DISTINCT) یارٹی کی حیثیت ہے مشہود ہوجاتی ہے۔اس لئے کہ کسی معاشرہ میں انقلاب بیدائبیں کیا جاسکتا جب تک اس کے لئے ایک جماعت (پارٹی) موجود نہ ہو۔اس باب میں او پیسکی اینے استاد کر جیف کا قول نقل کرتا

50

انسانیت کاارتفاء ہمیشدایک گروپ کے ذریعے ہی عمل میں آسکتا ہے۔ بیگروپ باتی نوع انسانی پراثر انداز ہوگا اوراس کی راہنمائی کرےگا۔

لکین اس گروپ کی تفکیل استبدادی ڈنڈے کے زورے یا جاہ دمنصب کے لائج نے نہیں ہوگی۔جیسا کہ آپ دیکھ بچے ہیں ' یہ پارٹی ان افراد پر شمتل ہوگی جو بر شاء ورغبت بطیب خاطر نظام ربوبیت کواپئی زندگی کا نصب العین قرار دے بچے ہیں۔جو اس پرایمان لا بچے ہیں کہ یہی نظام ان کے حال اور ستقبل کی خوشگوار یوں کا ضامن ہے۔ بالفاظ دیگر بیدہ افراد ہیں جن میں قلب ونگاہ کی تبدیلی پیدا ہو بچکی ہے اور یہی تبدیلی ان میں وجہ جامعیت اور موجب اشتراک ہے۔ اس کی تکہی سے ان کے جذبات میں ہم آ ہمگی پیدا ہو جاتی ہے اور یہی وہ محکم بنیاد ہے جس پرایک صالح معاشرہ کی عمارت اٹھتی ہے۔ او پہنسکی لکھتا ہے کہ:

انسانوں کو ایک دوسرے کے بچھنے میں غلط نہمیاں اس لئے پیدا ہوجاتی ہیں کہ وہ مختلف جذبات کے ماتحت زندگی بسر

کرتے ہیں۔اگران کے جذبات میں ہم آ ہنگی پیدا ہوجائے تو وہ ایک دوسرے کو بالکل سیج طور پر بچھنے لگ جا ئیں گے۔

اس شم کے افراد کا بیک جا ہوکر اس مقصد عظیم اور واحد نصب العین کے حصول کے لئے جد وجہد کرنے کا نام جماعتی زندگی

ہے۔اس شم کی جماعت کی تشکیل کس طرح سے ہوتی ہے' اس کے لئے او پنسکی اپنے استاد کر جیف کے الفاظ میں اکھتاہے کہ:

اس جماعت کی شرط اولین کیا ہے؟ بنیاد کی شرط ہے ہے کہ اس میں ہر فرود دوسرے فرد کی فرمدداری اپنے سرلے لیتا ہے۔

ایک کی فلطی سب کی فلطی تھی جاتی ہے۔ بہی ان کا قانون ہوتا ہے اور اس قانون کی بنیا دیوی تھکم ہوتی ہے۔ اس لئے

ایک کی فلطی سب کی فلطی تھی جاتی ہے۔ بہی ان کا قانون ہوتا ہے اور اس قانون کی بنیا دیوی تھکم ہوتی ہے۔ اس لئے

کیاس جماعت میں جو بچھا کیے فرد کا ہوتا ہے وہ سب کا ہوتا ہے۔

یمی وہ مقصد ہے جس کے لئے رسول اللہ ہے کہا گیا کہ فاضد غریباً تؤمز واغرض عن الدُشر کینی [15:94] قانونِ خداوندی کے مطابق دوسروں ہے الگ ہٹ کرا پی جماعت کی جدا گانتھکیل کر لیجئے۔ والحفض جنائے کی لائٹو وینین [15:88] اور جولوگ اس جدید پروگرام پڑمل کرنے کے لئے تیار ہیں انہیں اپنے بازوؤں کے بنچ سمٹا لیجئے تہارے اس کراؤیس اور جولوگ اس جدید پروگرام پڑمل کرنے کے لئے تیار ہیں انہیں اپنے بازوؤں کے بنچ سمٹا لیجئے تہارے اس کراؤیس جومفاد پرست جماعتوں ہے ہونے والا ہے اللہ کا قانون اور اس جماعت کی رفاقت کا فی ہے حکید کے اللہ کو کئی البھک وی اللہ کو میں البھک وی البھکا وی البھکا وی البھکا وی البھکا وی البھکا وی البھکا وی البھک وی البھکا وی البھل وی الب

اس طرح ایک جدید معاشرہ کی تفکیل ہوجاتی ہے جس میں تمام افرادِ معاشرہ اپنے اندرصفات خداوندی کو منعکس کر کے ربوبیت عامہ کواپنانصب العین زندگی قرار دیتے ہیں۔

معابده

اب معاشرہ اوران افراد کے درمیان ایک معاہرہ ہوتا ہے۔افرادِمعاشرہ اپنی جان اور مال سب پچھاس مرکز کے سپردکر

دیتے ہیں جو قرآنی نظام ربوبیت کومل میں لانے کا ضامن ہوتا ہے اور اس کے بدلے میمرکز انہیں'' الجنت' کی ضانت دیتا ہے۔

#### إِنَّ اللَّهُ الشَّكَالِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٱنْفُسَهُمْ وَآمُوالْهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْهَنَّةَ [9:111]

الله نے تربیدلیا ہے مونین سے ان کا جان اور مال بعوض جنت کے۔

"الجنة "كمتعلق پہلے لکھا جاچكا ہے كہ اس میں زندگی كی تمام بنیادی ضروریات (خوراک لباس مكان اور حفاظت)
شامل ہیں۔ لہذا اس معاہدے كی رُوے نظام معاشرہ اس امر كی ذمہ داری لیتا ہے كہ دہ افرادِ معاشرہ كوتمام بنیادی ضروریات
زندگی فراہم كرے گا اور افرادِ معاشرہ اپنی وہبی اور اكسانی تو توں كے ماحصل كومعاشرہ كے ہير دكرد ہے ہیں۔ بيرہ ہ تجارت ہے
جس سے افرادِ معاشرہ ان تباہیوں سے محفوظ ہوجاتے ہیں جو اُس نظام كالازی نتیجہ ہیں جس ش اجماعی مفاوکی كی بجائے
افرادی مفاوِخویش سامنے رہتا ہے (61:10)۔ اس معاہدہ كی رُوسے ہروہ تخص جو كمانے كی صلاحیت رکھتا ہے اپنی كمائی سے
صرف انتالیتا ہے جواس كی ضروریات زندگی کے لئے كافی ہو باتی سب معاشرہ كی تحویل ہیں دے دیاجاتا ہے۔

وَيُسْكُونَكُ مَا ذَا يُتَوْقُونَ لَا قُلِ الْعَفْو [2:219]

پوچھتے ہیں کہا پی کمائی کا کتنا حصدہ وسروں کے لئے کھلار کھنا ہوگا۔ اُن سے کہو کہ چتنا تمہاری ضروریات سے زیادہ ہو۔ اس لئے کہتم نے زائداز ضرورت اپنے پاس رکھ کر کرنا کیا ہے؟ تمہاری تمام ضروریات زندگی کی ذرمہ واری تو معاشرہ نے لے رکھی ہے۔

وَمَا مِنْ دَآلِكُوْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ..... [11:6] نيز (17:31 :99:99) زين پر (بعني اس حقيدً ارض ميس جس ميس بيه معاشره قائم ب) كوئي چلنے والا ايمانييس جس كارزق الله كے ذمه شهو۔

# الله على مراد

غلبہ بررونین کے میدانوں میں میں والدہ والدہ والدین میکة (نبی اکرم اور جماعت موشین ) کے ہاتھوں ہے ہواتھا ازخود نہیں ہوا۔ جب تک بیہ جماعت پیدائہیں ہوئی' حق کا کلمہ بلندنہیں ہوا۔خود جس مقام پرقر آن نے کہا ہے کہ'' دین الحق'' اس لنے بھیجا گیاہے کہ وہ تمام اَدیان پر عالب رہے لیٹظھوکا عَلَی القِین کُلِّہ [28: 48]۔اس کے ساتھ بن کہددیا کہ مختل ڈسٹول اللہ ' وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدًاءً عَلَى الكُفّارِرُحَمّاءً بينهُمْ [29:48] بداس جماعت كي "كفار يرشدت" كالتيجه تفاكروين الحق تمام آدیان پرخالب آ گیا۔ جب (حدیبیے عقام پر) مجاہدین کی سے جماعت بی اکرم کے ہاتھ پرجان دینے کی بیعت کردہی تھی تو قرآن نے کہا تھا کہ جولوگ تم سے بیعت کررہے تھے وہ در حقیقت خدا سے بیعت کررہے تھے۔ان کے ہاتھ کے اوپر (تمهارا باتھ نبیں) دراصل خدا کا باتھ تھا (48:10) \_ یعنی خدا برا وراست بیعت نبیس لیا کرتا' نظام خداوندی کا مرکز خدا کی جگہ بیعت لیتا ہے۔ای طرح جب بدر کے میدان میں مجاہدین حق کے غلبے کے مخالفین پر تیراندازی کررے تھے تواس کے متعلق بهي فرمايا كه وَمَا رَمِّينَةَ إِذْ رُمِّينَةَ وَكَيْنَ اللَّهُ رَمْي [17] بيرتيرا ندازي تم نبيس كرر سے بنتے الله كرر ہاتھا\_لبندا انسانوں کی معاشرتی زندگی میں جو ذمدداریاں خدانے اپنے اوپر لے رکھی ہیں وہ اس معاشرہ کے ہاتھوں پوری ہوتی ہیں جوخدا کے قانون كے مطابق متشكل موتا ہے \_سور وكيسين ميں اى حقيقت كوواضح كيا كيا ہے جہاں يہ بتايا كيا ہے كہ جب ان كفارے كها جاتا ہے کہ جو کھاللہ نے دیا ہے اسے مختاجوں کی پرورش کے لئے کھلار کھو وَإِذَا قِيْلَ لَهُمْ اَنْفِقُوْا مِنَا رَدُقَكُمُ اللهُ [36:47] تواس ے جواب میں بیلوگ کہتے ہیں کہ اگر اللہ ایسانی جا ہتا ہے تو وہ انہیں خود کھلائے ہم کیوں کھلائیں قال الّذِین كَقروا لِلّذِینَ أَمنوَا النظيعة من لَوْ يَهَا وَاللهُ اطْعَمَة [36:47] قرآن كبتاب كرأن س كبددوكم الوكس قدراحقانه باتيس كررب بوإن الثقد إلاّ في صَلْلِ مُبِينِ [47: 36] خداخود براوراست نبيس كلاياكرتا 'بيتمام انظام خودانسانوں كے باتھوں ہے ہواكرتے ہيں۔ سيجھنے کے لئے کدان لوگوں کا پیدخیال کس قدر گمراہی اور جہالت پر پنی تھا' ذرااس حقیقت پرغور کیجئے ۔ قرآن میں ہے کداللہ تمام اقوام عالم کا پرورش کرنے والا ہے (رب العالمين) \_" زمين پركوئي چلنے والا ايمانيس جس كے رزق كى ذمد دارى خدا برشد موا (11:6) - یابیکتم لوگ اپنی اولا و کوافلاس کے ڈریے ل نہرویا کرو۔ تھٹ نوز فیٹرو ایکا کھر (17:31) ہم تہارے رزق کے مجھی ذمہدار ہیں اور تمہاری اولا و کے بھی۔اب طاہر ہے کہ جب ان سب کے رزق کی ذمہ داری خود خدانے لی ہے تو ان میں سے کسی کوچھی بھوکانہیں رہنا جائے لیکن ہے ہمارامشاہرہ ہے کہ دنیا میں کروڑوں انسان بھو کے مرتے ہیں۔ایک آیک قبط میں لا کھوں جانیں روٹی نہ ملنے کی وجہ سے تلف ہوجاتی ہیں۔ کتنے بیچ ہیں جو کفس غذانہ ملنے ( یا کم ملنے ) کی وجہ سے ضائع ہوجاتے ہیں۔اس سےانسان (معاذ اللہ) اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ بیضدا کی ذمیدداری اچھی ہے جواس قدر کلوق بھوکوں مرجاتی ہے۔ کیکن ان آیات کا مطلب مینیس کہ اللہ ان ذمہ دار یوں کو براہ راست پورا کرتا ہے۔ یہ پوری ہوتی ہیں معاشرہ کے باتھوں۔اگرمعاشرہ 'ضابطہ خداوتدی کےمطابق متشکل ہوتا ہے تو اللہ کی تمام ذمہ داریاں پوری ہوتی ہیں اوراس طرح انسان

وجس سے ان میں اس کی تا ئید میں شہادات ال سکتی ہیں۔ لیکن ان تاریخی ردایات کی کیفیت ہیہ ہے کہ ان میں جہاں کسی مسئلہ
کی تا ئید میں مجھیلتا ہے وہاں اس کی تر وید میں بھی بہت کچھل جا تا ہے۔ ان میں بخالف اور موافق وونوں قسم کی شہادات موجود
ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان ذرائع سے آج تک کی جزئی سے جزئی مسئلہ کے متعلق بھی کوئی مشغل علیہ فیصلہ نہیں ال سکا۔
حق کہ آپ یہ بھی نہیں طے کر سکے کہ نماز میں ہاتھ سینہ پر باند سے چاہئیں یا ناف پر۔ آمین او ٹجی آواز سے کہنی چاہئے یا
خاموثی سے۔ اس سے فعاہر ہے کہ اگران کتابوں سے مسئلہ زیر نظر کی تا ئید میں پچھیٹی کیا جائے تو ان ہی کتابوں سے اس کے
خالاف بھی بہت پچھوٹکل آئے گا۔ اس کے بعد سے بحث چھڑ جائے گی کہ ان میں سے کوئ کی چڑ غلط اور کوئی سے جے (اور اس
بات کا فیملہ آج تک نہیں ہو سکا کہ ان میں سے کوئ می چڑ غلط ہے اور کوئ می سے گوئ کی اچھا گے دنوں ایک بحث چھڑی کہ
بات کا فیملہ آئی پر دینا جائز ہے یا نہیں اور رسول اللہ اور صحابہ ہے ذریات میں احادیث پٹی کر دیا جائز ہے یا نہیں اور وول فریق اسے دوکوئ کی تا تکید میں احادیث پٹی کر دیا جائز ہے جائوں ایک بحث چھڑی کہ اس کی خال کی بین کہ دوا حادیث ہیں جے این میں احادیث پٹی کر دوا حادیث ہی جی بیں اور فریق مقابل کی غلط آ۔ یہی صورت ہر مسئلہ میں بیش آب جاتی ہے۔ وین میں سند خدا کی کتاب
ہیں کی حقاق ہو جی کے میں اور فریق مقابل کی غلط آ۔ یہی صورت ہر مسئلہ میں بیش آب جاتی ہے۔ وین میں جس جیز کو بطور سند
ہیش کیا جا سکتا ہے وہ صرف قرآن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے نظام ریوبیت کے متعلق جو پچھ کھا ہے قرآن ہی سے لکھا

ایک بات بالکل واضح ہے اور وہ یہ کہ اگر آپ کو بیشلیم ہے کہ جو پچھان صفحات میں لکھا گیا ہے وہ قرآن کی رُوسے سیج ہے تو اس کے بعد جمیں یہ بھی تشلیم کرتا پڑے گا کہ نبی اکرم نے اس کے مطابق معاشرہ کی تشکیل فرمائی ہوگی اس لئے کہ نبی اکرم گافر یعنہ کھیا تھا کہ آپ تو آن کے مطابق موائی نہیں سکتا کا فریعنہ کھیا ہے کہ مطابق ہمارے لئے آسمان ہوجا تا ہے کہ ہم اس سارے تاریخی موادکو (جو ہمارے ہاں چلا آرہا ہے) قرآن کی روشنی میں پرکھ کرد کیے لیس۔اس اصول کے ماتحت جو پچھ قرآن کے مطابق ہوگا اس کے متعلق ہم کہ سکیس کے کہ گمانِ قالب ہے کہ تاریخ کے یہ بیانات سیجے ہیں۔اس اصول کی روشنی میں یہ با تیں اچھی طرح سمجھ میں آ سکتی ہیں کہ رسول اللہ اپنے ہاں کیوں درہم ودینا رہیں رہنے دیا کرتے تھاور آپ نے کیوں کوئی چیز بطور ترکہ کے نہیں چھوڑی۔ یا ہے کہ اس نظام کی تھکیل کے دوران میں آپ نے کیوں یہ قرمایا کہ:

جس کے پاس آپی ضرورت سے زیادہ سواری ہووہ اس مخص کودے دے جس کے پاس سواری نہیں ہے۔ جس کے پاس اپنی ضرورت سے زیادہ سواری ہووہ اس مخص کودے دے جس کے ہاں توشہ شہو۔ ایوسعید خدریؓ کہتے ہیں کہ آپ نے مال کی بہت

<sup>1</sup> يد بحث مسلسل جلى جارى ہے اور مخالف اور موافق اسے اسے موقف كى تا تديش روايات ويش كے جاتے ہيں۔

شکارکوجاد پوچناہے وکاملنہ کا بیجیٹ مگل مختال مختو<sub>د [</sub>57:23]۔للبذاجس معاشرہ میں انسان کارزق اس طرح محفوظ (SECURED) ہواس میں جمع کرنے کی ضرورت کہاں رہتی ہے؟ بیتومستقبل کے عدم تحفظ (INSECURITY) کا احساس ہے جوانسان کو ہر وقت جمع کرنے پراکسا تار ہتاہے۔

# عقل كالورااطمينان

ٱلفَّيْطُنُ يَعِدُ كُمُّ الْفَقْرُ وَيَا مُرُكُمْ بِالْفَسْنَآءِ 268:2] ابليسى معاشر وتهميں ہروفت احتياج ہے ڈرا تار ہتا ہے اورای ڈرکی بنا پر بُل پرا کساتا رہتا ہے۔اس کے برعکس نظام ربوبیت جہیں پوری پوری حفاظت کا یقین دلاتا ہے اوررزق کی فراوانیوں ک حیانت دیتا ہے واللّٰہ یَعِدُ کُمُر مُنْفِوْرَةً مِنْنَهُ وَفَضْلاً [268:2]۔

غور سیجے! قرآن نے کس طرح چارلفظوں میں دونوں معاشروں کا فرق نمایاں طور پر بیان کر دیا ہے۔ ایک وہ معاشرہ ہے جس میں ہرخض اپنی ضرور بات زندگی کا خود و مددار ہے ۔ کسی اور کواس سے غرض نہیں کہاس کی ضرور بات پوری ہوتی ہیں یا نہیں۔ ظاہر ہے کہاس معاشرہ میں ہر فرد ہر وقت مستقبل کے متعلق خائف رہے گا۔ اس کو ہروقت بیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت بیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت نیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت نیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت نیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت بیدھڑ کا لگار ہے گا کہاں کو ہروقت نیا ہے جو بھی پرکوئی وقت آپڑا تو میرا اور میری اولا د کا کیا ہے گا۔ ستنقبل کے متعلق اس قسم کا عدم اطمینان (INSECURITY) ہے جو انسان کے لئے دنیا کو جہنم بنادیتا ہے۔ وہ ہروقت زیادہ سے زیادہ سے نیادہ ہوئے کی فکریش غلطاں وہ بچاں رہتا ہے۔ یہاں انسان کے لئے دنیا کو جبنم بنادیتا ہے۔ وہ ہروقت زیادہ سے زیادہ سے نیا کہ ایک کرتا ہے جھوٹ بولٹا ہے فریب ویتا ہے اور طرح کی حیلہ جو ئیاں کرتا ہے۔

ہے۔ہم میں اور دیگر افرادِ معاشرہ میں کوئی فرق نہیں۔ہم اپنے لئے کوئی خاص معاوضہ نہیں جا ہے۔ہمارا معاوضہ بھی ای طرح خدا کے ذمے ہے جس طرح دوسرے افراد کا فیکا ساکٹ ڈیٹ آخر ٹیاں آخری اِلّا علی الله و 10:72) ہم بھی دیگر افرادِ معاشرہ کے ساتھ اس نظام ربو ہیت کے اجزاء ہیں واُوٹوٹ آن آگوی میں المشلیدین (10:72)۔

دوسرا جذبہ جس کے لئے انسان دوسروں سے زیادہ دولت مند بننے کی کوشش کرتا ہے سوسائٹی ہیں ممتاز حیثیت حاصل کرنے (SOCIAL STATUS) کا جذبہ ہے اسے قرآن نقاخر اور تکاثر سے تعبیر کرتا ہے۔لیکن اس معاشرہ میں جو نظام ربوبیت کی بنیاد پر قائم ہوتا ہے عزت وعظمت کے معیاراورسوسائٹی کی اقدار (VALUES) بدل جاتی ہیں۔اور پی ظاہر ہے کہ قیمت ہرشے بانداز نگاہ

ہمارے موجودہ (غلط) معاشرہ میں عزت و تکریم کا معیار دولت ہے۔ جس کے پاس جتنی زیادہ دولت ہے وہ اتنا ہی زیادہ معزز اور ممتاز ہے۔لیکن قرآنی معاشرہ میں عزت کا معیار تقوی ہوگا یعنی جواپنے فرائفسِ مفوضہ کوسب سے بہتر طریق پر سرانجام دے گا (اور اس طرح قانونِ خداوندی سے سب سے زیادہ ہم آ ہنگ ہوگا) وہی سب سے زیادہ واجب الکریم ہوگا اِنْ آگر مَکْمُدُعِنْدَ اللّٰءِ اُنْفِلْکُمْ الْہُذَا اس معاشرہ میں دولت جمع کرنے کا بیجذ ہمی یاتی نہیں رہے گا۔

# تجارت میں نفع کی ضرورت نہیں ہوگی

یہیں سے بیت شیقت بھی سامنے آگی کہ جب نظام رہوبیت میں تمام ضروریات زندگی کی ذمہ داری معاشرہ کے سرہوگئ اوراس طرح نہ کسی کورو پیدا ہے یاس رکھنے کی ضرورت ہوگی نہ جا سیداد کی ذاتی ملکیت کی حاجت اتواس وقت تجارت میں نفع لینے کا بھی سوال پیدائیس ہوگا۔ نفع تو ایک طرف اس وقت تجارت کا موجودہ نظریہ ہی بدل جائے گا۔ اس وقت چزیں تیار کرنے والے آئیس ہوگا۔ نفع تو ایک طرف اس وقت تجارت کا موجودہ نظریہ ہی بدل جائے گا۔ اس وقت چزیں تیار کرنے والے آئیس گے اور جنہیں ان کے استعمال کی ضرورت ہے وہ ان تک پہنچادی جائیں گی۔ چزیں بنانے والوں اور استعمال کرنے والوں دونوں کے درق کی ذمہ داری معاشرہ پر ہوگی۔ ہمارا موجودہ معاشرہ اپنی پیدا کردہ مصیبتوں بنانے والوں اور استعمال کرنے والوں دونوں کے درق کی ذمہ داری معاشرہ پر ہوگی۔ ہمارا موجودہ معاشرہ اپنی پیدا کردہ مصیبتوں سے تک آگرزیادہ سے زیادہ ہے کہ نفذی کے مبادلے کی بجائے اجناس کا مبادلہ (BARTER SYSTEM) بہتر ہوسکتا ہے۔ اس باب میں کہا ہے تا ہے کہ

مبادلے کے عدل کے بیمعنی ہیں کہ جن چیز وں کا تبادلہ کیا جائے ان کی قیمتیں برابرہوں۔
لیکن اس کے بعد دِنت میہ پیدا ہوجاتی ہے کہ چیز وں کی قیمتوں کو کیے متعین کیا جائے۔مثلاً مو چی نے جوتا تیار کیا اور وہ اسے
گیہوں کے وض فروخت کرنا چا ہتا ہے۔اب میہ کیے متعین کیا جائے کہ کس قدر گیہوں کی قیمت جوتے کی قیمت کے برابرہے؟
لیکن جس معاشرہ میں موچی اور کسان دونوں کے رزق کی ذمہ داری معاشرہ پر ہواس میں ''قیمت'' کا سوال ہی پیدائیس ہوگا۔

وہاں سوال ہوگا ضرورت کا۔اس لئے قرآئی نظام رہو ہیت میں'' تجارت'' کا مسئلہ خود بخو دحل ہوجا تا ہے۔اس میں تجارت سے دراصل مراد ہوگا اشیائے ضرور بیرکی مناسب تقسیم کا انتظام ۔اس نظام کے کارندوں کی ضرور یات زندگی معاشرہ (نظامِ مملکت) کی طرف سے مہیا ہوتی رہیں گی۔اس کوان کا'' منافع'' کہہ لیجئے۔

ای طرح اس نظام میں کام کرنے والوں (موجودہ اصطلاح میں محنت کشول مزدوروں) کی آجر نئیں مقرر کرنے کا بھی سوال پیدائمبیں ہوگا۔ وہ اپنی استعداد کے مطابق وہ کام کریں گے جوائبیں تفویض کیا جائے گا اور معاشرہ ان کی ضرور پات بوری کرتاجائے گا۔ یہی ان کی محنت کا معاوضہ ہوگا۔

\_\_\_×.....×\_\_\_

#### یے پناہ قوتیں

آپ خور سیجے انظام ربوبیت عامدی تفکیل بیں سب سے بڑی رکا وٹ بیتھی کدانسان کی عقل اسے ڈراتی رہتی تھی کداگر تم نے اپنی کمائی دوسروں کو دے دی تو کل کو تبہارا کیا ہوگا؟ اس جدید معاشرہ نے عقل کا اطمینان کردیا کہ اس خفس اوراس کے تمام متعلقین کے رزق کی ذمہ داری معاشرہ کے سر ہے۔ اس لئے اب تنہیں (عقل کو) تشویش (WORRY) کرنے کی کوئی ضرورت نہیں جہیں جو مشکل چیش آئے اسے معاشرے کے سپر دکر دو۔ معاشرہ خوداس کاحل تلاش کرتا پھرے گا نےور کیجئے کہ اس انظام سے عقل کتنے بھیٹروں سے چھوٹ گئی۔

> آلام روزگار کو آسال بنا دیا جو هم ما اے عم جاناں بنا دیا

اس کے بعد بیدد کھے کہ جب انسان فکر معاش کی طرف ہے آ زاد ہوجائے اور اسے اپنے اور اپنی اولاد کے متعقبل کی طرف سے پوری بے فکری ہوجائے تو وہ دنیا ہیں کس قدر محیر العقول کا م کرسکتا ہے؟ بیتو معاشی پریشانیاں اور مستقبل کے متعلق عدم اطمینان ہے جواس کی توانا نیوں کوسلب کئے جاتا ہے ورنہ انسان اتنی ہوئی تو توں کا مالک ہے کہ کوئی اس کا اندازہ ہی نہیں کر سکتا۔ اب آپ سوچئے کہ اگر کوئی ایسا معاشرہ ہوجس کے افراد کونہ معاشی پریشانیاں ستا کیں اور نہ ہی مستقبل کی طرف سے عدم اطمینان چھلا وے کی طرح ڈراتار ہے تو وہ معاشرہ دنیا ہیں کیا کہ خوبیں کر سکتے گا؟ وہ طوفان بلاکی طرح آٹے گا اور فطرت کی منام مخفی تو توں کو سخر کر تراتار ہے تو وہ معاشرہ دنیا ہیں کیا کہ خوبیں کر سکتے گا؟ وہ طوفان بلاکی طرح آٹے گا اور فطرت کی منام مخفی تو توں کو سخر کرتا اور ہروئے کار لاتا چلا جائے گا۔ اس کے ہر فرد کا سیند آتش فشاں پہاڑ کی طرح فلہ خیز ہوگا۔ اس کا ہر مدمولا شہباز سے لڑجائے گا۔ اس کے رائے میں کا نتاہ کی کوئی قوت سنگ گراں بن کرجائل نہیں ہو سکتے گی۔ مدمولا شہباز سے لڑجائے گا۔ اس کے رائے میں کا نتاہ کی کوئی قوت سنگ گراں بن کرجائل نہیں ہو سکتے گی۔

اس کے ساتھ ہی ہی ویکھنے کہ نظام ربوبیت افرادِ معاشرہ کو صرف فکر معاش ہی ہے آزاد نہیں کرتا بلکہ ان میں سے ہر فرداس پرایمان رکھتا ہے کہ میں جو پچھ' ویتا ہوں''اس سے خودمیری ذات کی ربوبیت ہوتی ہے۔اس لئے میں جس قدر زیادہ دوں گا اتی ہی زیادہ میری ذات کی نشو ونما ہوگی اوراس طرح میں حیات جادید حاصل کرلوں گا اور خدا کی صفات کا مظہر بنآ جاؤں گا۔وہ اس ایمان کی بنا پر زیادہ سے زیادہ '' وینے'' کے لئے اپنا خون پسیندا کیکر دےگا۔ حتیٰ کہ (اگر ضرورت پڑے تو) وہ اپنی جان جیسی متاع عزیز بھی بلاتا مل دے دے گا۔ کیونکہ اسے یقین ہوگا کہ (۱) میرے مرجانے سے میرے بیچ لا وارث نہیں رہ جا کیں گے۔اور (۱۱) جان وے دینے سے جھے وہ استحکام خودی (ذات کی پھٹٹی) حاصل ہوجائے گی جس سے میں حیات جاوداں کامستحق ہوجاؤں گا۔لہذا اس کے لئے جان دے دینا بھی ایک جشن کا مرانی ہوگا۔

اب سوچنے کہ ایسامعاشرہ دنیا میں کیا کچھٹیس کرسکتا۔ آج دنیا جیران ہے کہ محکی ڈشول انطو والگذین معکم آئی گلیل ی جماعت نے 'اپنے مختصرے عرصے میں' ایسی محیرالعقول ترقی کس طرح کرلی تھی؟ دنیا جیران ہے اور اس کے لئے تحقیقاتی اوارے قائم کرتی ہے لیکن اے معلوم ٹبیس کہ رسول اللہ نے وہ معاشرہ متشکل کرلیا تھا جوقر آئی نظام ر بو ہیت کا حال تھا اور بیہ تمام محیرالعقول ترقیاں اس کے شمرات تھیں۔

#### کوئی اندازہ کرسکتا ہے اس کے زور بازو کا نگاہِ مرہِ مومن سے بدل جاتی ہیں تقدیریں

جس معاشرے کے افراد کے دلوں میں ندمر نے کاخوف ہواور نہ پسماندگان کے منتقبل کا حزن اُلا تحوق عَلَیْهِ مُر وَلا هُمُر یَحْزَدُونَ اِ 2:62] تو اُن کی قو توں کا کیا محکانا ہے؟ رسول اللہ نے انہیں قرآن کی تعلیم دی۔ اس کے نتائج وشرات سے انہیں آگاہ کیا اور نظام ربو ہیت کی رُوسے ان کی نشوونما کا انتظام کردیا و یُعکِلْمَهُ مُر الکِیْبُ وَالْمِلْمُ اَلَیْکُ کُونِ اُورِ وَمِنا کی اُوروہ مشرق ومغرب پر جھا گیا۔ ریضی اللہ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنْهُ اُورِ اِنْ اِنْ اِنْ فِاوِنِ فداوندی سے موافقت پیدا کرلی اوروہ قانون ان کا رفیق ویا ور بن گیا۔

## فرداور جماعت كاتعلق

دور حاضرہ کاسب سے اہم مسئلہ" فرداور جماعت" کا باہمی تعلق ہے۔ بس طرح مغرب کامیکا کی نظریہ کیات میسائیت کے اس باطل تصور کا رقیمل ہے جس کی روسے اس نے مادی دنیا کو سخت قابل نفرت شے بنا کر رکھ دیا تھا 'اس طرح فرداور جماعت کے تعلق کے متعلق میں معلیہ خانقا ہیت سے مسلکہ خانقا ہیت سے معلیہ خانقا ہیت سے مفہوم یہ تھا کہ معاشرہ یا جماعت کا وجود کوئی حیثیت نہیں رکھتا۔ مقصد نزندگی ہرفردکی اپنی نجات ہے اور اس نجات کے حصول کا طریقہ ہے کہ انسان معاشرہ سے کٹ کر انفرادی زندگی بسرکرے۔ جس طرح عیسائیت کے تصور ''روحانیت'' کا روَعمل ہے ہوا

کے مغربی منگرین اور سائنسدانوں نے بیسر ''روح ''' ہی ہے انکار کر دیا اور دنیا کو خالص ہادیت کی تعبیر بنا دیا ای طرح مسلک خالقا ہیت کا رقبل بیہ ہوا کہ انہوں نے فرد کی ذات ہی ہے انکار کر دیا اور اعلان کر دیا کہ اصل وجود اور ہستی سوسائی (معاشرہ) کی ہے۔ ای ''معاشرہ' کا بیکر افتیار کرلیا اور کہیں ''اسٹیٹ' کا جہنا نہیا نیسویں صدی ہے یورپ ہیں بینظر بیعام ہونے لگا کہ فروسوسائی بیا نیشن یا اسٹیٹ کی فاطر بھیتا ہے اور اس کی فاطر مرتا ہے۔ اس اجتماعی زندگی کی بہراس کی افرادی زندگی کا تصور بی فلط ہے۔ افراد کا مقصد جیات بیہ کہ دوہ اپنی ہستی کوسوسائی ہیں مذم کردیں اور خود باقی ندر ہیں۔ انہوں کی فاطر مرتا ہے۔ اس اجتماعی زندگی باق ندر ہیں۔ افرادی زندگی کی افسور بی فلط ہے۔ افراد کی مقصد جیات بیہ کہ دوہ اپنی شدر کھیں ہستی صور فسٹین کی باتی رہے۔ پر اور اور کی مقصد بیہ کہ دوہ اپنی فرد والی خاطر مرکز دال رہیں۔ آئیس اس سے کوئی غرض نہیں کہ دوہ اس طرح گردوں کا کام بیہ کہ دوہ ابنی شدر کی سے کہ فرد اور سوسائی کے اس تصور کے ماتحت افراد کی حشیت محض میکائی پُرڈوں گردوں کی مورت افتیار کر لی گردوں کی کردو ہوگی ہوں ہوں گئی ہوں کے اس مسلک نے پورپ میں ایک جدید ندہ ہو کی مورت افتیار کر لی پر ستار دوں ( مجھتوں ) کی قربانی چڑھی تھی جس میں اسٹیٹ کو کہ بی ای خوری کے مندو میں اس کے بیج نیا تھی ہوں کہ بیا تا تھا تا کہ دوہ محتال کر لین اس مرح اسٹیٹ کے دیوتا کے صورافراد کی قربانیاں دی جاتی ہیں۔ چنانچ ہکسلے '' بیشلزم'' کے متعلی کھتا ہے کہ:
مختالی کھتا ہے کہ:

بیایک بنت پرستانه مسلک اورمشر کانه فدیب ہے۔ابیا فدیب جوفساداور تغریقِ انسانیت کے لئے ابیاطانت ورہے کہ

کوئی تو حید پرست ندیب فلاح ووحدتِ انسانیت کے لئے اس کامقا بلینیش کرسکتا۔

اور (MURRAY) لکھتاہے کہ:

چونکہ انسانوں کے ول سے خدا کا عقیدہ لکل ممیا ہے اس لئے اس خالی مکان پراس جدید ندہب شیطان نے تبعنہ کرلیا

اصل بیہ کہ کھران طبقے نے اپنی ہوت افتد ارکی تسکیس کے لئے بیا یک نیاح برتر اشاہ ۔ پہلے جو پھی مستبد مطلق العنان بادشاہ کے نام ہے ہوتا تھاوہ می کھاب' اسٹیٹ' کے ہم مام ہے ہوتا ہے۔ اسٹیٹ ایک مجرد تصور (ABSTRACT CONCEPT) ہے اور آج تک کوئی مذہر یا مفکر نہیں بتا سکا کہ اسٹیٹ کی تعریف (DEFINITION) کیا ہے لیکن جب اس تصور کو ذرا کر بید کر دیکھا جائے تو اس کے بیچے وہ می دکھائی وے گاجوا قند ارکوا پنے ہاتھوں میں رکھنا چا ہتا ہے ۔ کہا بیجا تا ہے کہ اسٹیٹ کو مضبوط رکھو اور اس سے مطلب میہ ہوتا ہے کہ برسرا قند ارطبقے کے ہاتھ مضبوط کرو۔ کہا بیجا تا ہے کہ اسٹیٹ کے خلاف بغاوت نہ کرواور

<sup>1</sup> روح سے ہماری مراوانسانی وات ہے جس میں انسان کی طبیعی موت کے بعد زندہ رہنے اور آ سے بوجنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔

اس سے مغہوم بیہوتا ہے کہ کوئی الی حرکت نہ کروجس سے حکمران طبقہ اقتداری کرسیوں سے بینچے گرجائے۔ کمیونسٹوں کا دعویٰ ہے کہ ان کے ہاں سلطائی جمہور (PEOPLE'S GOVERNMENT) ہے لیکن وہاں بھی جمہور (PEOPLE) سے در حقیقت مراو حکمران طبقہ ہے۔ (JACK BELDEN) انقلابِ چین کے خمن میں لکھتا ہے کہ

بہر حال یورپ میں بینظر بیدعام ہو چکا ہے کہ'' وجو دِحقیق' اسٹیٹ (سوسائن نیشن) کا ہے اور فرو کی ہستی اسٹیٹ (سوسائن)

کے قیام کا ذریعہ ہے' مقصود بالڈ اسٹیس اگر اسٹیٹ کا اسٹیکا م افراد کے زندہ رہنے ہے ہوتا ہے تو آئیس زندہ رکھا جائے گا اور
اگر اس کے لئے ان کی جان کی ضرورت ہے تو آئیس جان دینی ہوگی۔ بیاصول ہر جگہ کا رفر ما ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ بعض مملکتوں میں حکومت کو اس سے واسط تبیس ہوتا کہ افراد پر کیا گزررہی ہا اور وہ اسپنے دن کیسے کا ٹ رہے ہیں اور بعض مملکتوں میں حکومت کو اس سے واسط تبیس ہوتا کہ افراد پر کیا گزررہی ہا وہ اور وہ اسپنے دن کیسے کا ٹ رہے ہیں اور بعض مملکتوں میں جنہیں (WELFARE STATES) کہا جاتا ہے' حکومت کا فریعنے قرار دیا جاتا ہے کہ وہ افراد کی طبیعی ضرور بیات زندگی کی وہاتی ہے۔ وہ افراد کی جاتی ہے۔ اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے زیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے ذیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے ذیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے ذیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ مضبوط ہوتی ہے بیازیادہ سے ذیادہ ہے کہ اس سے اسٹیٹ میں بیازیادہ کی کہ اس سے اسٹیٹ ہیں۔

## قرآنی نظریه

قرآن فردکویژی اہمیت دیتا ہے۔ اتن اہمیت کہ اس کا ارشاد ہے کہ جس نے ایک فردکوضا گئے کردیا تو یوں سمجھوگویا اس نے تمام نوع انسانی کوتلف کردیا! اور جس نے ایک فردکی زندگی کا سامان بہم پہنچادیا تو یوں سمجھوفکاً کیا آخیا الگائل بھیٹا [5:32]

<sup>1</sup> میں نے مشہور روی کمیونسٹ (M.D. KAMMARI) کی کتاب (SOCIALISM AND INDIVIDUAL) کا بوے شوق سے مطالعہ کیا۔اس لئے کہ میں ویکھنا جا بتا تھا کہ سوشلزم کے نظام میں ایک فروک حیثیت کیارہ جاتی ہے اور فروکی پرورش ہے ان کے بال مقصود کیا ہے؟ لیکن مجھے اس سے بودی مایوی ہوئی۔اگر چاس میں ایک جگہ یہ می لکھا ہے کہ 'اشتراکی سوسائٹی کا مطلح نگا وفروکی جسمانی اور و حالی صلاحیتوں کی محیل ہے' الیکن اس میں جو بچھ کہا گیا ہے وہ اس سے زیاوہ بچھ نیس کے افراد کی کام کرنے کی استعداد کوزیاوہ سے زیاوہ بودھا دینا مقصود ہے تا کہ بیداوار میں اضافہ ہو۔'' روحانی'' کی تفصیل بچھ نیس بتائی۔ (P- 48)

جیسے اس نے تمام نوع انسانی کوزندگی بخش دی۔ اس کی ساری تعلیم فرد کی ذات (PERSONALITY) کی نشو ونما اور استحکام کے لئے ہے۔ اس کی پیغلیم کے برفروا پنے اعمال کا خود ذشہ دار ہے اور اس کے اعمال کا نتیجہ اس کی اپنی ذات کے لئے 'استحکام انفرادیت (INDIVIDUALITY) کی زندہ دلیل ہے فکن آ بھتر فکھنٹھ کے وکئن عین فکھکٹھ کا [166:166] فردگی تحکیل ذات ہی اس کی تعلیم کا منتی ہے۔ اس لئے کوئی ایسا نظر یہ ایسا نصور ایسا مسلک ایسا ند ہب جس میں فرد کی انفرادیت میں کمی واقع ہو جائے اور اس کی ذات میں اضحال پیدا ہوجائے اس کے نزد یک مردود و مطرود ہے۔ بقول اقبال

اگر یک ذره کم گردد ز انگیز وجود من باین قبت نمی گیرم حیات جاددان را

لیکن وہ کہتا ہے کہ فرد کی ذات کی بھیل جماعت کے بغیر ہیں ہونگتی اس لئے فرد کے لئے ضروری ہے کہ وہ جماعت کے ساتھ رہے۔

لَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ [9:119]

اے ایمان والو! قانون خداوندی ہے ہم آ ہنگ رہو۔ (اوراس کا طریقہ یہ ہے کہ ) جولوگ اس صدافت پرایمان رکھتے ہیں ان کے ساتھ رہو۔

وہ کہتاہے کہ انسان کی ذات تباہی اور برباوی سے ای صورت میں محفوظ روسکتی ہے کہ وہ ایک ایسے معاشرے کا جزوہ وجس کے افرادا یک دوسرے کو تقییری نتائج مرتب کرنے کی تلقین کریں اورا یک دوسرے کی خابت قدمی کا موجب بنیں و تک اصوا یا لیکئی فی افرادا یک دوسرے کو تقییری نتائج مرتب کرنے کی تلقین کریں اورا یک دوسے جاعت ذریعے ہے فردی تھیل ذات کا۔ ویک اصوا یا لیکٹنی فی اس کے البندا قرآن کی روسے جاعت ذریعے ہے فردی تھیل ذات کا۔ یعنی بورپ میں فرد ذریعے ہے اور موسائی مقصود۔ اتبال کے برعکس قرآنی تعلیم کی زوسے موسائی ذریعے ہے اور فرد مقصود۔ اقبال کے الفاظ میں فرد اور جماعت کا تعلق مسافر اور قافلہ کا ہے ۔

زندگی انجمن آرا و گلہدار خود است ایکہ در قافلہ با تمہ رو بے ہمہ شو

ای لئے قرآنی نظام ربوبیت میں افراد کوایک قافلہ کی شکل میں ترتیب دیا جاتا ہے جس کامقصود ہر مسافر کواس کی منزل تک پہنچانا ہوتا ہے۔ جو قافلہ افراد کا رواں کوان کی منازل تک نہیں پہنچاتا' وہ قافلہ نہیں رہزن اور قزاق ہے۔ قرآن نے ای حقیقت کوان الفاظ میں بیان کیاہے۔

يَالَهُمَا الَّذِينَ أَمَنُوا اصْدِرُوْا وَصَابِرُوْا وَرَابِطُوْا \* وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَكَّكُمْ تُقَلِّمُونَ [ 3:200]

اے ایمان والوا خودہمی مستقل مزاج اور ثابت قدم رجواور دومروں کے ثابت قدم رہنے کا ذریعے بنو۔اس طرح سفر زندگی میں ایک دوسرے کے محافظ بنواورسب ل کرقانون خداوندی ہے ہم آ جنگی اختیار کرلوتا کرتمہاری تھیتیاں پروان چڑھیں۔

یعنی اس تمام اجماعی محمل کا مقصدیہ ہے کہ (کھکٹٹٹر تفلیقوں) تمہاری ذات کا نتھا سان خشوہ نما پاکر کھیتی بن جائے۔جس معاشرے میں افراد کی مضمر صلاحیتیں نشوہ نما پاکر بخیل تک نہیں پہنچتیں وہ معاشرہ باطل کی بنیادوں پر قائم ہوتا ہے اوراس کا افرادے اپنی اطاعت کا مطالبہ بکسراستبداد۔ جومعاشرہ تق کی بنیادوں پر قائم ہوگا 'وہ افراد کی ذات کی نشوہ نما کا ذریعہ ہے گا' اُن سے اپنے لئے بچھ نہیں جاہے گا۔

ال نظریئے کے ماتحت کرفرو کی ہتی ہے تھیں ہتی صرف سوسائی کی ہے پارٹی بتانا بہت آسان ہے۔ اس کے لئے قوت کی ضرورت ہے جو پارٹی کے انتخاب میں افراد کی صرورت ہے جو پارٹی کے 'ڈوسپان' کو برقرار رکھ سکے۔ یہ پارٹی نہیں ہوتی ورحقیقت فوجی نظام ہوتا ہے جس میں افراد کی حثیت سپاہیوں کی اور ارباب افتدار کی حیثیت ان کے کما تقرر کی ہوتی ہے۔ سپاہی کا کام تھم کی تغییل کرنا ہوتا ہے اور اس نہ اس کی کوئی رائے ہوتی ہے نیکر۔ نہائی سے مشورہ لیاجاتا ہے نہائی کو مشاہ وریافت کی جاتی ہے۔ بہتر بین سپاہی وہ ہے جس میں ''قبل' کا احساس یکرخم ہوچکا ہو۔ جس میں میاحساس ذرا بھی باتی ہو'اسے کچل دیاجاتا ہے۔ اور تو اور جن مما لک میں دعویٰ میں ''کا حساس یکرخم ہوچکا ہو۔ جس میں میاحساس ذرا بھی باتی ہو'اسے کچل دیاجاتا ہے۔ اور تو اور جن مما لک میں دعویٰ اخرادیت یہ کا حساس تک نہیں رکھ سکتا۔ (مثلاً ) جین میں اس انداز حکومت کا آغاز ہارے دور میں ہوا ہے۔ لیکوئی فردا پنی انفرادیت کا احساس تک نہیں رکھ سکتا۔ (مثلاً ) جین میں اس انداز حکومت کا آغاز ہارے دور میں ہوا ہے۔ (JACK BELDEN) جو انقلاب چین سے بے حدمتا شرے اور اسے قدرت کا مجز وقر اروپتا ہے'اس باب میں رقی طراز ہے کہ:

دہاں کمیونسٹوں کی کوشش میرے کے سوسائٹ سے حقوق کو افراد کے حقوق پر عالب قرار دے کر ملک کی وحدت قائم رکھی جائے اگرتم نے بھی اپنی انفرادیت کا مظاہرہ کردیا تو پیجر معظیم ہوگا۔ مہیں محاسبہ نفس کرنا ہوگا۔ مہیں سوسائٹ کے جلسہ میں جا کراہے آپ کو تقید کے لئے پیش کرنا ہوگا تہمیں اپنی فلطی کا اعتراف کرنا ہوگا۔

یعنی کیونزم کے نظام میں معاشرہ افراد کی پرورش تو کرتا ہے لیکن اُن کی انفرادیت (INDIVIDUALITY) کوؤی کر ڈالٹا ہے۔ ہے۔قرآن نے بھی اس نئم کے '' نظام پرورش'' کاذکر کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ فرعون کاذبوئی بیتھا کہ اُکار بھٹھ الاعلی [79:24] '' میں سب سے بڑھ کرتمہاری پرورش کرنے کا انتظام کرنے والا ہوں''۔اس نے مصر کی تمام زمین اوراس کے دریاؤں کو قبضے میں لے رکھا تھا (63:51)۔ یکی وہ ''پرورش کے احسانات'' تھے جنہیں اس نے (حضرت) مولئی کو جنایا لیکن حضرت مولئی کے ایک جواب نے فرعونی ربوبیت اور خدائی ربوبیت کے بنیادی فرق کو بے نقاب کرکے رکھ دیا۔ حضرت مولئی نے کہا کہ ویلک نوٹر اُنہ تھا کا گائ میکٹ کے کوئی اِنٹر آھوئیل (29:22) میٹمام سامانِ نشوونماجن کا تواحسان جِنا تا ہے' محض اس لئے ہے کہ تو بنی اسرائیل کواپنا غلام بنائے رکھے ان کی تمام قو توں کواپنے مفاد کی خاطر استعمال کرے انہیں اپنے مقاصد میں جو تنے کے لئے تیار کرے ان کی مردا تکی کے تمام جو ہرختم کردے (بہذہ حدون ابناء هم)اوران کی نسائیت کے خصائص کوزندہ رہنے دے (ویسند حدون نساء هم) ان کی تعلیم بھی اپنی مرضی کے مطابق کرے اوران کی تربیت بھی اپنے مفاد کے حصول کی خاطراوراس طرح ان کی انفرادیت کوذیج کرؤالے۔

یہ ہے" ربوبیت" (پرورش) کا فرعونی نظام جس میں حکومت یا نظام پیداوار کے ذرائع کواپنی ملکیت میں لے لیتا ہے تا كمافرادكومطلب براري كے لئے بطوراشياء استعمال كرے۔اس نظام پرورش بين جس كانام كچھىتى ركاليا جائے (سوسائن نیشن اسٹیٹ جمہور) فروا پی حیثیت کچھنیں رکھتا۔اس کے برعکس نظام راوبیت میں جماعت کی تفکیل ہی اس لئے کی جاتی ہے کہ فردکی انفرادیت کامل طور پرنشو ونما یا سکے فرر سیجیے کہ میر حلیکس قدر مشکل ہوتا ہے۔نظام کے استحکام کا نقاضا ہوتا ہے که پوراپورانظم وضبط قائم رکھا جائے اور دوسری طرف افراد کی ذات کی نشو دنماا در انفرادیت کی پرورش کا تقاضا ہوتا ہے کہ ان کی حریت قکراور آزادی رائے کوزیادہ سے زیادہ وسیع کیا جائے۔ان دومتضاد فقاضوں میں امتزاج پیدا کرنا آسان کا مہیں۔ يهي وه اجم مرحله تعاجس كے متعلق نبي اكرم سے كہا كيا كه إنا سَعُلْقَ عَلَيْكَ قَوْلًا تَقِيلًا [73:5] تم پرايك بهت بزي ذمه داري ا يك كرال بارفريضه عائد كياجار باب- وه فرمدواري جس سن" آت كى كمرثوث ريئ تني " ودُدك والكذي أنقض ظَهْوك [94:3]۔ (اس كتاب كابيموضوع نبيس اور نه بى اس كى يهال مخوائش ہے در نه آپ كوتفسيل سے بتايا جا تا كەھفور نے اس كمرشكن ذمه دارى كوس خسن وخوبي سے نباما اوراس طرح ، جس معاشره كي تشكيل كي اس ميں بيدونوں متضاوعتا صرس طرح یشیروشکر ہوکرایک دوسرے میں مرغم ہو گئے تنے۔نظام کانظم وضبط ( ڈسپان )ابیا کہاس کی مثال شاید ہی کہیں اور ملے اور اس کے ساتھ افراد معاشرہ کی حریت قکروآ راء کا بیالم کے فرزندان آ دم میں سے شاید بی کسی کوالی آزادی نصیب ہوئی ہو۔اس کا امكان صرف قرآنی نظام ربوبیت عي مي ب-اس كے سوااس كى كوئى دوسرى شكل نہيں \_ يہى وہ نظام ب جس ميں " حاكم وتحكوم" كالقبورختم موجاتاً باورتمام افرادِ معاشره كابالهمي تعلق رفقائة كاركاره جاتا بي جن ميں بالهمي نظم وصبط كا ذرايعه وه تا نون ہوتا ہے جوان میں سے کسی کا خودسا ختہ ہیں ہوتا بلکہ خدا کی طرف سے ملتا ہے۔اس کے مطابق معاشرہ کانظم وضبط بھی قائم رہتاہےاورافرادی ذات کی پخیل بھی ہوتی جاتی ہے۔

جیدا کداس سے پہلے بھی لکھا جا چکا ہے اب دنیا آ ہستہ آ ہستہ زمانے کے نقاضوں سے مجبور ہوکر ازخو دُان اصولوں کی طرف آ رہی ہے جنہیں قر آ ان نے پیش کیا تھا۔ چنانچیاس میں بھی اب دنیا کا قدم ای طرف اٹھ رہا ہے۔ ای بورپ سے جہاں یہ کہا جارہا ہے کہ سب بچھ معاشرہ ہی ہے فرد کی حیثیت کچھ نہیں اب بیا وازی بھی اٹھ رہی ہیں کہاصل مقصور فرد ہے اور

<sup>1</sup> تنعیل کے لئے دیکھے میری کتاب معراج انسانیت

اس کی ذات کی جمیل ہی مقصودِ معاشرہ ہے۔1941ء میں کولیسیا یو نیورٹی میں ایک کا نفرنس منعقد ہوئی تھی کہ وہ غور کرے کہ '' اندازِ جمہوریت کے ساتھ سائنس' فلسفہ اور ند ہب کا کیا تعلق ہے''۔ وہ کا نفرنس جس نتیجہ پر پیٹی وہ میں تھا کہ:

اصول بس ایک بی ہے بیٹی احترام آ دمیت انسانی ذات کی قدر۔ دنیا کی تغییر نوصرف آسی ایک اصول پر ہوسکتی ہے۔ انسانی ذات جس احترام کی مستحق ہے اگر اس میں ذرا بھی کی روار کھی گئی اور بعض انسانوں کو دوسرے انسانوں کے سیاسی اورا تضاوی مفاوکا آلہ کا رہنے دیا گیا تو مہذب زندگی کی ساری مثارت نیچ آگرے گی۔ انسانی تہذیب وثقافت کی ممارت صرف احترام ذات کے ستون پر قائم روسکتی ہے۔

الَيَّز عَدْراودْ بِ ALEXANDER LOVEDEY) جوْ 'لَيگ آف نيشنز'' كے شعبہ ماليات واقتصاديات كا ڈائز يكثرر ہ چكا ہے ككھتا ہے كہ:

صداقت کا معیار' زندگی ہونا چاہئے۔فرد کی زندگی' فرد جومقعود بالذّات ہو کسی مقصد کے حصول کا ذریعہ نہ ہو۔ (14) (MARTIN BUBER) لکھتا ہے کہ:

جب انسان اپنے آپ کوایک شبت حقیقت کے طور پر ''تیں' 'نہیں کہ سکتا وہ خدا کو ' تو'' بھی نہیں کہ سکتا۔۔۔۔ جو آ واز کا جواب نہیں وے سکتا وہ آ واز سننے کے قابل نہیں سمجھا جا تا۔۔۔۔ انسان ہی ہتی کے امکانات کی مخمد شکل ہے۔ بھی کا مُنات کی ہر جیرت کا مرکز ہے ۔۔۔۔۔اصل بیہ ہے کہ ابھی تک بید حقیقت پر دے سے باہر ہی نہیں آئی کہ کا مُنات میں انسان کا سمجھ مقام کیا ہے۔۔۔

(ERNST CASSIRER) لكمثاب كد:

انسان کی قیمت خارجی اوراضانی چیزوں سے نہیں متعین کی جاستی اس کی اصل قیمت اس کی اپنی وات ہے۔ (6) (LEWIS MUMFORD) ٹالٹائے کے حوالے سے کستا ہے کہ:

ہرفر دیلی انسانیت کی تمام ممکنات کا بچے موجود ہے۔ اس کئے معاشرہ کا کام بیہ ہے کہ وہ ممکنات کے اس بچ کوحقیقت کا جیتا جا گتا شچر ٹمر دار بناد ہے۔معاشرے کا بھی مقصد ہے اور اسی لئے اس کی ضرورت ہے ۔ممفورڈ کے الفاظ میں :

انسان کواپی پوری قامت تک بخیخے کے لئے عالمگیر معاشر ہ کے تعاون کی ضرورت ہوتی ہے۔ (NICOLES BERDYAEU) فروا ورمعاشرہ کے تعلق کے من میں لکھتا ہے:

1 ''مردے سے باہر'' تو چودہ سال ہوئے آ چکی تھی لیکن اس کے مجرم ہم (مسلمان ) ہیں کہ ہم نے اس حقیقت کودوسروں تک کہنچایا 'نیس۔دوسروں تک پہنچانا تو ایک طرف' اے خودہم نے اپنے خودسا فنڈ ندہب کے دبیز پردول میں اس طرح چھپادیا۔ کسانسہ لسم یہ بکن شیعا مز کورا کہ بیکوئی قابل ذکر شے تی دیتی۔

جارے بیں؟

قدرِاعلی انسانی ذات ہے معاشرہ نہیں ..... ہرذات اپنی دنیا آپ ہوتی ہے۔ کیکن انسانی ذات دنیا کی تاریخ اور کا نئات
کی فکر کے امکا نات کواپنے اندر لئے ہوئے ہے۔ اگر معاشرہ کا بیمطالبہ ہے کہ انسان میں جس قد رخوبیاں اور صلاحیتیں
بین وہ اس کی عطا کر وہ بین اس لئے انسان کو چاہئے کہ وہ ان تمام خوبیوں اور صلاحیتوں کو معاشرے کے حضور پیش کر
دے تو بید غلامی کی بدترین شکل ہے .....انسانی ذات معاشرہ کا بیز وہیں ہوتی۔ اسے معاشرہ کے اندر ضم نہیں ہوتا
چاہئے ..... ہوجیب تماشا ہے کہ انسان خود ہی معاشرے کی تخلیق کرتا ہے اور خود ہی اس سے محور ہوکر اس کی تحکومیت
چاہئے .... یا در کھیے کہ ایک انسان کی موت خواہ وہ کیسائی تقیر انسان کیوں نہ ہو مملکتوں اور سلطتوں کی موت
عاشر کر لیتا ہے .... یا در کھی کہ ایک انسان کی موت خواہ وہ کیسائی تقیر انسان کی دوسرے انسان پر اپنا تھم نہ چلا
سے کہیں زیادہ اہمیت رکھتی ہے .... ایک مملکت وہ ہے جس میں کوئی انسان کی دوسرے انسان پر اپنا تھم نہ چلا
سے کہیں زیادہ اہمیت رکھتی ہے .... ایک محل مملکت وہ ہے جس میں کوئی انسان کی دوسرے انسان پر اپنا تھم نہ چلا
سے کہیں زیادہ اہمیت رکھتی ہے .... ایک محل مملکت وہ ہے جس میں کوئی انسان کی دوسرے انسان پر اپنا تھم کہ کا تربی اپنا اقتدار قائم کرے نہ فرد کو نہ افراد کی کئی جماعت کو نہ تمام کی تمام
سے کہیں انسان کوئی حاصل نہیں کہ وہ دوسروں پر اپنا اقتدار قائم کرے نہ فرد کو نہ افراد کی کئی جماعت کو نہ تمام کی تمام
ور مور کیا استعمال انسان کی حفاظت کے لئے ہے۔

فرداورمعاشرہ کے تعلق کی نسبت پروفیسر (CASSIRER) لکھتا ہے:

(اس بین شہر نہیں کہ) ایک فروا پی ذات کا احساس صرف معاشرہ کے اندر ہی کرسکتا ہے اوراس طرح معاشرہ اس کے شعور ذات کا ذریعہ بندا ہے لیکن میڈ دیو ایک خار بی قوت نہیں ہوتا۔ انسان بھی شیوا نات کی طرح معاشرہ کے قوانین کا احباس میں اس کی قوت بھی ہے کہ بید معاشرہ کو بدل ڈالے ۔

ا اجاع کرتا ہے 'لیکن حیوانات کے برعس 'اس میں اس کی قوت بھی ہے کہ بید معاشرہ کو بدل ڈالے ۔

جس معاشرہ میں فرد کی ذات کا احترام نہیں ہوتا (جیسا کہ ہم'' اسٹیٹ' کے تصور میں پہلے دیکھ چکے ہیں ) وہ فرد کی کام کی استعداد کو قو بڑھا تا ہے ( کیونکہ اس نے فرد ہے کام لینا ہوتا ہے ) لیکن اس کی قوت اراد کی کو کچلتار بہتا ہے ( تا کہ دہ جانوروں یا مشین کی طرح بلا چون و چراا طاعت کرتا چلا جائے )۔ اس سے بھیلی ذات بھی نہیں ہوسکتی۔ بھیلی ذات کے لئے استعداد اور مشین کی طرح بلا چون و چراا طاعت کرتا چلا جائے )۔ اس سے بھیلی ڈات بھی نہیں ہوسکتی۔ بھیلی ذات کے لئے استعداد اور قوت اراد کی دونوں کی نشو و نما ضروری ہے۔ چنا نچاس باب میں علم تجزیہ نفس کا ماہر (WILLIAM STEKEL) کہتا ہے: جہاں قوت اراد کی اوراستعداد ہم آ ہنگ ہوجاتی ہیں دہاں شخصیت تو کی نظر آتی ہے۔

(ع) میں خور کیا ہے کہ اب خود مغرب کے مقکرین 'کس طرح انسانی ذات کی قدر و قیت ادراحترام آ دمیت کا اعتراف کرتے آ ہے۔ نہی قدر کرتیا ہے کہاں جو میان خود کا اسٹی ذات کی قدر و قیت ادراحترام آ دمیت کا اعتراف کرتے

\_\_\_\_ו•®••×---

سے ہیں وہ بنیادیں جن پرقر آن نظام ربوبیت کی عمارت اُستوار کرتا ہے۔ یہی بنیادیں اس کے لئے قوت بحرکہ بن جاتی ہیں اورا نمی کے زور دروں سے بیعارت بلندے بلندتر ہوجاتی چلی جاتی ہے۔ نہ پیمٹن تجریدی تصورات ہیں جن کا انسان کوکوئی

<sup>1۔</sup> فردادرمملکت کے باہمی تعلق کے سلسلہ میں مزیر تقصیل میرے اس خطاب میں ملے گی جوائ عنوان سے ماہنا مطلوع اسلام بابت وسمبر 1974ء میں شائع ہوا تھا۔

احساس نہ ہوسکے بیا جواس کی مملی زندگی سے غیر متعلق ہوں اور نہ ہی ان میں کمی فریب خوردگی کا امکان ہے۔ ان سے انسان کی عملی زندگی میں زندہ نتائج ہیدا ہوتے ہیں اور یجی زندہ نتائج ان کے پر کھنے کا معیار ہیں۔ اس مقام پراس حقیقت کو بھی وُ ہرالینا چاہئے کہ قرآ نی نظام پر بو بیت کا مقصودہ منظمی صرف اتنائیس کہ معاشرہ کے تمام افراد کی طبیعی ضرور بیات زندگی بوری ہوتی جا کئیں۔ جیسا کہ متعدد مقامات پر لکھا جا چکا ہے کیے مقصد تو ہڑا ابتدائی اور سطحی ہے بلکہ بوں کہتے کہ یہ مقصد ہی نہیں مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اصل مقصد انسانی ذات کا ارتقاء ہے جور بو بیت عامہ کے ذریعے حاصل ہوتی ہے۔ پر نہل کیئر ڈاس باب میں لکھتا ہے:

سب کچو کہ چکتے کے بعد بیر حقیقت اپنی جگہ پر دہتی ہے کہ معاشرہ کے لئے ایٹار محبت اور بہوود گراں کا جذبہ خواہ وہ اس حد تک بھی کیوں نہ چلا جائے کہ انسان اس میں مفاد خویش کو جھلا دے بلکہ نا کردئے اتناہی کرسکتا ہے کہ ہم اپنے آپ کو ایک ایک مسلس ترقی کرنے والی حیات سے متعارف کرا دیتے ہیں۔ صرف استے سے پنیس ہوسکتا کہ ہم اپنے آپ کو ایک لا متناہی گل ہے ہم رنگ کرسکیں۔ ایک فروایٹاریش سے اپنے آپ کو خاندان مملکت یا تمام فوج انسانی کی طبیعی زندگی ہیں جذب کرسکتا ہے۔ لیکن میڈوری ہے کہ دہ اس حقیقت پر جذب کرسکتا ہے۔ لیکن میڈوری ہے کہ دہ اس حقیقت پر ایس کی فرات کی تھیل کے لئے ضروری ہے کہ دہ اس حقیقت پر ایمان در کھے کہ ) اس طبی زندگی سے ماوراء ایک اورزندگی ہے اور نیچرا ورہشری سب اس زندگی کے مظاہر ہیں۔ بیزندگی ایسان مقصود ہے۔

یہ ہے حیات جادواں اور ستفل اقدار کے سرچشمہ حقیق پر وہ ایمان جس کی بنیادوں پر قرآن کے نظام ر بوہیت کی عمارت استوار ہوتی ہے۔لہٰدا' بیدنظام محض معاشرہ کے افراد میں تقسیم رزق کا طریق کارنہیں' ایک بلندو بالامقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔

پھر یہ بھی واضح رہے کہ قرآنی نظام ربوبیت میں تقلیم رزق سے مراد مادی ضروریات زندگی کی بکسانیت (SAMENESS) نہیں۔ یعنی اس سے بیمراوبیں کرانسانوں کوشین مجھ کرسب کے لئے ایک جیسی خوراک ایک جیسالباس ایک جیسے مکان اورایک جیسا سامان تجویز کردیا جائے۔ اس قتم کی زندگی جیل خانے کی زندگی ہوگی۔ اس قتم کی بکسانیت سے تو عمل تخلیق رک جاتا ہے اورانسانی زندگی کی لوج فتم ہوجاتی ہے۔ رسل کے الفاظ میں:

صرف مساوات سمی معاشرہ کو بہتر نہیں بنائے ۔ جس معاشرہ میں تمام غلام ہوں وہاں بھی مساوات ہوتی ہے اور جس میں تمام آزاد ہوں وہاں بھی مساوات ہوتی ہے۔

قرآن کا متصدیہ ہے کہ معاشرہ میں زیادہ سے زیادہ آزادی قائم رکھی جائے۔ اور چونکہ آزادی کی بنیادی شرط بیہ ہے کہ انسان ضرور یات زندگی کے لئے پریشان نہ ہواس لئے تمام افرادِ معاشرہ کی ضرور یات زندگی کی مثانت وصیانت معاشرہ اپنے ذہبے لے لے۔اس اصول کے ماتحت مختلف افراد کے ذوق کے تنوع اوراشیائے ضرورت کے انتخاب اوراستعمال پرکوئی پابندی نہیں ہوگ (بجزاس پابندی کے جے قرآن نے حرام ہے تجبیر کیا ہے)۔ بعنی تمام حلال وطیب اشیاء ہے تعمق ہونا اوراس میں انسانی ذوق تحسین کالحاظ رکھنا' مقصودِ نظام ربوبیت ہے۔ قرآن نے حلال کے ساتھ طیب (خوشگوار) کا اضافہ کر کے اس عظیم حقیقت کی طرف اشارہ کر دیا ہے کہ اس میں انفرادی ذوق کا خاص طور پر خیال رکھا جائے گا۔ نیز اس نے '' جنت' کے متعلق کہا ہے کہ وَهُدُ فِیْهَا اَشْتَهَتْ اَنْفَاسُهُدُ وَالْ 102] انہیں وہ بچھ ملے گا جے ان کا دل جا ہے گا' تو اس میں اس انفرادی ذوق وانتخاب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ جس جنت میں انفرادی ذوق کی تسکین کا سامان نہ ہووہ جنت نہیں' جہنم ہے۔

كميونزم اورإسلام

آگے ہوئے سے پہلے اس حقیقت کا ڈہراد بنا ضروری ہے کہ کیونوم صرف ایک معاشی نظام نہیں ، وہ ایک فلسفہ کر ندگی ہے جس پراس کے معاشی نظام بھی ایک فلسفہ کر ندگی رکھتا ہے جس پرانسانی جس پراس کے معاشی نظام بھی ایک فلسفہ کر ندگی رکھتا ہے جس پرانسانی زندگی کے مختلف شعبوں کی محارت آٹھتی ہے۔ ان میں اس کا معاشی نظام بھی شامل ہے۔ کیپونوم کا فلسفہ کر ندگی اسلام کے فلسفہ نزندگی کی بکسرنقیعتی ہے۔ اس لئے بین فل ہر ہے کہ کوئی کمیونسٹ ( یعنی کمیونوم کے فلسفہ حیات کو مانے والا ) بھی مسلمان نہیں ہو سکتا اور کوئی مسلمان کمیونسٹ نہیں ہوسکتا۔ اگر کمیونوم کے معاشی نظام اور اسلام کے معاشی نظام میں کہونوم اور اسلام ایک بھی متابد کے معاشی نظام حیات رکھتا ہے جس کا متبادل کوئی نظام نہیں۔ نہیں وہ دنیا کے کی نظام سے مفاجمت کرسکتا ہے۔

- Bergson, H. (1944) The Two Sources of Morality and Religion. New York: Arthur Mitchell. p.60
- 2. UNESCO Committee Report. (1952) Paris: p.6
- Freud, Sigmund (1925) On Creativity and the Unconscious: Papers on the Psychology of Art, Literature, Law, and Religion. New York: Harper, p217-8
- 4. Hawtrey, Ralph G (1944) Economic Destiny. London: Longman Green & Co. p.345
- Ouspensky, P. D. (1950) In Search of the Miraculous. London: Routledge & Kegan Paul. p.309
- Ouspensky, P. D. (1949) Tectium Organum (trans. Calude Bragdon) 1970 reprint. New York: Vintage Books, p.198
- Ouspensky, P. D. (1950) In Search of the Miraculous. London: Routledge & Kegan Paul. p.231
- Simon, Yves Rene (1951) Philosophy of Democratic Government. Chicago: University of Chicago Press.



- 9. Huxley A. (1948) Ends and Means. London: Chatto & Windus. p.97
- Murray, J. M. (1944) Adam and Eve: An Essay towards a New and Better Society. London: Andrew Dakers, p.67

125

- 11. Belden, Jack (1940) China Shakes the World. New York: Harper & Brothers. p.504-5
- 12. Ibid op.cit.p3
- Selsam, Howard (1943) as cited in Socialism And Ethics. New York: International Publishers, p.203
- 14. Loveday, Alexander (1950) The Only Way: A Study of Democracy in Danger. William Hodge & Co. p.4
- Buber, Martin (1947) Between Man And Man (trans Ronald Gregor Smith) London: Routledge & Kegan Paul. pp.43, 45, 77-8
- Cassirer, Ernst (1944) An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of Human Culture. New York: Bantam books. p.7
- Mumford, L. (1951) citing Tolstoy The Conduct of Life. New York: Harcourt, Brace p.254
- 18. Ibid cit. p.275
- Berdyaev, Nicolas (1944), Slavery And Freedom. New York: Charles Scribner's Sons. p.28, 40,102, 103, 144, 147, 150
- 20. Cassirer, E. (1944) An Essay on Man. New York: Bantam books. p.223
- 21. Stekel, William (1955) Peculiarities of Behaviour. London: Vision. p.325
- 22. Caird, John (1936) *An Introduction to the Philosophy of Religion: The Croall Lecture* for 1878-79 Glasgow: James Maclehouse, p.279-80
- Russell, Bertrand (1949) Authority and The Individual 2010 reprint, London: Routledge & Kegan Paul Classics, p.61

# نوالباب



بیتھا وہ اسلام جے نبی اکرم کے کر آئے اور بیتھا وہ نظام جس کی تفکیل کے لئے حضور کے اپنی دعوت پیش کی۔ بیدوعوت پیش کی اس معاشرے بیس جس جس جس ''انسانوں کے خود ساختہ آئیں وضوابط کی بنا پر ہر جگہ تا ہمواریاں ہی تاہمواریاں گغیں'' ایسانوں کے خود ساختہ آئیں بہت بڑے انتقاب کی دعوت تھی۔حضور کے اولین خاطب مکہ کے تاجر (قریش) سے ۔اوران کی تنجارت کا بیام تھا کہ سردی گری بیس ان کے تجارتی قافے مسلسل بادھر سے اُدھراور اُدھر سے اوھر سرگرم سفر رہے تھے۔ (105-10)۔ ان کی اس تجارت کے ڈانڈے ندہب سے ل گئے شخاس لئے کہ قریش ہی کے بیاں دوسر کے متول سے اوران کی دوسے معاشرے بیں انہیں خاص مقام حاصل تھا۔ اس مقدس مقام کا اثر تھا کہ ان صحراؤں بیس کی جہاں دوسر سے لوگوں کی سوئی بھی محفوظ نہیں رہ سکتی تھی' قریش کے قافوں کی طرف کوئی آئی تھا کہ نیس و کھی سکتا تھا۔ پھر بھی لوگ اپنی قوم کے سروار بھی تھے۔ حکومت ' دولت اور ندہی پیشوائیت وہ قبر مائی قو تیں ہیں کہ ان بھی سے کوئی ایک بھی انسانیت کا گلا گھو شننے کے لئے کم نہیں ہوتی لیک بھی انسانیت وہ قبر مائی قوتیں دیا ہوگی ایک بھی انسانیت وہ تیس ہوجا نہیں دہاں شخوت و تکمیرا ور فرعونیت و تی وجس کے مائی ہوجا نہیں دہاں شخوت و تکمیرا ور فرعونیت و تی وجس کی میں میں موجا نہیں دہاں شخوت و تکمیرا ور فرعونیت و تی وجس کے ساتھ کا رفر ماہوگی اس کا تصور کیا جا سکتا ہے۔

## رسول الثدكي دعوت انقلاب

یہ بیٹے وہ قریش جن کے سامنے حضور نے یہ دعوت پیش کی کہ دنیا ہیں گی انسان کو دوسرے انسان پر نوقیت حاصل نہیں کہ کی پیدائش کے اعتبارے ہر فرزند آ دم کیسال واجب الگریم اور ایک ہی سطح پر ہوتا ہے۔ کسی انسان کو بیتی حاصل نہیں کہ کسی دوسرے انسان پر حکومت کرے اور اس ہے اپنے فیصلے منوائے۔ تمام انسان ایک ہی قانون کے حکوم ہیں اور وہ قانون انسانوں کا نہیں بلکہ خدا کا متعبین فرمودہ ہے۔ کسی کے لئے جائز نہیں کہ وہ دولت کے انبار تبح کرتارہ اور اس طرح رزق کے انسانوں کا نہیں بلکہ خدا کا متعبین فرمودہ ہے۔ کسی کے لئے جائز نہیں کہ وہ دولت کے انبار تبح کرتارہ اور اس طرح رزق کے ان سرچشموں کو اپنی ملکمت بنالے جنہیں خدائے نوع انسان کی ربوبیت کے لئے بلامز دومعاوضہ عطا کیا ہے۔ دنیا میں غربی بالان ہے۔ دنیا میں غربی وربان نہیں ندکوئی وسیلہ اور واسطہ انسانوں کے درمیان کوئی حاجب ودربان نہیں ندکوئی وسیلہ اور واسطہ انسانوں سے اس کا تعلق اس وی کی ٹروے ہے جو اس نے اپنے رسول کی وساطت سے ودربان نہیں ندکوئی وسیلہ اور واسطہ انسانوں سے اس کا تعلق اس وی کی ٹروے ہے جو اس نے اپنے رسول کی وساطت سے ودربان نہیں ندکوئی وسیلہ اور واسطہ انسانوں سے اس کا تعلق اس وی کی ٹروے ہے جو اس نے اپنے رسول کی وساطت سے ودربان نہیں ندکوئی وسیلہ اور واسطہ انسانوں سے اس کا تعلق اس وی کی ٹروے ہے جو اس نے اپنے رسول کی وساطت سے

ال لخ

جیجی ہےاور بیوی تمام نوع انسان کے لئے کیساں ضابطہ بدایت ہے۔

آپ سوچے کہ قریش کے اس معاشرے میں اس وقوت انقلاب کا کیا اثر ہوا ہوگا اور اس کے خلاف قریش کا روِ عمل کیا ہوگا؟ اس روعمل کوا قبال نے توجہ ابوجہل کی شکل میں بیان کیاہے جواس نے کھیے کا غلاف تھام کرلات ومنات کے سامنے اس دردوكرب سے پيش كياتھا:

از وم او كعبد را كل شد چراغ سينت ما از محد داغ واغ از قریش و منکر از فضل عرب نمهب او قاطع ملک و نب با غلام فوليش بريك خوال نشت در نگاہ او کے بالا و ایت با كلفتان جبش در ساخت قديه احرايه عرب نخاخة آبروئے دودمانے ریختد أحرال با اسودال آميختد خوب ميدانم كه سلمال مزدكي است

این مساوات ٔ این مواخات اعجمی است

خانة خود را زِ بے کیفال مجیر گر ز منزل ی روی از دل مرو

اے جبل اے بندہ را بوزش پذیر اے منات اے لات ازیں منزل مرو

#### مخالفت

شروع شروع میں انہوں نے حضور کی اس وعوت پرزیادہ سنجیدگی ہے توجہ نددی کسی نے کہا کہ بیر(معاذ اللہ) یا گل ہو گیا ہے کسی نے کہا کہاں برکسی نے جادوکرویا ہے کوئی بولا کہاں تشم کے خیالات محض شاعری ہے زماند کی گروش اسے خودختم کر وے گی اس لئے اس کا نوٹس بی نہیں لینا جاہے ۔لیکن جب انہوں نے دیکھا کہ بیآ واز صدابصحر انہیں بلکہ آ ہستہ آ ہستہ جڑ میرتی جارہی ہے توانہیں اس کی طرف سے تر ذو پیدا ہوا۔اب انہوں نے اس کی مخالفت شروع کی اور جوں جوں سے آواز زیادہ مؤثر ہوتی گئی ان کی مخالفت بھی تیز سے تیز تر ہوتی چلی گئی۔ بیخالفت اس زماند میں اپنی انتہا تک پہنچ گئی جے بجرت کہا جاتا ہے۔ غور کیجئے کہاس وقت حالت کیاتھی۔ مخالفت کی تمام تو تیں جاروں طرف ہے جوم کرے آ سی تھیں۔ اُن کے پاس دولت متنی طاقت تھی جعیت تھی اڑ ورسوخ تھا۔ کعیے کی تولیت تھی اپنی سرداری تھی۔ان کے مقابلے میں بیا کی مختصری جماعت تھی جن میں اکثر و بیشتر غریب و نا دار نتے ہے کس و بے بس نتنے کمزور ولا حیار تصاور میہ ماحصل تھا نبی اکرم کی تیرہ برس کی مسلسل جدوجہد کا۔اب ایسامعلوم ہوتا تھا کہ قریش اوران کے متعلقین میں ہے جس جس کے اندراس دعوت کو قبول کرنے کی صلاحیت تھی وہ سب (ان میں سے حَبِیث کر) ایک ایک کر کے ادھرآ چکے تھے اور باتی وہی رو گئے تھے جنہوں نے اس وعوت

کی برممکن مخالفت کرنی تھی۔ بیخالفت بھی اپنی انتہائی شدت تک پہنچ رہی تھی۔ ان کے اراوے یہ بینے کہ کسی نہ کسی طرح اس تخریک کوفتم ہی کردیا جائے۔ لہٰذا اب اس جماعت کی تجویز بیتی کہ اس علاقے کو چھوڈ کر کسی ایک جگریاں جہاں کی فضااس نظام نو کی تفکیل کے لئے زیادہ ساز گار بھو (اس کو ججرت کہا جاتا ہے )۔ اس بیس شہنیس کہ یہاں کی زبین اب ان پر آسمان سے بھی زیادہ گراں ہوچکی تھی۔ لیکن بایں ہمدا ہے آ باء واجداد کے وطن کو چھوڈ نا 'گھر بار کو چھوڈ نا 'اعزہ واقر باء کہ بھی ہے تھیں ہے تھی ہے کہ بھی ہے کہ بھی سے بین اگر کوئی سازو سان تھا نہ فقالا یہ بھین کہ ہم جس وعوت کو لے کر الجھے بین وہ حق وصدافت پر بنی ہے۔ اس لئے ہماری کوششیں بھینا 'تیجہ نیز اور باور آ ور ہو کر دبیں گی۔ بیکن سو چیئے کہ اس بھین کے ہی کے بین کو وہ سے کہ کوفت کی سے بھی ہے کہ کوفت کے بین سے بیش معاشرہ کے تمام مسلم اقدار اور متوارث اسے بیش کی معاشرہ کے تھی جدید معاشرہ کی تھو۔ ایک کوفت کی تعلیم کی شور درت تھی۔ بین اس سے بیششر انہوں نے بھی آ نر مایا نیس تھا۔ انہیں ان قدار کی اور قدیم کردیکہ دیا تھا اور ان کی جگر بیٹ کی اور ایس کی خرورت ہوئی ہے۔ اس کے کہ کی تو کیک تو کیک تو کیک تو کیس کی خرورت ہوئی ہے۔ اس کے کہ کی تو کیک تو کیک تو کیک کی تو کیک تو کیک تو کیک تو کیک تو کیک تو کیک کی کوفت کی کوفت ہوئی ہے۔ اس کوفت کو کوفت ہوئی ہے۔ اس کوفت کوفت کی کوفت کوفت کوفت کوفت کوفت کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کوفت کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کوفت کی کوفت کی کوفت کی کوفت کوفت کی کوف

#### 12

(5-111:1) \_ اورتم اپنی آ تھوں سے دیکھ لو کے کہتمہاری اس روش کا انجام کیا ہوتا ہے (8-1:201) جس میں تم ''خدا کے جاری چشمول ' کوبندلگا کرروک لیتے ہوکدان سے کسی غریب ونادار کی زمین سیراب ندہونے یائے (7-1:107)-اور بھی ان ے کہاجاتا کہ تھبرانے اور پریشان ہونے کی کوئی بات نہیں۔ ہمارا قانون بیہ کہ فیائ منع الْعُسْرِیْسُرّا واق منع الْعُسْرِیْسُرّا [64:5-6]مشکلات اورمصائب کے بعد یقیناً آسانیاں اور فراوانیاں آتی ہیں۔تمہاری موجودہ حالت کے مقابلے میں تمہارا مستقبل يقيينا درخشنده وتايناك موكا (93:4) \_ كياتم هارے كائناتى نظام پرغورنبيں كرتے كەس طرح رات كى ظلمت انگيز تاریکیوں کے بعدون کا اُجالانمودارہ وجاتا ہے (2-2:19) اور کس طرح نیزور خشاں اپنی تابانیوں سے تمام عالم کو بقعہ نور بناویتا ہے (91:1-2) اور اس کی روشنی کس طرح دور در از تک بھیلتی چلی جاتی ہے (93:1-2)۔ اس لئے اگر تہمیں مخالفتوں کا انجوم ڈرا تا ہے تو تم خدا کی ربوبیت کے اور قریب ہوجاؤے تم دیکھو سے کہ وہ تنہاری اس طرح حفاظت کرتا ہے جس طرح جانوراہے نوزائدہ ( کمزورونا تواں) بچوں کی حفاظت و پرورش کرتے ہیں (3-113:1) (تعوّد کے بی معنی ہیں) ۔ پھران ے کہاجاتا کہ یٹھیک ہے کہ یہ ایک نیار وگرام ہے جوتمہارے سامنے پہلے پہل آیاہے۔اس لیے تہمیں خیال پیدا ہوسکتا ہے کہ شایداس کے وہ نتائج مرتب نہ ہوں جن کا وعدہ دیا جاتا ہے۔لیکن یہ پروگرام دنیامیں پہلی ہارنہیں آیا اس سے پہلے اس پر بار ہا تجربہ ہو چکاہے اس لئے تم تاریخی شواہد پرغور کرواور دیکھو کہ جس روش پرتمہارے مخالفین کاربند ہیں اس کا انجام کیا ہوتا ر ہا ہے اور جس نظام کی طرف تم وعوت دیتے ہواس کاما آل کیا ہوتا تھا! دیکھو کہ زمانہ کی شہادت تہمیں کس متیجہ پر پہنچاتی ہے (3-1-103)۔ یہ تحریک کوئی نئی تحریک نہیں۔ (حضرت) نوح نے جبل تین پرای نظام کی دعوت دی تھی اورلوگوں کواسی کی طرف کووزیتون پر (حضرت )عینی نے بلایا تھا۔ یہی وہ تحریک تھی جے طور کی وادیوں میں (حضرت) مونی نے عام کیا تھا'اوراب وہی دعوت ہے جے عام کرنے کے لئے تہمیں تیار کیا جار ہاہے۔ جب اور جہال بيآ واز بلند ہوئی وہاں كے مترفين نے سے كهدكر اس كى مخالفت كى كى تحقن ٱلْكُو ٱمْوَالْا قَا وَلادًا وَمَا تَحْنَ مِحَدَيثِنَ [34:35] مارے پاس برى دولت بے مارى جمعيت بحى بڑی ہے کوئی جارا کیابگا ڈسکتا ہے؟ لیکن تم پوچھوتاری کے اوراق سے تم دریافت کروان کھنڈرات اوروبرانوں سے جن کے پاس سے تم صبح وشام گزرتے ہواور جن کی اینوں اور پھروں بران کی واستانیں کھی ہوئی بین کران کی مخالفت کا کیا متجہ لکا ؟ وہ تہارے خالفین ہے بھی زیادہ صاحب توت و شوکت سے گانوااک مینفر فوظ وا:30:9 ۔ ان کے بال رزق کی بھی فرادانی تقى ( قَالَأَدُواالْأَدُفَ ) \_ ان كى آبا ديال برى تقيس عَتَرَوْهَا ٱكْتُرَ مِيتًا عَتَرَوْهَا [9:30] \_ ليكن چونكه بيه معاشى تا بهوارياں بيدا كرتے تصاس لئے ان كى زندگى كا ہر پہلونا ہموار ہوكيا۔ فيز كان عاقبة الّذين أسّاءُ واالشَّوّ أى أَنْ كَذَ بُوَا بِالْبِ اللهِ وَكَانُوا بِهِمَا يَسْتَعَذِءُونَ [30:10] ان كامعاشره افي حيت كي بوجه سے فيح آكر اكيونكدوه كمزور بنيادوں براستوار تما فاكل الله مناكة مؤليا لكه مراكيونكدوه كمزور بنيادوں براستوار تما فاكل الله مناكة مؤليا لكه مراكيونك الْقَوَاعِدِ فَتَرَّعَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِنْ فَوْقِهِمْ (16:26) - انهول نے اپن عقل وقد ابیرے برعم خویش ووتمام راہیں بندكر لي تعیس

اقوام سابقه كاحشر

وَكُمْ اَهْ لَكُنَّا مِنْ قَرْيَةِ بَطِرَتْ مَعِيفَتَهَا فَتِلْكَ مَسْكِنَهُمْ لَمُ تُسْكَنُ مِّنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا \* وَكُنَّا تَحْنُ الْورِثِيْنَ } وَكُمْ الْعُرِيْنَ عَلَيْ وَعَنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا \* وَكُنَّا تَحْنُ الْورِثِيْنَ } [28:58]

اور کتنی بستیاں ( قویس ) ہم نے ہلاک کردیں جوابینے معاشی نظام پراس طرح اِتراتی تغییں ۔ یہ بیں ان کے مکانات جو ان کے بعد بہت کم آباد ہوئے اور اُن کے ترکہ کا وارث جارے سواکوئی شہوا۔

ہوی تو توں کے مالک (9:69) ہو ہے سرکش اور ظالم (53:53) لیکن ان کی قوت اور سرکشی ان کے کسی کام نہ آئی اور وہ سب بتاہ و ہر باد ہوگئے (14:15) ہے نے قوم نوح کی واستا نیس ٹی ہوں گی کہ اس نے کس طرح اس وعوت کی مخالفت کی اور اسب بتاہ و ہر باد ہوگئے (14:15) ہے نے قوم عاد کے متعلق ہی سنا ہوگا کہ ان کی مخالفت کی اور کسی ہوا کا کیا ہوا (14:15; 26:138; 11:43;38) ہے تو قوم غود کے متعلق تو تحبیس انچھی طرح معلوم ہے کیونکر تم خودان ہی کی ایرانی بستیوں میں بس رہ ہو (15:48; 26:158) ہے قوم غود کے متعلق تو تحبیس انچھی طرح معلوم ہے کیونکر تم خودان ہی کی ایرانی بستیوں میں بس رہ ہو واقع ان 15:4:24; 41:17; 27:51; 26:158) ہے تو ہوں گے بستیوں میں بس رہ ہو کی واستا نیس بھی (16:4:44; 43:51) ہے تو ہوئی سے بھوں گے بہیں ان انجیس ان انجس کی مرکش اور ان کا عجر تنا کہ انجام بھی تم ہوں کی قارونیت کی واستا نیس بھی کی مرکش اور ان کا عجر تنا کہ انجام بھی تم ہوں کی قارونیت کی واستا نیس بھی کی مرکش اور ان کا عجر تنا کہ انجام بھی تم ہوں کی قارونیت کی واستا نیس بھی کی مرکش اور ان کا عجر تنا کہ انجام بھی تا کہ دو قوتوں پر انزانی تھیں کہی (26:15) ہوا کہ کہی ان کہیں ان کی فوت ودولت ان کے کسی کام نہ آئی ۔ وہ ہلاک اور بر باو ہو گئے (18:59) ہوا ہے آپ کو عز توں کے فوت آئی تو ان کی تو تو ودولت ان کے کسی کام نہ آئی ۔ وہ ہلاک اور بر باو ہو گئے (18:59) ہوا ہے آپ کو عز توں کے نیان کی تو تو ودولت ان کے کسی کام نہ آئی ۔ وہ ہلاک اور بر باو ہو گئے کا تا کی تو تو ودولت ان کے کسی کام نہ آئی ۔ وہ ہلاک اور بر باو ہو گئے کا تا کہ تو تا کی خور توں کے لئے نشان راہ کا کام دیں اور وہ بچھے لیس کہ اس راستا نیس باتی ہیں دنیا بھی کی اس راست نیس باتی ہیں دنیا جبر کی اس راستا نیس باتی ہیں دنیا جبر کی دورات کی دورات کی دورات کی دورات کے والوں کے لئے نشان تک من اور دورات کی دیس اور دورات کی دورات کی دورات کی دورات کے دورات کی دورات

انجام كيا مواكرتا ب (51:37) متم زين پرچلو پيرو (40:21; 35:44; 30:42) اورد يجوكدان كه أجرا بوع كاشاني اور بربا وشدہ وبرائے سطرح أبجراً بحركران كے مآل وانجام كى عبرت الكيزكها نيال سار بيس (22:45)-

## بيانظام قائم نبيس روسكتا

ان تاریخی شوابدی طرف توجہ منعطف کرانے کے بعد جماعت مونین سے کہاجا تا کہ ذراموچوکہ جب اقوام سابقہ کی غلط روش زندگی کا بیانجام ہوا تو کیاتمہارے بیخالفین سجھتے ہیں کہ بیہارے قانون کی گرفت سے پچ لکیں گے؟ کیساغلط ہے بیہ فصله جوبداوك الخي حافت ساسيخ وبنول من ك بين بين - أخرجب الدّنين يَعْمَلُونَ السَّيّال أن يَسْمِ عُونا لا سَآءَ مَا يحكمون [4:29] جولوگ معاشی ناہمواریوں کا نظام قائم کرتے ہیں کیاوہ بھتے ہیں کہوہ ہمارے قانون ہے آ کے نگل جا تمیں عيج سن قدرنا عاقبت اعديثي برمنى ب يدفيصله جو بيلوك كئ بين بي رائيس معلوم بين كه جومعاشى نظام بل CLOSED) (INTEREST) يبنى ہواس كا انجام يبي ہواكرتا ہے (3:179) - بياوگ شكاريوں كى طرح وب ياؤں مخلوق خداكى محنت كى كمائى كود بوج ليت بين اورايسے قوائين جارى كرتے رہتے ہيں جن سے اس قتم كى خون آشاى جائز قرار يا جائے كيكن ينهيل مجصت كماس كاانجام ذلت ورسوائي كيسوا يحتنيس بوتا \_إنّ الله لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ فَفَتَالًا فَقُوْرًا و إِلَّذِينَ يَتَعَلُّونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْمُثْلِ وَيَكْتُنُونَ مَا ٱلْهُدُ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ \* وَاعْتَدُ مَا لِلْكَفِي مِنْ عَدَابًا مُعِينًا و37- 4:36 مِيرِهارے قانون كے خلاف ہے كہ اس قتم کامعاشرہ قائم رہ سکے ۔خواہ بیاوگ اس کے قیام واسٹھکام کے لئے کتنی ہی تدبیریں کیوں نہ کریں۔ تدبر کی فسول کاری سے محکم ہونہیں سکتا

جہاں میں جس تدن کی بنا سرمایہ داری ہو

(BRIFFAULT) كالقاظ من:

وه نظام تبذیب جس میں حق وصدافت کوعادی طور پرنظرانداز کردیاجائے آخرالا مرتباه موکرر بہتا ہے۔ ناانسانی سے کوئی فردکیسا ہی کامیاب کیوں نہ ہوتا چلا جائے' وہ اجتماعی نظام جس کا وہ جز وہاوروہ جماعت جواس ظلم واستبداد کے ثمرات ے نفع اندوز ہوتی ہے ان ناہموار یوں کی وجہ سے انجام کار برباد ہوجاتی ہے۔ انتقاب طبیعی کے الل قانون کی بنایر گناہ کی أجرت موت ہے۔

وہ کہتا ہے کہ ان لوگوں سے کہددو کہ تمہاری تو تیں اور سازشیں خدا کے کا نئاتی قانون کو قطعاً روک نہیں سکتی کہ وہ اسے نتائج مرتب نہ کرے تمہاری قو تیں خدا کو عاجز نہیں کر سکتیں (8:59; 24:57; 8:59) تم اس سے آ کے نہیں نکل کتے (29:4) تم اس کی راہ میں روک نہیں پیدا کر سکتے (52:7)۔ بیا نقلاب آ کردہے گا۔

## ان سے إعراض برتنا ضروري ہے

#### مهلت كاوقفه

قانونِ مکافاتِ عمل کااصول ہے کہ ہرکام اوراس کا نتیجہ برآ مدہونے میں ایک وقفہ ہوتا ہے۔ جو جی آئی ہویا جاتا ہے۔
اس کا مچل اپنے وقت پر جا کرلگتا ہے۔ عمل اورظہورِ متائے کے درمیان وقفہ کو قانونِ امہال (مہلت کا قانون) کہا جاتا ہے۔
ای قانون کے مطابق نظام ر بوبیت کی تفکیل کی جدوجہداوراس کے قیام کے وقت میں ایک وقفہ ہوتا ہے۔ بی وقفہ یا مہلت کا زمانہ ہے جس میں اس جماعت ہے تاکید کی جاتی ہے کہ وہ مخالفین کی اِدھراُ دھر کی باتوں میں نہ انجیس بلکہ اپنے پروگرام کی تقدر بھی تنجیل میں مسلسل کوشش کرتے جا کیں۔ چونکہ اس مدت میں ان کی طرف سے کوشش جاری رہتی ہے کین اس کامشہود تقیم سامنے نہیں آتا ( کیونکہ اے قوابے وقت پر سامنے آتا ہے) اس لئے آئیس قدم قدم پر سمجھایا جاتا ہے کہ اس تاخیر سے تھی سامنے تیں آتا ( کیونکہ اے کہ اس تاخیر سے تاکید کے دائی تاخیر سے تھی سامنے تاہے کہ اس تاخیر سے تاکید کی تاریخ کی اس کے آئیس قدم قدم پر سمجھایا جاتا ہے کہ اس تاخیر سے تاکید کے دائیں تاخیر سے تاکید کی تاریخ کی تاکہ کہ تاریخ کو تاکہ کہ تاکید کی تعلیم تاکہ کی تاکہ کی تاکہ کی تاکہ کی تاریخ کی تاکید کی تاکہ کا تاکہ کا تاکہ کی تاکہ کی

یریشان ندموں۔ بیانقلاب آ کردہے گالیکن بتدرت کا استدآ سنہ قدم بقدم نامعلوم طریق سے اس طرح غیرمحسوس انداز ے جس طرح ایک بودا بر حتا پھولتا اور پھلتا ہے ۔ اس لئے ان سے کہاجا تا ہے کہ جو محض اس حقیقت سے انکار کرتا ہے اس ے الجھنے کی ضرورت نہیں۔اے میرے قانون کے سروکردو فکار فی وکمن ٹیکلیٹ بھگا الحکیدیث [68:44]۔ میرا قانون مكافات على آسته سته بندرت اسطرح بكرا كاكرانيس معلوم بهي نيس موكاليكرفت كبال عا الى سنستذ وجهد ين حيث لا يعكمون [44:68] موجوده وتقصرف مهلت كازماندب بينيس كريها دا قانون كزور باس ليخ بياس كي كرفت مِين بين آئے۔ جارا قانون بڑی بخت گرفت کا مالک ہے وَأَهْلِيْ لَهُمْ "إِنَّ كَيْدِيْ مَتِيْنٌ (68:45 ميكتِ بين كديہ ' ياگل بن ' کی با تیں ہیں کہتم اپناسب پچھ دوسروں کو و ہے دواس ہے تہیں دنیااور آخرت کی خوشکواریاں نصیب ہوجا تیں گی۔ان سے كهوكة تعوزي دميا نتظار كرو\_ فَسَنَهُ فِي وَكِينِي وَنَ مِا يَتِكُمُ الْمَفْتُونُ وَ6-5:68 مَمْ بَعِي د كيلو كاور مهِ بهي د كيليس مح كهكون یا گل بین کی با تیں کرتا ہے اتم اس و تفے سے تھیراؤنہیں۔ ہمارا قانون انہیں جاروں طرف سے تھیرے جارہاہے وَاللّٰهُ مِنْ قَرُ آ بِهِدْ قِينِطٌ [20 : 85] - اس لئے کہ وہ قانون ایسانہیں جس بران کی تمذیبی کارروائیاں کچھاٹر کرسکیس یااس کے نفوش زمانے کے تغیرات سے مٹ جائیں۔وہ قانون ایسے محفوظ مقام میں رکھا گیاہے جہاں زمانے کے اثرات پہنچ نہیں سکتے بک هُوَ قُرُانٌ فِينَدٌ وَفِي لَوْمِ فَتَفَوْظِ [22:85] \_ اس لئے بیجوا پی فراوائی مال ودولت پر اِتراتے ہیں انہیں میرے قانون کے حوالے كردو (14-11:74) - يو بي كمان كامال ودولت اى طرح بر هتا چلاجائے گا نُغْر يَطْمَعُ أَنْ أَذِيْدُ [75: 74]-بإلكل نبيس! جولوگ جمارے قانون كى مخالفت كرتے ہيں ۔ان كامال ودولت كس طرح زيادہ ہوتا جائے گا؟ كَلاَّ \* إِنَّهُ كَانَ لِإِلَيْتِهَا عَنْيْدًا [74:16] - انبيل بخت مشقت ميں ماخوذ كياجائے كا سَأَرْهِقَهُ صَعْوْدًا [74:17] - جو يجي بم كرر ہے ہيں يونني نداق نبيل ا كية ول فيصل ب إنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ وَهَمَا هُوَ بِٱلْهَزْ لِي [86:14] - بهم جانعة بين كه بياوك بزي بزي كبري سازشين كررب ہیں اور بردی بردی خفیہ تدبیریں سوچ رہے ہیں لیکن ہمارا قانون اس سے بے خبرنہیں۔وہ بھی اپنی جگہ کا م کرر ہاہے اِنگامہ يكندُونَ كَيْدًاه وَاكِيدُكَيْدًا و16-15:86 \_ بس تعورُى معلت كى بات باس كے بعد بيسا في آ جائے كا فيكيل الكفيرين آ تعلِما أم رُورُيْدًا [17:86] - أنيس معلوم نيس كرخداكا قانون سب يحدد كيرباب أكثر يعْلَمْ بِأَنَّ الله يَزى [96:14] - اكر یدایی روش سے بازنہیں آ کیں مے تو ان کے لئے زوسیائی ہوگی (16-17:96) ۔اس وقت انہیں مہلت دی جاتی ہے (35:45; 16:61; 7:183) كريدا بني روش سے باز آ جائيں۔اس لئے كرہمارے قانون ميں ظهور نتائج كاايك وقت مقرر ہوتا ہے جب وہ وقت آ جاتا ہے تو پھرکوئی قوت اے آ کے پیچھے نہیں کرسکتی (34:30)۔ ابھی تم ' (اے رسول ) ان کے اندر ہو انہیں ان کی غلط روش کے انجام وعواقب ہے آگاہ کررہے ہو۔اس لئے ابھی ان کے یاداش عمل کا وقت نہیں آیا (8:24)۔ جبتم آئیس چھوڑ کرنکل جاؤ کے تواس کے بیمعنی موں سے کدان میں تبدیلی احوال کی صلاحیت باقی نہیں رہی۔اس کے بعد

<sup>1</sup> اسايمان بالغيب كهاجا تاب يعنى الني نظام كران ويكيف تا مج يريقين محكم .

بساطالت جائے گی۔ پھڑتم دیکھو گے کہ ان بڑے بڑے سرمایدداروں کا حشر کیا ہوتا ہے جونوع انسانی کے سامان پرورش کواس طرح رو کے ہوئے ہیں (16-12:83)۔ اس وقت ان کی جع شدہ وولت کی کا مہیں آسکے گی (12:11)۔ انقلاب کی گھڑی آئیں آ واز دے وے کر بلائے گی (70:17) اس وقت یہ دیکھیں گے کہ جس طرف لگاہ افعا کردیکھتے ہیں سامنے موت آتی دکھائی دیتی ہے ویکا تیٹھ الکوٹ ہن مگل منگان [14:47]۔ یہ چاہی گی کہ اس وقت ان کی حالت یہ ہوگی کہ پہلے پہلے تھے نہیں ڈھیلے باہر کو آرہ ہیں۔ یہ سیمیدان بنگ سے بدسواس مر پر مورتوں کے دویے اوڑھے بھائے جارہے نگاہیں پھٹ رہی ہیں ڈھیلے باہر کو آرہے ہیں۔ یہ میدان بنگ سے بدسواس مر پر مورتوں کے دویے اوڑھے بھائے جارہے ہیں۔ اس وقت ان کے تمام اعزہ واقر با اور دوست ورثیق ان کا ساتھ پھوڑ جا کیں گے۔ جن کہ ان کی نگاہ بھی کا شان کہ چشم میں والیس نہیں آئے گی اور ان کے دل ووج ہے چلے جا کیں گے (14:42)۔ اس کے بعد یہ بحر میں چھٹے ہوئے ہوں گ سامنے آئیں گی تھوں گی جیسے پھلی ہوئی وصات سے قطرے گر رہے ہوں۔ ان کے چیرے آگ سے جھلے ہوئے ہوں گ سنچگرری ہوں گی جیسے پھلی ہوئی وصات سے قطرے گر رہے ہوں۔ ان کے چیرے آگ سے جھلے ہوئے ہوں گ سنٹ بھی نہوں گے۔ یہ چوان میں ذکیل وخوار ہوں گے اور ان کیا رہ بین پر آئیس آئو کی ہوئے ہوں کے سان گان

### غلطاثر

لكن خالفين اس قالون قدرت وامهال سالنا الراحة وه فداق كرت اوركت كه جس تباق اور بربادى سام مهم السلطرة ورات وهمكات موده بهال و النااز لين و وه فداق كرنا الوعد إن كنته طيقة الا 17:71 - اس كه جواب من خالفين ساق كوده بهال المورد و كرات و حمكات بالنا و المستم المراح و المنه المورد و المستم المراح و المنه المورد و المستم و المنه المورد و المنه المراح و المنه و ا

تہارے خالفین کی جڑیں کٹ جاکمیں گی (3:48)۔ چونکہ تہارا نظام سیج اصولوں پر استوار ہور ہا ہے اس لئے ہارا قانون اے کامیاب بنا کرچھوڑے گا(48:08)۔ بیہم نے لکھ دیاہے (58:21)۔

### آخري نتيجه

اگرد نیا ہیں مجھے نظام کے پیروؤں اور غلط نظام کے تبعین کی زندگی اور انجام ایک جیسا ہوجائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ
کا کنات ہیں ہمارا قانون کہیں کا رفر ہائییں۔ قانون صرف یکی ہے جس کی لاتھی اس کی جینس۔ یہ تصور بالکل غلط ہے۔ ان
دونوں گروہوں کی زندگی اور اس کا مآل یکساں نہیں ہوسکتا (45:21; 38:28)۔ یہ لوگ اپنی غلط روش سے بازئیں آتے تو اس
کے معنی یہ ہیں کہ بیاس انجام کا انتظار کررہ ہیں جو اس سے پہلے ان ہی جیسی روش پر چلنے والی اقوام کا ہموا (10:102)۔ 18:55; 10:102)۔

اگر یہی بات ہے تو ان سے کہدو و کہ بہت اچھا اہم بھی انتظار کررہ ہوئیں بھی انتظار کرتا ہوں (32:89; 32:89)۔ میں تم
صرف انتا کہنا چا ہتا ہوں کہتم جس نظام کے تحت زندگی ہر کررہ ہو ہر کرتے جاؤے ہم اس میں دخل اندازی نہیں کرتے اور
جس پروگرام کے تحت ہم زندگی ہر کرنا چا ہے ہیں ہمیں ہر کرنے دو۔ ہمارے تج بے میس تم فیل انداز مت ہو۔ نتیجہ خود بتا
دے گا کہ کس کا پروگرام کا میا بی کا موجب بنرآ ہے اور کس کا پروگرام ہائی لاتا ہے۔

قُلْ لِقَوْمِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَعِكُمْ إِنِّ عَامِلَ \* فَسُوْفَ تَعْلَمُونَ \* مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ \* إِنَّهُ لَا يُغْلِمُ الظَّلِيهُونَ [136:6] قُلْ لِقَوْمِ اعْمَلُوْ مَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ \* إِنَّهُ لَا يُغْلِمُ الظَّلِيهُونَ [136:6] [52:31: 39:39: 20:135: 11:12:93]

ان سے کہدوو کہائے توم مخالف! تم اپنے نقشوں کے مطابق کام کرتے جاؤاور ہمیں اپنے پروگرام کے مطابق کام کرنے دو تھوڑی ہی در کے بعد معلوم ہوجائے گا کہانجام کار کامیابی کا ٹھکانہ کس کے لئے ہے۔ تم اپنی آ تکھوں سے دیکھوگے کہ خدا کا قانون کبھی ان لوگوں کی کھیتی پروان ٹہیں چڑھنے دے گا جودوسروں کے حقوق میں کمی کرتے ہیں۔

تم و کیداوے کہ آلکہ لا یقلیم النہ مؤن (10:17) مجرین بھی کامیاب بیس ہوئیں گے۔ آلکہ لا یقلیم الکفیر وُن (10:18) اس کے قانون سے انکار کرنے والے بھی کامیابی کامنہ بیس د کیسکیں گے۔ لا یکٹیلئم عَمَلَ الْکَفْسِدِ فِنَ [10:81] ناہمواریاں بیدا کرنے والوں کے پروگرام میں کامیابی وشاوکائی کی صلاحیت ہی نہیں ہوتی ۔ بیضدا کا اٹل قانون ہے جو تبہارے سامنے آجائے گا۔ بس میں اتفا جا بتنا ہوں کہتم میرے پروگرام میں وخل انداز نہ ہوتم میرے راستے میں روڑے مت انکاؤ۔ میں حمہیں پروئیس کہنا تم جھے پروئیس کہو۔ فسٹوفی تعلیمون نتائج سب کے سامنے آجا کیں گے!

### ابھی دیکھلو گے

غور بیجے البے نظام (وین) کو بین کا گئی ثابت کرنے کا تھی تدرسائنیفک طریق ہے اکوئی نظری بحث ثبین کوئی لفظی گورکھ دھندائبیں ۔ یوں باتنیں ہورہی ہیں گویا لیبارٹری (معمل) میں کھڑے ہیں ۔ ٹمیٹ کرنے کا عمل (PROCESS) جاری ہے۔ کہا صرف بیرجارہا ہے کہ جلدی مت کرو۔ اس طریق اِستخان کوشم ہو لینے دو۔ استخان (TEST TUBE) کی تلی خود بتا دے گی کہ نتیجہ کیا لکلا؟ کس قدر محکم بھین ہے اپنے پروگرام کے حق ہونے کا۔ اور پھر بید کیھئے کہ اس پروگرام کے نتائج ای دنیا میں سائے آجا کیں گے (فیسٹوف قشکہ فوق)۔ بینیں کہا گیا کہ قیامت میں جا کرد کیے لینا کہ کون جنت میں جا تا ہے اور کول جہنم میں ۔ کہا یہ گیا ہے کہ ذراتو قف کرو۔ ہمارا پروگرام پورا ہولینے دو۔ تم ابھی و کیے لوٹے کہ جنت کس کے جصے میں آتی ہے۔ مخالفین سے بیسب کچھ کہد دیا گیا لیکن وہ اپنی قوت اور دولت کے نششے میں مخمور شے۔ وہ ان دلاکل و ہرا ہین پر کب کان دھرتے تھے؟ انہوں نے اپنی خالفت میں اور بھی شدت اختیار کر لی اور تھان لی کہ اس نظام نو کے داگی کی زندگی ہی ختم کر دی جائے تا کہ بید دعوت ہمیشہ کے لئے تم ہوجائے۔ اب وہ وقت آگیا جب اس جماعت سے کہ دیا گیا کہ تم ان سے قطع علائق کرے الگ ہوجاؤے تم ان سے کہدو کہ تم ہوجائے۔ اب وہ وقت آگیا جب اس جماعت سے کہ دیا گیا گرتم ان سے قطع علائق

قطع علائق

[109:6] - ساواتهم على النّ مُعَاجِرٌ إلى رَبّي الم 29:26] الن ذَاهِبُ إلى رَبّي [99:37] -

کیکن مفاد پرست گروہ اس طرح چیچها کب چیوڑا کرتا ہے۔ مکہ کے متمردتا جزاور کیجے کی متولی کب برداشت کر سکتے تھے کہ (ان کے اپنے ہاں نہ بھی) دنیا کے کسی خطۂ زمین میں بھی ر بو بہت عامہ کا نظام قائم ہوجائے۔اس لئے کہ وہ جانتے تھے کہ اس نظام کے اثرات بہت دوردس ہوں گے۔ چنانچے وہ آگے ہڑھے اوراس نظام کے قیام کو ہز ویشمشیررو کنا جاہا۔

یہاں پیٹی کروہ مقام آجاتا ہے جہاں اس نظام ربوبیت کے داعیوں کے لئے آخری فیصلہ کرنا ہوتا ہے کہ یا تو وہ ان مرکش قوتوں کے سائے گرا رہنے دیں اور یا نوع انسان کی مرکش قوتوں کے سائے پر ڈال کر انسانیت کو جمیشہ ہے لئے ان کے آئی پنچہ جس جکڑا رہنے دیں اور یا نوع انسان کی آزادی اور بہبود کے لئے مربحف میدان جس فکل آئیں۔قرآن اس مقام پر دومرے مسلک کی تائید کرتا ہے ( یعنی نوع آنسان کی منفعت کی خاطرا پی جان دے دیتا)۔ اگر آپ خور کریں تو یہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہ ( جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا انسان کی منفعت کی خاطرا پی جان دے دیتا)۔ اگر آپ خور کریں تو یہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہ ( جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے ) اس مقام پر جان میروگی ربوبیت کے پروگرام ہی کی ایک ( اور آخری ) کڑی ہوتی ہے نظام ربوبیت کی بنیاد کس اصول پر کہ انسان کے پاس جو بچھ ہے اے نوع کو بیا انسان کی منفعت کے لئے وقف کردے۔

تشليم جال إزندگ

انسان کے باس (اپنی استعداد کی کمائی مینی) مال ہوتا ہے اور (خداکی دی ہوئی) جان ۔ جب تک ربوبیت عامہ مال

> (i) لَقَدُّ الْرَسْلَمُنَا وُسُلَمُنَا بِالْبِيَّنَاتِ [57:25] ہم نے اپنے رسولوں کوواضح دلاک دے کر بھیجا۔ یہ پہلام رحلہ افہام و تفہیم کا ہے یعنی دلائل و برا بین سے ان میں دہنی تبدیلی پیدا کرنے کی کوشش کرتا۔

(ii) وَٱلْزَلْنَامَعَهُمُ الْكِتْبُ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ [57:25]

اوران كے ساتھ بم نے قانون عدل بھيجا تاكر توع انساني ميں توازن قائم ركھا جاسكے۔

بعنی ایسامعاشرہ منتشکل کیا جائے جس میں نوع انسانی کی منفعت اور ربوبیت کے نظام کوقانون کی رُوسے قائم کیا جائے۔

## نزول شمشير

(۱۱۱) و آنزگنا آنس بند فی پی باش مقدید و منافع الکتاب [57:25] "اور بم نے نولاد (کی شمشیر) نازل کی جس میں بردی توت ہے اور نوع انسانی کی منفعت کاراز پوشیدہ ہے ' ۔ یعنی اگر ایسا وقت آجائے کہ مفاد پرست گروہ اس نظام کے قیام میں عملاً مزاحت کرے بیاس نظام کو تباہ و بر باوکر نے کی کوشش کرے اور نہ تو دلائل و برا بین سے بات بجھنے کی کوشش کرے اور نہ تو آگر ایسا وقت اس کے سواچارہ نہیں رہے گا کہ ان کی انسانیت سوز سرکشی کو کوار کے زورے روکا آگری وقانون کا احترام کرے تو اس وقت اس کے سواچارہ نہیں رہے گا کہ ان کی انسانیت سوز سرکشی کو کوار کے زورے روکا جائے ۔ اس سے یہ بھی و یکھا جائے گا کہ خود نظام ر بو بہت قائم کرنے والی جماعت میں کو گول کی تربیت ذات کس حد تک ہو جائے ۔ اس سے یہ بھی و یکھا جائے گا کہ خود نظام کے آن دیکھے دنائج پر یقین رکھتے ہوئے اس نظام کے قیام میں جان تک و دے دیے گئی ہے اور کئتے لوگ ایسے ہیں جوائے کہ اللہ من یکھنے کا گھنٹ و کردے اور ہوئے۔

قرآن کا بیشتر حصداس اہم نقطہ کی تشریح ہے کہ'' تلوار'' ( قوت ) کا استعال کہاں کرنا چاہئے اور کیسے کرنا چاہئے ۔اس تفصیل میں جانے کا بیمقام نہیں ( اس کے لئے میری کتاب'' جہاد'' کودیکھنا چاہئے <sup>1</sup>) ۔اس مقام پرصرف اتنا بتا دینا کا فی ہے کہ قرآن کی زوسے قوت:

#### "لادين" مولو ہے زہرِ ہلامل سے بھی بڑھ کر ہو دیں کی حفاظت میں تو ہر زہر کا تریاق

اورہم میدد کیو بھتے ہیں کرقر آن کی زوئے' دین' کامفہوم کیا ہے؟ نوع انسانی کی ربوبیت اوراس کے ذریعے اپنی ذات کی تخیل کی تربیت ۔ یعنی ایسے معاشرے کا قیام جوخدا کی صفت رب العالمینی کا مظہر جواور جس میں انسان کی اپنی ذات کی تخیل جوجائے ۔ قر آن اس معاشرے کا ضابطہ (CODE) ہے اور'' تکوار'' اس کی پاسپان ۔ قر آن تکوار کی تکہداشت کرتا ہے کہ بیہ بیا نے ۔ قر آن اس معاشرے کا ضابطہ کرتا ہے کہ ہوگل شاہ شختے یائے اور تکوار' قرآن کی محافظت کرتی ہے کہ کوئی اسے غیر موثر (INEFFECTIVE) نہ بنا وے۔ بیمن و محقظ بین کرند دہ جائے ۔

## ای دو قوت حافظ یک دیگر اند کائنات زندگی را محور اند

ان سلح مزامتوں کورو کئے کاسلسلہ برسوں تک جاری رہا تا تکہ ایک ایک کر کے بیٹنام قو تیں ختم ہوگئیں جھوتی انسانیت میں کی کرنے والوں کی جڑیں کٹ گئیں فکھ طِلع دایر القائو مراکزین طلکٹو اور 6:45 ساور ضداکی ربوبیت عالمینی کا نظام و نیا بھرکی نگاموں میں باعث جمدوستائش بن گیا وَالْحَنْدُ یِلُورَتِ الْمُلَوِیْنَ (45:65 سور آفر قَتِ الْاَرْضَ بِنُوْرِرَتِهَا (69:69 اور زمین ایٹ پرورش دینے والے کے نورے جگم گانھی۔

## ایک خمنی گوشه

میں نے جو پچوگزشتہ صفحات میں لکھا ہے (اور جو پچھاس کے بعد آئے گا) اس میں آپ نے ایک چیز کونمایاں طور پر محسوس کیا ہوگا اور وہ یہ کہ میں نے جو پچھاکھا ہے اس کی سند میں صرف قرآن کی آیات پیش کی ہیں۔ تاریخ اور روایات سے پچھ خیس لکھا (حتیٰ کہ میں نے یہ بھی نہیں بتایا کہ نبی اکرم نے جس نظام ر بو بیت کو متفکل فرمایا اس کے تفصیلی خط و خال کیا ہے اور وہ کب تک علی حالہ قائم رہا)۔ اس کی بیہ وجہ نہیں کہ تاریخ وروایات میں قرآنی نظام ر بو بیت کی تا نمید میں پچھنیں ملتا۔ تفحض

<sup>1</sup> نيز "معراج انسانيت" اور" شابكاررسالت"

سی تشمیں بیان فرما کیں حتی کہ ہم نے غور کیا تو معلوم ہوا کہ ضرورت سے زیاد وکسی مال پر بھی ہمارے حق نہیں <sup>1</sup>۔ لیکن اگرہم اس کے برعکس بیمسلک اختیار کریں (جبیہا کہ عام طور پر کہا جا تاہے) کہ جو پچھے ہمارے پاس کتب روایات وسیر میں آیا ہے اسے مجھے تسلیم کرلیں اور پھراس کے مطابق قرآن کامفہوم متعین کریں توبیدوش بداہت فلط ہوگی۔اس لئے کہ تاریخ مبرهال ظنّی ہے اور قرآن یقینی نظنی چیز کویقینی کی روشن میں پر کھنا سیح ہوگا'نہ کہ یقینی کوظنی کے تالع رکھنا۔ ہماری تاریخ اس دور میں مرقب ہوئی جب ہمارا معاشرہ قرآنی خطوط اور منہاج نبوت سے ہٹ کرمفاد پرستوں کے تالع آچکا تھا۔ بیروہ دور تھاجب خلافت کی جگد ملوکیت آ چی تھی اورزندگی کے ہرشعبے پر متعقلین اور مسلطین چھاچکے تھے۔ملوکیت اور سرماید پری ایک ہی سکے کے دورُخ ہوتے ہیں۔اب ظاہرہے کہ جوتاریخ اس دور میں مرتب ہوگی اس میں عہدرسالتمآب کا میچے تھیجے نقشہ کس طرح مل سے گا؟ اس لئے کداگراس وقت اُس عبد کا سمجھ محجے نقشہ پیش کر دیا جاتا تواس سے صاف نظر آ جاتا کدائس دور کا معاشرہ کس طرح رسول الله كے زمانے كے معاشرے سے مختلف تھا۔ ملوكيت كا استبدادا سے كس طرح كوارا كرسكتا تھا كدا سے كہاجائے ك جو پچھتم کرتے ہووہ خدا کے علم اور رسول اللہ کے عمل کے خلاف ہے۔ بدوجہ ہے کہ ہمارے پاس رسول اللہ کے دور کی سیجے تاریخ خالصة تنہیں پیچی۔ (جبیبا کداوپر ککھا گیاہے) ہماری تاریخ اس دور میں مرتب ہوئی جب منبر ومحراب ہے یادشاہ کوظل اللہ کہدکر يكارا جاتاتها اب ظاهر برك جس دور بس ملوكيت جيسى خلاف قرآن چيز كوقل الله بناديا حميا مواس بين سرمايددارى اورمفاديري کیوں حلال وطبیب نہ قراریا چکی ہوگی ۔اس دور کی مرتب شدہ تاریخ میں قرآنی نظام ربوبیت کی تو جھکک تک بھی وکھائی نہیں وے سکتی۔بس اتنا ہی ہوسکتا ہے کہ یہاں وہاں کوئی بمھرے ہوئے مکڑے ال جائیں جن سے تضویر کے پچھ بے ربط سے نقوش نظراً جائیں۔اندریں حالات بھی کا بیمطالبہ کہ جس نظام ربوبیت کا تصور قرآن پیش کرتا ہے تاریخ سے ثابت کروکہ رسول الله كرزماني مين ويى فظام قائم تها اور اكرتم اسے ثابت نيس كرسكتے تؤاس كے معنى يديس كداس نظام كا جونقشد ازروئ قرآن چیش کیا گیاہے وہ غلط ہے ایک ایسامطالبہ ہے جوعلم وحقیقت کے خلاف اور مغالطہ آفرینی پرمٹن ہے۔

ادراگریدکہاجائے کہ جونقشہ بہاں پیش کیا گیاہے وہ اس مسلک کے خلاف ہے جومسلمانوں میں متواتر چلا آرہاہے اور جس کی رُوے'' ہرشے پرانفرادی ملکیت بے حدونہایت جائز ہے' تو اس کے متعلق گذارش ہے کہ مسلمانوں میں تو بادشاہت (ملوکیت) بھی تیرہ سوسال ہے متواتر چلی آرہی ہے۔اگراس تواتر کے باوجود ملوکیت خلاف اسلام ہے تو مسلک سرمایہ پرستی محض تواتر کی دلیل ہے مس طرح اسلام کے عین مطابق قرار یاسکتاہے؟

یادر کھیے کہ دین میں سندنہ تاریخ کے مشمولات ہیں اور فیمسلمانوں کے متوانز ومتوارث عقا کدومسالک سندہے خداکی کتاب۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے قرائی نظام ربوبیت پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ آپ بیدد کیھئے کہ جو پھی کہا گیاہے وہ قرآن کے مطابق ہے یااس کے خلاف فیلک المذیف الْقَیْقِد۔

<sup>1</sup> میں نے اپن کتاب شامکا روسالت میں معافی نظام سے تحت اس تم کی بہت می روایات اور آ اور صحابہ ورج سے ہیں۔

## ایک اہم اعتراض

اس ضمن میں ایک سوال البتہ ایسا ہے جے اگر صاف نہ کیا گیا تو وہ ذہنوں میں ضلجان پیدا کرنے کا موجب ہوسکتا ہے۔
سوال سے پیدا ہوگا کہ اگر قرآنی نظام ربوبیت میں انفرادی ملکیت باتی نہیں رہے گی اگر اس میں کوئی شخص دولت جمع نہیں کر سکے
گا تو صدقہ وخیرات اور زکو 8 نتیموں کی پرورش قر ابتداروں سے خسنِ سلوک مسکینوں کی امداد غربیوں کی مدارات حتی کہ
ترکہ دمیراث سے متعلق تمام احکام منسوخ ہوجا کیں کے حالانکہ ان احکام سے سارا قرآن بھراپڑا ہے اور ان پڑمل پیرا ہونے
کی سخت تاکید آئی ہے۔ ان احکام کی موجودگی اس کی دلیل ہے کہ قرآن انفرادی ملکیت کومٹا نائیس چا ہتا۔ وہ دولت جمع کرنے
کی ممانعت نہیں کرتا۔

سوال واقعی اہم ہاس گئے اے اچھی طرح سے بیجھنے کی کوشش کرنی جے ہے۔

سب سے پہلے اس حقیقت کو پیش نظر رکھئے کہ قرآن کریم نے اپنے متجانب اللہ ہونے کی دلیل میہ پیش کی ہے کہ اگر میہ خدا کے سوائسی دوسرے کی طرف سے ہوتا تو اس کی تعلیم میں باہمی اختلاف ہوتا (9:82)۔اس لئے قرآن کی گل تعلیم کو بچھنے کے لئے اس حقیقت کو بھی نظر انداز نہیں کرنا چاہئے کہ کوئی ایسا نقشہ ایسا نظام ایسا تصور زندگی جس میں قرآن کے احکام باہمد گر متخالف ومتعنا ددکھائی دیں قرآن کی مجھے تعبیر کے مطابق نہیں ہوسکتا۔ قرآن کی وہی تعبیر مجھے ہوگی جس میں اس کے تمام احکام واصول ایک دوسرے سے موافق ہوں۔

آپ شروع ہے آ خریک سارا قرآن دیکھے اس میں دولت بھٹے کرنے کی بخت ممانعت آئی ہے۔ آپ پورے قرآن سے ایک آیت بھی ایک نیس پیش کر سکتے جس میں دولت بھٹے کرنے کا بھی یا اجازت ہو۔ اس کے بعد یہ ویت کہ یہ کہنا کہ کوئی مختص بھٹی بی چاہے دولت بھٹ کرنے کئی اگراس میں سے پچھرد پید بطورز کو قادے دے نوباتی بھٹے کردہ دولت حلال وطیب ہوجاتی ہے قرآن کی منطا کے مطابق قرار پاسکتا ہے؟ (جبکہ اس نے جیسا کہ او پر کہا گیا ہے دولت بھٹے کرنے کی بخت مخالفت کی ہے)۔ دولت کے متعلق قرآن کے اس بنیادی تصور کی زوے یہ مانتا پڑے گا کہ یہ مفہوم قرآنی نہیں ہوسکتا کہ کوئے کہ اس بنیادی تصور کے خلاف اور تعنا ڈبیس سوسکتا کہ کوئے کہ اس بنیادی تصور کے خلاف جا تا ہے اور قرآن کا دعوی ہے کہ اس بیں کوئی اختلاف اور تعنا دین الگھٹ والا فیقی قرآن کے اور تعنا دی تعنی سورہ تو بہیں ہو والگھٹ والا فیقی کوئی اختلاف اور تعنا دین الگھٹ والا کے طور پرد کھتے کہ اس مشیل اللہ تو فیکھٹو کھٹے والا کہ بھٹے کہ اس میں کوئی اختلاف اور تعنا دین الگھٹ والافی کے والا نوبی کہ اور اس میں کوئی اختلاف اور تعنا کہ اور جو لوگ مونا اور جو انوب سے انہیں ایک الم انگیز عذا ہے گا دران سے آئیں دانا جائے گا۔ اس سے آگی میں ہو کہ ان کی اس دولت (سکوں) کو جہنم کی آگ میں شیا جائے گا دران سے آئیں دانا جائے گا۔

اس آیت میں واضح طور پر کہددیا گیا ہے کر آن کی رُوے دولت جمع رکھنا عذاب جہنم کا موجب ہے۔ بدایک آیت ہی

'' ذکو ق'' کے مروجہ مفہوم کی تغلیط کے لئے کافی ہے ۔۔ بعنی اس مفہوم کی جس کی رُوسے کہا جاتا ہے کہ جتنی دولت جی حیا ہے جمع کرؤاگراس میں سے سال کے بعداڑ ھائی فیصدز کو قا(خیرات) دے دونو باقی مال حلال وطیق ہوجا تا ہے۔ حدیث میں ہے کہ:

' حضرت ) ابن عباس کیتے ہیں کہ جس وقت میآ ہے۔ نازل ہوئی تو مسلمانوں پراس کا خاص اثر ہوا لینی انہوں نے اس محکم کو گراں خیال کیا۔ حضرت عمر نے لوگوں سے کہا کہ بیل تہباری اس فکر کو دور کردوں گا اور اس مشکل کوحل کروں گا۔ ہیں عمر رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا گیا تی اللہ آ ہیآ ہے۔ آ ہے کے سحابہ پر گراں ہوئی ہے۔ آ پ نے فرمایا کہ خدانے ذکوۃ کواس لئے فرض قرار دیاہے کہ وہ تہبارے ہاتی مال کو پاک کروے اور میراث کواس لئے فرض کیاہے کہ جوٹوگ تہبارے بعدرہ جائیں ان کو مال اللہ جائے۔ ابن عباس کہتے ہیں کہ چسور کا میدیان می کرعمرے جوثی سرت سے اللہ کہر کہا میں کہتے ہوئی سرت سے اللہ کو ہے۔ مسلم قرار میں جس میں کہتے ہیں کہتے ہوں کہ سے بال نظام مر ماریہ پرتی کا عداراس تشم کی وضعی روایت کا انداز کہدر ہا ہے کہا ہے مر ماریہ پرتی کے دور میں وضع کیا گیا تھا۔ جارے ہاں نظام مر ماریہ پرتی کا عداراس تشم کی وضعی روایات پر ہے جو قرآ این مجید کی نصوص صر بحد کے خلاف ہیں لیکن جنہیں واجب انسلیم قرار دیا جا تا ہے۔

اس کے بعد آگے ہوئے۔ جیسا کہ پہلے کھا جا چا ہے تر آن کریم نے نظام رہو ہیت کے قیام کو پہاڑی گھائی پر چڑھے سے تھیں۔ دی ہے۔ آپ جانے ہیں کہ پہاڑ دوڑ کرنیس پڑھا جا تا۔ آہستہ ہتہ قدم بقدم مفہر خبراورزک رک کر بندرت کا چنہ جاجا تا۔ آہستہ ہتہ قد نہ انسانی فطرت کا تھیں۔ کا تصورک ہے پیدا کیا لیکن جب ہے بھی پیدا کیا ہوئی تی ایساد کھائی ویتا ہے کو یا ذاتی مکیت کا جذبہ نہ انسانی فطرت میں واقل ہے۔ برخض ایسا محسوس کرتا ہے کہ اگراشیاء پر ذاتی مکیت نہ رہنے دی جائے تو کوئی تھی پرضاء ورغیت کوئی کا م نہیں کرے گا۔ محت اور بی نگا کر کام کرئے ہے کہ اگراشیاء پر ذاتی مکیت نہ رہنے دی جائے تو کوئی تھی برضاء ورغیت کوئی کام نہیں کرے گا۔ جست ورتی ہیں واقل ہے۔ برخض ایسا محسوس کرتا کے تمام مرکز کام کرئے ہوئی اس کے اس لئے اس تھم کا نظام جس میں ذاتی املاک ختم کر کرتا مورض نہ کا کام رہے گا بلکہ نا قابل تھی ہوگا۔ جب صورت یہ ہوتو کی سے یہ کہنا کہ وکل صبح اپنی تمام املاک ختم کر دیا جب نہ ہوتا ہے گا ) فی الواقعہ ایک نا قابل عمل طریق کار کو اختیار کرنا ہوگا۔ علاوہ ہریں انسان نے جو معاشرہ دے را انہیں ختم کر دیا جائے گا ) فی الواقعہ ایک نا قابل عمل طریق کار کو اختیار کرنا ہوگا۔ علاوہ ہریں انسان نے جو معاشرہ دے جب اس کے اپنی انسان کے بیال بچوں کا زندہ رہنا ای صورت میں ممکن ہے جب اس کے اپنی انسان کی جو اس کی مطابق اپنیاسی بھے ہمارے حوالے کردؤا کیک نام آنی کی مکیت ہیں ہوتا۔ وہی دولت کام آنی کی جو اس کی معاشرے سے ہوئی کی مطابق اپنے سے مال تھی ہوئی کی منا انسان کو اعمینان کو اختیان کی جب سے بھی ہیا کرتا جاتا ہے۔ ایک طرف آن کی انسان کو اعمینان کو ایسان تھیں جن بھی انسان کو اعمینان کو اختیان کی سے معاشرے تک آن سند کے جاتا ہے۔ جن میں انسان کو اعمینان کی جن میں انسان کو اعمینان کو اعتبال تب جن میں انسان کو اعمینان کو اعتبال تب جن میں انسان کو اعمینان کو اعتبال تب پیدا کرتا جاتا ہے۔ ایک طرف آن انسان کو اعمینان کو اعتبال سے پیل بھی جن میں انسان کو اعمینان کو اعتبال تب پیل بھی جن میں انسان کو اعمینان کو اعتبال تب پیل بھی کو تا تا ہے۔ ایک کو انسان کو اعتبال کیا کہ کو تا تا ہے۔ ایک کو تو تا تا ہے۔ ایک کو تا تا تا ہے۔ ایک کو تا تا تا ہے۔ ایک کو تا تا تا تا ہو تا تا ہے۔ ایک کو تا تا تا تا تا تا تا ہے۔

ہوجاتا ہے کہ اگر میں نے یہ کچھ دے دیا تو اس سے بھوکانہیں مروں گا۔ وہ اس طرح بندرت کی قدم بقدم اس معاشرے کو اس نے معاشرے میں تبدیل کرنے کی صورت پیدا کرتا ہے۔صدقہ وخیرات 'فع وشریٰ کین دین کر کہ ومیراث وغیرہ کے تمام احکام اس عبوری دورے متعلق ہیں۔ جوں جوں حالات بدلتے جاتے ہیں عبوری دور کے بیداحکام پیچھے بٹتے جاتے ہیں۔ حقیقت بیہے کہ بیا حکام ٔ حالات ہے مشروط ہوتے ہیں۔مثلاً قرآن میں نے ناکی سزامقرر ہے۔اس کے ساتھ ہی وہ ایسے معاشرتی حالات پیدا کرنا جا ہتا ہے جس میں زنا کے امکانات کم ہوتے ہوتے بالکل معدوم ہوجا کیں اور ایک ایسا وقت آ جائے کہ کوئی صحص نے ناکا مرتکب ہی شہو۔اب ظاہرہے کہ اُس وقت نے تا کی سزا کی کوئی ضرورت ہی شدہے گی۔ بیتھم موجود تو رے گائیکن نافذ العمل نہیں ہوگا۔ یا مثلاً قرآن میں ہے کہ متم توڑنے کا کفارہ دس مسکینوں کو کھا نا کھلا نا یا ایک غلام آزاد کرنا ب (5:89) ۔ بیدواضح ہے کہ قرآن نے غلامی کو بند کر دیا تھالیکن جوغلام اس وقت معاشرے میں موجود تھے اُن کے متعلق مختلف احکامات دے دیئے گئے جن سے وہ رفتہ رفتہ معاشرہ میں جذب ہوجا کیں۔اب ظاہر ہے کہ جس وقت وہ غلام معاشرے میں جذب ہوجا تیں اورکوئی نیاغلام بنایانہ جاسکے تو غلامی کا وجودختم ہوجائے گا۔اس وقت بیچکم کے '' کفار وہیں غلام کو آ زاد کرؤ' نافذ العمل نہیں رہے گا۔ای طرح اگر کوئی معاشرہ ایسا مرفدالحال ہوجائے کہاس میں بھوکوں اور مسکینوں کا وجود ہی باتی ندرے سب کھاتے یہے ہوں تو بہ ملم بھی ساقط العمل ہوجائے گا کہ دس مسکینوں کو کھانا کھلاؤ۔ اُس وقت اسلامی نظام فیصلہ کرے گا کہ اس کے بدلے میں کفارہ کے لئے کیا کرنا جاہتے۔ یا مثلاً اگر کوئی حکومت انتظام کروے کہ ہرضرورت مندکو حکومت کی طرف سے قرضال جائے تو پرائیویٹ لین دین سے معاملات فتم ہوجائیں سے اوران سے متعلقہ احکام بھی جاری ندر ہیں گے۔ای طرح اگر کوئی شخص تر کہ چھوڑ کرنہ مرے تو اس پر درا ثت سے متعلق احکام نا فذی نہیں ہوں گے۔ان مثالوں سے آپ نے دیکھ لیا کہ احکام ہمیشہ حالات سے مشروط ہوتے ہیں۔ اگر حالات ایسے پیدا ہوجا کیں جن میں ضرورت باتی نہ رے توبیا حکام نافذ العمل نہیں رہیں گے۔ یا در کھئے! اُس وقت بھی بیا حکام منسوخ (ABROGATE) نہیں ہول محصرف ساقط العمل (INOPERATIVE) ہوجا کیں گے۔اگر کسی وقت پھروہی حالات پیدا ہوجا نیس 'تو پھروہی حکم نافذ ہوجائے گا۔ جس طرح ' يانى ند ملنے كى صورت ميں وضوكا تھم ساقط العمل اور تيم كاتھم نافذ العمل ہوجا تاہے اور جب يانى مل جائے تو پھروضو كاحكم نافذ ہوجا تا ہے اور اگر ایساا نظام ہوجائے كدملك ميں ہرجگہ ياني دستياب ہوتو پھر تيم سے متعلق حكم كي ضرورت ياتي نہيں رہے گی کیکن سی مفسوخ نہیں ہوگا'اپی جگہ باتی رہے گا۔اگراس کے بعد پھرالی حالت پیدا ہوجائے کہ پانی میسرنہ ہوتو سے تحكم يمرنا فذالعمل موجائے گا۔

ہمنے دیکھاہے کر آن کی زوسے:

- (۱) تمام افرادِمعاشرہ کی ضرور یات زندگی ہم پہنچانے کی ذمدداری نظام کےسر ہوتی ہے (اس کی عملی شکل کیا ہوگی۔اس کا فیصلہ وہ نظام کرےگا)۔
- (۱۱) تحقوّ یعنی ضرورت سے زائد ٔ فر دِمتعلقہ کی ملکیت نہیں ہوسکتا۔اے ربو بہت عامہ کے لئے کھلا رہنا چاہتے بیا لگ بات ہے کہاسلامی نظام ان زوائد کوفر دکی تحویل میں رہنے دے اور صرف عندالصرورت انہیں طلب کرے یاساتھ کے ساتھ ہی این تحویل میں لیتا جائے )۔
- (۱۱۱) '' ذاتی ملکیت' اگر موسکتی ہے تو روز مرہ کی عام مستعملہ اشیاء میں ہوسکتی ہے لیکن کسی فرد کواس کی ضرورت ہی نہ ہوگی کہ وہ
  ان اشیاء کو فروخت کرے۔اس لئے '' ملکیت' عملاً استعمال تک محد دورہ جائے گی۔ یہی اشیاء بطور ترکہ آ کے نتقل ہو
  سکتی بیں' اگر چیاس کی اولا داس ترکہ کی بھی بھتاج نہ ہوگی کیونکہ اس کی تمام ضروریات معاشرہ خود پوری کر رہا ہوگا۔
  ان حالات میں آ پ خود سورج لیجئے کہ ایسے معاشرے میں صدقہ وخیرات' بھے دشری اور وصیت دورا شت کے احکام کی ضرورت
  کہاں بیش آ ئے گی۔ بیسب احکام عبوری دور میں ساتھ چلیں گے اور جوں جوں معاشرہ 'نظام رپوبیت سے قریب ہوتا جائے

 ورافت محمعتان وقرآن نے بالقرر کورایا ہے کرمنت وسفنت کے بغیر محف باپ کے ترکدے دولت مند بن جانا سرماید پرتی کی بنياد ٢ - چنانچده سورة القبرين واضح الفاظ بن كهتاب كمه خاد پرستول كاشيده ميه وتاب كم وكأ كلؤن القراح أ فلا لكا (89:19) وه ميراث کے مال کوسمیٹ کر کھاجاتے ہیں۔اس سے ظاہر ہے کہ قرآن کی زوے میراث کے احکام اس عبوری دورے متعلق ہیں جس میں ہنوزاس کا نظام ر ہو بیت قائم نہ ہوا ہو۔جس چیز کووہ مفاد پرستوں کا مسلک قرار دے کراس بڑی طرح انتاز تا ہے اسے وہ کس طرح رہائیون کا مسلک قرار دے سکتا ہے؟ ویسے بھی آپ فور سیجے ہم ہیشہ فخرے بیان کرتے ہیں (اور یہ چیز ہے بھی قابل فخر) کداسلای تعلیم کی بنیادانسانی مساوات پر ہے۔وہ پیدائش تفوق کو قطعار وانہیں رکھتا۔اس کے بال برہمن کے بیٹے اور شودر کے بیچ میں کوئی فرق تہیں۔اس کی بارگاہ میں محمود اور ایاز ایک بی صف میں کھڑے ہوتے ہیں۔اس لئے اس میں ذات بات کی کوئی تمیز نہیں۔ یہاں تک تو ہم بیان کرتے ہیں لیکن پیدائش کا وہ فرق جس کی بنا پر زعد گی کے ہرشعبے میں مستقل فرق اور امتیاز پیدا ہوتا ہے ہمارے ہاں بالکل جائز اور درست (بلکہ ضروری) قرار دیا جاتا ہے۔ یعنی ہم بیاتو کہتے ہیں کہ سیّد کے بیٹے کو بیچن نبیس کروہ محض سیّدے گھر میں پیدا ہوجانے سے سوسائی میں ستحقِ فضیات سمجھا جائے لیکن ہم بھی نبیس سوچنے کرایک کروڑ پتی ك كريس بيدا ہونے والا بچ محض اس كے كريس بيدا ہونے كى وجدے بيدائتى كروڑ بى موجاتا ہے۔اور پر دولت كى بناء بر (جس سے صول میں اس کی محنت کو کوئی وظل تبیں ہوتا) سوسائن کے بوے سے بوے امتیازات خرید لیتا ہے۔ اگر اسلام کا اصول میہ ہے کہ پیدائش کا حادثہ (INCIDENT OF BIRTH) کی امتیاز و تفوق کاموجب نبیل بن سکتا تو وہ اے کس طرح روار کاسکتا ہے کہ امیر کے گھریش پیدا ہوئے والا يحض بيدائش كى زوے ايے انتيازات كاما لك بن جائے جودولت كالازى نتيجہ وتے ہيں۔اس سے ظاہر ہے كديدا حكام اس وقت تك ك لنے ہیں جب تک سیح قرآ فی نظام وجود شرقین آ جا تا۔ جب بینظام قائم ہوجائے گا تواس وقت وہی مسلک ہوگا جس کی طرف نی آکرم نے سے كهدكراشاره قرباديا انسحن معشر الانبياء كانورث انبياءكاكروه وراشت فيس جهوز اكرتااور بيطابرب كدجو جيزا تبياء كالتورث انبياءكاكروه وراشت فيس موشین کے لئے کس طرح جائز ہوگی موشین توانبیاء ہی کے تبیع ہوتے ہیں۔جوا دکام خصوصیت سے حضور کی ذات تک محدود تصان کی وضاحت خودقرآن مي كردي كي كي

گاریا حکام پیچھے کسکتے چلے جا کیں گے تا آ کلہ بینظام اپنی پوری تا بابنوں کے ساتھ جلوہ بار ہوجائے۔اس وقت ' بیز مین بدل جائے گائیآ سان بدل جائے گا'' یکو کر ٹیکن الاڑھی غیر الاڑھی والقیلوٹ 14:48 ا۔اورانسانی معاشرہ کی موجودہ اقدار ک جگہ اقدار خداوندی لے لیس گی۔اس لئے کہ اس وقت تمام نوع انسانی (ذاتی مفاو کے پیچھے بھا گئے کی بجائے) خداکی ربوبیت عامہ کے قیام کے لئے اُٹھ کھڑی ہوگی لیوٹر کالگائی لوکٹ الْعلیمین (83:6)۔

\_\_\_\_ו•••×\_\_\_\_

اس مقام پرایک اور کاتہ بھی فورطلب ہے۔ آپ کمی قوم اور کسی ملک کی تاریخ کو دیکھتے۔ اس میں اُن حضرات کوشرف انسانیت کے بلندترین مقام پر دکھایا گیا ہوگا جنہوں نے نوع انسانی کی فلاح و بہبود کے لئے اپناسب پچھودے دیا تھا۔ ان کی ندکوئی ذاتی ملکیت تھی ندانہوں نے ترک میں پچھ چھوڑا۔ خود ہمارے ہاں پہلے صفور نبی اگرم کے متعلق بتایا جاتا ہے کہ حضور نے شہراری عمر دولت جمع می نہیں کی تھی تو شہر ہے کہ جب حضور نے دولت جمع بی نہیں کی تھی تو مروجہ مفہوم کی رُوسے آپ نے ذکو قائیم میں دی جو گئی کہ اس میں دی جاتی ہے جس پر ایک سال گذر جائے )۔ حضور کی زندگی کو خدائے اُمت کے لئے اسوۃ حسنے اردیا ہے۔ تو جب حضور کی زندگی کو خدائے اُمت کے لئے اسوۃ حسنے ارادیا ہے۔ تو جب حضور کی زندگی بیتھی کہ آپ نے ندولت جمع کی نیز کہ چھوڑا تو بھی مطابق ہے۔

حضور کے بعد 'اولیا اللہ'' کی بھی سب سے بڑی خصوصیت یہ بتائی جاتی ہے کہ ان کے پاس جو بچھ آتا وہ سب مختاجوں' بھوکوں اور تا داروں کو دے دیے ۔ لیعنی ہم اے شلیم کرتے ہیں کہ قابلِ تعریف اس کی زندگی ہے جوابنا سب بچھ دوسروں کی ضرور بات پوری کرنے کے لئے دے دے دیے ۔ لیکن جب یہ کہاجائے کہ اسلام کی بہی تعلیم ہے تو اس پر اعتراض پر اعتراض وارد کئے جاتے ہیں۔ یا در کھئے !اسلام ایک ایسا نظام زندگی عطاکرتا ہے جس میں ہرفرد کے لئے میمکن ہوجاتا ہے کہ وہ اپنی ضرورت ہے زائد سب بچھ دوسروں کی ضروریات پوراکرنے کے لئے دے دے ۔ بالفاظ دیگر وہ ہر مسلمان کو' اولیاء اللہ'' کے مقام پر پہنچادیتا ہے۔ بہی وجہ ہے کہ اس نے ''اولیاء اللہ'' کا کوئی الگ کر دہ نہیں بتایا' موسین ہی کواولیاء اللہ کہا ہے۔

Briffault, Robert (1919) The Making of Humanity. London: George Allen and Unwin Ltd. p.262

# وسوال باب



#### بعد کے مسلمان

جیسا کہ گذشتہ باب میں آلعا جا چکا ہے آئی اکرم نے اپنے جاں فکار رفتائے کا دکی معیت میں تھیں برس کی مسلسل تک دان کے بعد اپنے زیائے کے مالات کے مطابق قرآن کے اس نظام کو متفکل فریاد یا شے اُس نے انسانی معاشرہ کا منتخی قرار دیا ہے۔ لیکن بعد کے مسلمانوں نے اس پروگرام کو پی نیشت ڈال دیا اور انفرادی مفاد پری کے ای نظام کمین کو پھرے مسلّلا کردیا ہے بیٹودی پھرومہ پہلے (عہدر سائٹ ہے میں) فتح کر بچکے تھے۔ ایک کے الفاظ میں:

#### فود طلم اليم و محرق قاست فود مر تختو لموكنت الشست

اس انفرادی مفاد پرئی کا وی نتیجه انکا جس کی بایت آنر آن کریم نے پہلے ہی کہد ویا تھا لیعن ہموک اور خوف کا عذاب از آت اور رسوائی کی اعتبار مناد کیا جات میں ہماری کی اعتبار کی اعتبار کی اعتبار کی کے قرمال روائی مفاد کا باہمی تصادم اور اس تصادم ہے حسد لیکن منافرت معاوت کے جذبات کی پراجینت کی براجینت کی براجینت کی براجین جس مسلمان صدیوں سے خود بھی جتا چلا آر باہب اور (اس کی وجہ سے ) باقی دیا بھی جتا ہے مذاب ہے۔ "اس کی وجہ سے "اس لیے کہ اگر بیا اس پروگرام کو آگے بردھا تا برقر آن نے جو یز کیا تھا تو وہ پہلینے بھری کا ویا تا اور اس طرح دیا اس مقرح دیا اس مقرح دیا تھا ہوتی ہا تھا ہوتی ہے۔

## مسلمانوں کی سرگذشت

بیتبد فی کس طریق ہوئی اور وہ کون کون کی تو تیں جیس جنہوں نے اس تکام کی چکہ پھرے وی پہلا تکام مسلط کر ویا ایک تصبیل طلب تاریخی بحث ہے جس بھی ہم جانائیں جا ہے ( کیونکہ بیرہ ارے موضوع ویش نظرے خاری ہے کہ)۔ قرآن نے اس ساری سرگذشت کوسورہ اعراف کی چند آیات جس سموکرر تھا دیا ہے جہاں کہا کہ ڈاکٹ مکٹیھیڈ ڈیٹا الڈی آئیٹ اُنڈٹا 17:175 اُنٹیں اس محض کی سرگذشت سناؤ ہے ہم نے اپنا ضابط کا تون ویا اس نے اس پڑمل کیا اور اس کے ذعروشائ کا پی

<sup>1</sup> است مرى كاب " شابكارد مالت" كا فرى باب على تعميل سه وان كيا كيا ب

آ تھوں کے سامنے دکھ کے لیکن اس کے بعد ( فائسکہ و فیقا ) وواس اٹھام سے اس طرح لکل کرا لگ ہوگیا جس طرح کئی جا ا جانور کی کھال بھٹی کی جائے اور اس کے گوشت پراس کا فشان تک باتی ندر ہے یا جس طرح سانپ کٹیل سے لکل جا تا ہے۔ اس قوم نے اس طرح قرآن کو چھوڑ الور اس کا تیجہ ہے ہوا کہ فائٹ کہ انگینے فی لگائی میں اللّٰ فی فن اور 17:17 شیطان نے اسے جست سے آن واج جا ہے وواق اس تاک میں جیشا تھا کہ ہوگ بھام قرآنی کے محفوظ تھے سے لگے اور میں اسے واج بی اواں سے شیطان اسے کیا واج بینا تھا ہے تر آن جھوڑ نے کا فطری تیجہ تھا!

#### کر کھائی ووق عمل ہے خود کر 10ری جہاں بازد سختے میں ومیں سیاد موتا ہے ا

قرآن كبتاب كراكريوهيت كرة نون كرمايق زعركى بسركة جائة توجم اليش آسان كى باعد يون كل المجائة وكؤ وينكنا كر قطالة يقال 17:176 - ليكن بيد معاش مغاديستيون كرماته ينك كادرابية خودما فته النام كااتها كرن لك كه وكيكة الفلك إلى الاربي والتكوفية و17:170 ماس كالتيج بيده اكرا غرادى مغادك الامتاق بتوس في التلك المكلب كى كالبيت بيدا كردى كراسة كل المكلب إن قليل عكية كيفيت بيدا كردى كراسة كلا و إو هنكارو، برمال ميساس كى زيان بابرهن دائى به فيشكة كيكل المكلب إن قليل عكية ينكه في أو فتركة يكه في المكلة إن مناوت براس أو من بوجاتى بيده بواما والمناه من المكافئة في المكلة المكلة المكافئة المراس المناه ماس ان كيوكرة موج كركس قدر برى مالت موتى باس قوم كى جوندا كرنا بلاك كافة بيا كافت بي المناه المكافئة والماك المكافئة المراس قدركى واقع بوجاتى

آئھوں کے سامنے دیکھ لئے لئے کین اس کے بعد (فکاٹسکنٹے ہنھا) وہ اس نظام سے اس طرح نکل کرا لگ ہوگیا جس طرح کمی جانور کی کھال تھینچ کی جائے اور اس کے گوشت پر اس کا نشان تک باتی ندر ہے یا جس طرح سانپ کینچلی سے نکل جاتا ہے۔ اس قوم نے اس طرح قرآن کوچھوڑا اور اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ فکائٹ نظائ فکائن میں النفوین 1751:7 شیطان نے اسے جہٹ سے آن ویوچا۔ وہ تو اس تاک بیس بیٹھا تھا کہ بیک نظام قرآنی کے محفوظ قلع سے فکے اور بیس اسے دیوج کو اس شیطان نے کیاد ہوجتا تھا کی چھوڑ نے کا فطری نتیجہ تھا!

### گر کوتائی دوق عمل ہے خود گرفتاری جہاں بازو سیلتے ہیں وہیں میاد ہوتا ہے!

قرآن کہناہے کہ آگریہ شینت کے قانون کے مطابق زندگی ہر کئے جائے 'قرہم انہیں آسان کی بلند یوں تک لے جائے وکؤ شینٹا کر فقیلہ بھا [7:176] ۔ لیکن بید معاشی مفاد پرستیوں کے ساتھ چیک شیخا درائے خودسا خند نظام کا اجاع کرنے لگ گئے وکی کہ آخلہ الکر فیص واقع کھ کھولہ آ17:17ء ۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ انفراد کی مفاد کی لامتنا ہی ہوس نے ان میں جُوع الکلب کی ک کیفیت بیدا کردی کہ اسے کھلا و یا دھ تکارو، ہر حال میں اس کی زبان یا ہر گئی رہتی ہے فیسٹ کی کہنے الکتاب ان تخیل عکی ہو یکھف آؤ تکو کہ کہ گئے گئے گئے آئے اور کے تفاطیوں کو صناو تا کہ وہ فور وفکر کریں کہ ہمیں کیا ہوگیا قافی میں الفقیم کی کھولائے ۔ ابندا ہم اس قوم کی کہانی اپنے دور کے تفاطیوں کو صناو تا کہ وہ فور وفکر کریں کہ ہمیں کیا ہوگیا قافی میں الفقیم کی گئے ٹر کرکے واقع ہوجاتی ان سے کہو کہتم سوچو کہ کس فدر بڑی حالت ہوتی ہے اس قوم کی جو خدا کے ضابطہ کی تحکہ یہ کرے اور کس فدر کی واقع ہوجاتی

الكن اس سے خدائے كہا كہ مايوں اور ممكين ہونے كى كوئى بات نہيں۔ تمہارا جرم ايمانہيں جس كى تلافى نہ ہوسكے۔ تم ہمارے بتائے ہوئے راستے پر چل نكلؤ سيدھے جنت ميں پہنچ جاؤ كے۔ اس كے بعدتم جنت سے نكالے نہيں جاؤ كے۔ اس لئے كہ يہ جنت تمہارے خون جگرے تقير ہوگى۔ يہ تمہارے اپنے اعمال كالتيجہ ہوگى۔ وَتِلْكَ الْهَيْكَةُ الَّذِيْ اَوْرِثْتَ وَعَلَا اِللَّا كُذُنْتُهُ تَعْمَلُونَ وَلَكُمْ وَيُهَافَا كُهُةً كُونُورُةً وَنَهَا تَا كُلُونَ [73-43:43] بيدہ جنت ہے جس كے تم اپنے اعمال كے عوض مالك بنائے كے ہو۔ اس ميں تمہارے لئے سامان زيست كى فراوانياں ہيں۔

سے آوم کاتمثیلی قصداز رُوئے قرآن اور یہی ہے اُمت مرحوں کی سرگذشت! عہدرسالتمآب میں (جب قرانی پروگرام سامنے تھا) مسلمان اس جنت میں تھا جس میں '' دودھ کی نہریں بہتی تھیں اور شہد کے حوض بھرے تھے''۔ اسے ہرتنم کی فراوانیاں حاصل تھیں اِنگا اَعْطَیْنْ اَلْکُوْتُو اِ1801ء اس کے بعد بیہ '' ابن جنت سے نکل گیااوراس پر چاروں طرف سے مایوی چھا گئی۔ یہ ایوی آج اپنی انتہا تک پہنچ بھی ہے۔ اس عذاب سے نہنے کا ایک ہی طریقہ ہو اور پیطریقہ وہی ہے جوآ دم کو بتایا گیا تھا۔ فکن تیکھ مُدای فکو کھوٹ عکی نے تیکھ مُدای فکو کھوٹ عکی نے میں ہوگا۔ قرآن کا پروگرام اس کے سواکیا ہے کہا۔

### با مسلمان گفت جان برگف بند بر چه از حاجت فزول داری بده (اقبالٌ)

لیکن اصل سوال بیسا ہے آتا ہے کہ جس حالت ہے ہم آئ گزررہے ہیں اس میں آغاز کارکیے ہو؟ بات شروع کہاں ہے کی جائے؟ اس نظام کی خشت اوّلین کون رکھے؟ اس کی ابتداء کیے ہو؟ یہ ہے وہ سوال جوان قلوب کو وقف اضطراب رکھتا ہے ' جنہوں نے مجھ لیا ہے کہ کرنے کا کام یمی ہے کہ اس نظام کو دوبارہ متشکل کیا جائے۔ ان کی گاڑی یہیں آ کرزگ جاتی ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہاس سوال کواچھی طرح سمجھ لیا جائے۔

ذرانصور میں لایئے اس منظر کو کہ قبط سالی کا زمانہ ہے۔ غلہ کمیاب ہے۔ اوپر سے نئی فصل ہونے کا زمانہ آگیا ہے۔ دوکسان ایک دوسرے کی ہمسائیگی میں رہتے ہیں۔ ان میں سے ہرایک کے پاس ایک ایک من گیہوں ہے۔ ایک کسان اُٹھتا ہے اور اپنا گیہوں پسوا کرلے آتا ہے۔ دوہی تھنٹے بعداس کے ہاں سفید گیہوں کی نہایت عمدہ روٹیاں پکنی شروع ہوجاتی ہیں جنہیں دو بھی خوش ہوکر کھا تا ہے اور اس کے بچے بھی۔

لیکن دوسراکسان ابنا گیہوں سر پراٹھا کر باہر لے جاتا ہے اوراس کھیت میں ڈال آتا ہے جواس نے آئندہ فصل کے لئے تیار کررکھا ہے۔اس کے گھر میں گیہوں کی روٹیاں نہیں پکیٹس۔اے اوراس کے بچوں کواکٹر اوقات باجرہ اور کئی پرگزارہ کرنا پڑتا ہے اور بعض اوقات فاتے تک کی بھی نوبت آ جاتی ہے لیکن وہ اس غمرت کو برداشت کرتا ہے۔ ہرمیج اٹھ کڑا ہے تھیت میں چلا جاتا ہے دن بھر محنت کرتا ہے۔ چھرسات مہینے مسلسل کڑ کڑاتے جاڑے اور چلچلاتی دھوپ میں اپنالہو پسیندا یک کر دیتا ہے۔ اس کے بعداس کی بھیتی پکتی ہے اور اس کا سازا گھر غلہ سے بھر جاتا ہے۔ اب اس غلہ میں سے بیا دراس کے بیچے سال بھر تک مزے سے کھاتے ہیں اور آئندہ فصل کے لئے نتی بھی رکھ لیتے ہیں۔ اب اس سلسلہ کا ایک دور (CYCLE) بندھ جاتا

یہلے کسان نے اپنی نگاہ و جی مفاد (IMMEDIATE GAIN) پر رکی۔ اس نے جارون عیش کر لئے۔ اس کا حال خوشگوار ہوگیالیکن منتقبل میں اس کا کوئی حصد شدر ہا ما لکہ فی الاجر قون عکلاتی[102]۔

و دسرے کسان نے اپنی نگاہ '' دمستقبل'' پر رکھی۔ شروع شروع میں اے تکلیف تو ضرور ہوئی کیکن اس کے بعداس کا حال مجھی خوشگوار ہو گیاا در مستقبل بھی درخشندہ فی الڈنیا کے بیٹا کے بیٹا گائے کا کھیسنے گا۔

## ايمان بالغيب

لیکن سوال بیہ ہے کہ وہ کون می چیز ہے جس کی بنا پراس دوسرے کسان نے مفادِ عاجلہ سے صرف نظر کر کے اتی جا لگاہ
مشقوں کو ٹمول لیا' فاقے جھیے مصیبتیں برداشت کیں اس قد رمحنت کی حالانکہ دوسرے کسان کی مثال اس کے سامنے تھی کہ
دو گھنٹے میں اس کے گھر عمدہ مورد ثیاں پکنی شروع ہوگئی تھیں۔ اس سوال کا جواب فلا ہر ہے۔ اس کسان کو یقین تھا کہ جو دانہ
آج مٹی میں ملایا جارہا ہے اس سے سامت سامت سودانے نگلیں گے۔ مستقبل کا یہی یقین تھا جس کی بنا پراس نے مفادِ عاجلہ کو
چھوڑ ااور اس قدرمصائب اور تکالیف برداشت کیں۔ اگراسے اس امر کا یقین متہ ہوتا کہ اس پردگرام سے ایسے درخشندہ نتائج
مرجب ہوں گے تو وہ کمھی اپنی متاع عزیز ( گیبوں ) کواس طرح مٹی میں نہلادیتا۔

مستقبل کے اُن دیکھے نتائج پراس طرح کا محکم یقین ''ایمان بالغیب'' کہلا تا ہے۔لبذا' میکسان کا ایمان بالغیب ہے جو اسے مفادِ عاجلہ کی جاذبیت میں کھو جانے سے باز رکھتا ہے اورا تنا عرصہ محنت اور مشقت کی زندگی بسر کرنے پر آ ہاوہ کردیتا

ہے۔ کیکن اس کسان کی مثال میں پھر بھی پیشکل تھی کہ اس نے خود بھی اس سے پیشتر کئی باراس قتم کا تیجر بہ کیا تھا'اوراسی طرح بار باردوسروں کی بھیتی کواُ گئے بھی دیکھا تھا۔اس لئے اس کا بیا بمان درحقیقت ایمان بالغیب (اَن دیکھیے نتائج پرایمان) نہ تھا۔ اس کا ایمان سنۃ اللہ (خدا کے غیرمتبدل قوانین) پرتھا۔اس حقیقت پرایمان کہ کا نئات کا بیقانون اٹل ہے کہ اگرز مین کوایک خاص طریق پرتیار کیا جائے بھراس میں نتج ڈالا جائے اور اس کے بعد ایک خاص انداز سے اس کی دیکھ بھال کی جائے' تو یہی دانے قصل میں تبدیل ہوجا تا ہے۔

کیکن ذراسو چنے کہ اگر کی شخص نے ندتو پہلے ایسا تجربہ کیا ہواور ندہی اس نے کسی اور کی بھیتی کو اُگتے دیکھا ہواور اُس سے ا یک شخص آ کر کے کہاہیے غلے کو باہر لے جاکر مٹی میں ملاآ واس سے کھلیان تیار ہوجائے گا' تو اس تجویز پڑھل پیرا ہونے کے لئے کسان کو بردے محکم یقین کی ضرورت ہوگی۔ پہلے تو اس کا بنا دل اس پر آمادہ نہیں ہوگا۔ اگر وہ کسی شکسی طرح آمادہ ہو بھی جائے گاتو دوسرے لوگ اے ' یاگل' قرار دے کراس کا نداق اڑا کیں گے۔ یہ چیز بھی اس کے ول میں تذبذب پیدا کردے گ ۔ وہ اس سے کہیں سے کہ تیری مت ماری عی تم نے اس سے پہلے بھی ویکھا سنا کہ اچھے بھلے اناج کومٹی میں ملا دیا جائے تو اس سے غلے کا ڈھیر برآ مدہوجائے۔اگروہ ان حوصلہ مکن اور شکوک انگیز باتوں کو بھی برداشت کرلے گا تو بخم ریزی اور فصل کی تیاری کا درمیانی عرصه بزے بیم ورجا بیں گز رے گا۔ کسی دن ذرا جیز ہوا چلی اور وہ گھبرایا ' کہیں زور کامینہہ برسا اور وہ ڈرا۔ غرضیکداے قدم قدم پرڈرانے اور بہکانے والے چھلاوے دکھائی دیں گے۔اگروہ ان تمام صبرآ زما اور بہت شکن مراحل ے بخیروخوبی گذر گیا تب کہیں جا کرا ہے یقین آئے گا کہ ایک داندواقعی کھلیان پیدا کردیتا ہے۔

### ابتداءكرنے والے

اس مثال سے آپ اس جماعت کا انداز ہ لگائے جونظام رہو بیت کے تیام کے لئے سب سے پہلی باراٹھتی ہے۔جوتصور ان كے سامنے پیش كياجاتا ہے وہ ونياجهان سے زالا ہوتا ہے جو پروگرام ان كے لئے وضع كياجاتا ہے وہ عام زماندكى عام روش ہے یکسرالگ ہوتا ہے۔ زمانے کامعمول میں چلا آ رہاہے کہ برخص" کینے" کی فکر کرے۔ای میں اس کی حفاظت ہے۔ یہی اس کی اپنی عقل کا تقاضا ہوتا ہے اور یہی سارے زمانے کی روش۔اس روش اور معمول کا'' زندہ نتیجۂ'' برخض کے سامنے ہوتا ہے (اس كسان كى طرح جوا پناغلّه يسواكردو ثيال يكاف لك جاتا ہے) اس كے برتكس ان سے كہا جاتا ہے كه زندگى كے تحفظ كا راز'' لینے''میں نہیں،'' دینے میں ہے'' لینے'' کا فائدہ (مفادعاجلہ) بالکل سامنے ہوتا ہے کیکن'' دینے'' کا فائدہ نگاہوں سے میسراد جمل ہوتا ہے۔اس جماعت کواس نے تجربے پر آمادہ کرنے کے لئے صرف ایک بی توت کارفر ماہوسکتی ہے بعنی اس امر پریفتین محکم کے زندگی کا بھی نظر میسیح ہے اور یہ پروگرام زندہ اور پائندہ نتائج برآ مدکر کے دہے گا۔ میسی نا کامنہیں رہے گا۔اس كانام ہے ايمان بالغيب يعني اس پروگرام كان ديكھے متائج برحكم يقين غيرمتزلزل يقين قرآن والشيڤون الا وَلوَّيَ (PIONEERS) كى اس جماعت كے لئے اى ايمان بالغيب كوستك بنياد قرار ديتا ہے۔ بعد ميں آنے والے تواس پروگرام ك حسين متائج كوايي آ تكھوں ہے ديكير كتے ہيں ليكن والشيقة ف الا وَالْوَنَ وَ100: 9] كى بيرجماعت صرف اس ك أن ديكھ متائج پرایمان رکھنے سے اس پڑمل بیرا ہو عتی ہے۔ برٹر عذر س کے نزدیک مہذب اوروحش میں فرق سے کہ "مہذب انسان سنتقبل کے حظائظ کے لئے امروز کے آلام برداشت کرنے پر آمادہ ہوجا تا ہے خواہ سنقبل دور

ای کیول شہو"۔

## قرآن كاليبلاورق

قرآن کا پہلا ورق اُلئے۔اس کی ابتداءای نظام رہوبیت کے تعادف ہے ہو آ اُلئینگ دیلو وی اَلفینگ دیلو وی اَلفین فران کا وہی تشن قابلی ستائش ہے جو قانون خداد ندی کے مطابق تمام نوع انسانی کی رہوبیت کا ضام من ہو۔اس تعادف کے بعدا س جماعت کا ذکر سامنے آتا ہے جس نے پہلی یا راس پروگرام کوئل جس لا ناہوتا ہے۔اس خس بی پہاجا تا ہے کہ ذلیك الکینٹ کو کریٹ جی فیٹے 2:21 اس پروگرام کے سخ اور نیٹن ہونے میں کی شک وشیری ٹیلینٹین بیل بین سے اس لئے اس سے دل میں کی قسم اضطراب نہیں پیدا ہونا جا ہے (ور ٹیٹ کے معنی شک وشیا وراضطراب دونوں ہیں ) ۔لیکن بیضا بطر کہیا ہے۔ مرف ان لوگوں کی راہنمائی کر سکتا ہے جو اس کے آن ویکھے متائج پر یقین سخکم رکھیں ھگری الکینٹین کیا گوئوئوں بالکینے ہوئے اس کے بعد اس پروگرام کے وہ دونوں اصول بیان ہوئے ہیں جن براس کی ساری عمارت اضی ہے ۔ یعنی اقامت العملو قاور سامان نشو و نما کوکھلا رکھنا و بیکٹیٹوں الشکو قافر قباک و قلی گوئوئوں (3:2) ۔ پھر بید بتایا گیا ہے کہ اس یقین آفرین کا طریقہ ہیہ کہوہ اس بیش کردہ تصوّر اور اس کے علی پروگرام پرخور کریں اور اس طرح اس کی صدافت پر ایمان لائیں ۔ اس کے ساتھ تاریخی یا داشتوں سے اس حقیقت پرخور کریں کہ اس سے پہلے بھی بہی تھی مور کہا کیا انجام ہوا تعادالی نیون کیا گوئوں کیا تا انہا ہو اتعادالی نیون کیا تا ہو اتعادالی نیون کا میا آخری کو اور اس کے علی گوئوں بیما آئول ہون کا کیا انجام ہوا تعادالی نیون کیا وراس کی بیا تندگی پر یقین آتا ہو ہے گاہ کوئوں بیما آئول کو می قبلات و 2:3) ۔اس طرح اس ساتھ برچل کی اور اس کی بیمان کی بیک تھی پروان چڑھے گا اور اس کے تعلی اور اس کی بین کی بیمان کی بیا تندگی پر یقین آتا ہوئوں کی کا اور اس کی بیمان کی بیات کی کی اس کی بیمان کیا ہوئی کی اور اس کی بیمان کی بیمان کی بیمان کیا اس کی بیمان کی بیمان کی بیمان کوئوں کی کوئوں کیا کوئوں کی کوئوں کی کی اس کی بیمان کی بیمان کی بیمان کیا کوئوں کی بیمان کیا کیا کیا کہ کی بیمان کی کوئوں کی کوئوں کی کوئوں کی بیمان کی بیمان

لبذااس نے تجربہ نے پروگرام نے انداز زندگی کے لئے والسفون الآوکون کا یقین محکم (اَن دیکھے نتائج پرایمان) ہی وہ قوت ہے جس کے اس نقل بی نظریہ کواختیار کر کے اس کے حصول کے لئے جادہ پیا ہو سکتے ہیں۔ای لئے دوسری جگہ کہا ہے کہ اس نظریہ زندگی کی خوشگواریوں اوراس کے خلاف دوسرے تصویر حیات کی ہلاکت انگیزیوں سے صرف ان ہی لوگوں کو آگاہ کیا جا اسکتا ہے جو خدا کے قانون رپو ہیت کے ان دیکھے نتائج کی عظمت کواپنے ول میں لئے ہوں اِنگا ڈنڈ ڈوالکیڈ فن کو گوٹ کو گا گھٹے والے اوراس حقیقت کہری پر گھٹے وی کا گھٹے اوراس حقیقت کہری پر ایکٹ کا گھٹے والے گھٹے کہری پر ایکٹ کو گھٹے کا کا اوراس حقیقت کہری پر ایکٹ کو گھٹے کا گھٹے گھٹے کا کا میں ایکٹ کو گھٹے کہری پر ایکٹ کو گھٹے گھٹے گھٹے کا کا میں کہ دوسروں کی نشو ونما سے درحقیقت ان کی اپنی نشو ونما ہوتی ہے وکئن کو گئی گؤئی گوٹ کی گوٹھی کو گھٹے اوراس حقیقت کے ایکٹ کی نیکٹ کو گؤئی گوٹ کو گھٹے گوٹ کا گھٹے گھٹے کا کا میں کہ دوسروں کی نشو ونما سے درحقیقت ان کی اپنی نشو ونما ہوتی ہے وکئن کو گئی گوٹ کی گوٹی گوٹ کو گھٹے کا گھٹے کا کا میں کی کا پی نشو ونما ہوتی ہے وکئن کو گئی گوٹ کو گھٹا کو گئی گوٹ کو گائے گوٹ کا گوٹ کا گوٹ کو گھٹے کی کو گھٹے کا کا کیا کی کی کو گھٹے کی کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کر کی کو گھٹے کو گئی کے گوٹ کو گھٹا کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کا کا کو گھٹے کی گوٹ کو گھٹا کی کو گھٹے کی کو گھٹے کیا کہ کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کا کا کو گھٹے کیا گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کیا گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کہ کو گھٹے کا کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کی کو گھٹے کو گھٹے کی کو گھٹ

## صبرآ زمامراحل

اس ایمان بالغیب سے سہارے سے جماعت اس جدید پروگرام کو لے کر چلے گی ۔ لیکن سیراہ'' خرامال خرامال ارم'' کی راہ

نہیں جس میں ہرطرف پھولوں کے فرش بچھے ہوں۔ بیراہ کا نٹوں کی راہ ہے۔اس میں قدم پرایسے خطرناک تصادم ہوں کے اوراس متم کے ہول انگیز واقعات وحوادث ہیں آئیں گے کہ بیگھبرا کر پکاراٹھیں گے کہ خدا کی وہ نصرت کہاں ہے جس کا ہم سے وعدہ کیا گیا تھا! چنا نچھاس راستے پر چلنے والوں سے پہلے ہی کہددیا گیا کہ:

ٱمْرَحَسِيتُمْ أَنْ تَدُخُلُوا الْهَنَّةُ وَلَهُ إِيَّا يَأْتِكُمْ مَّقَالُ الَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ فَيُلِكُمُ \* مَسَّتُهُمُ الْبَاسَآءُ وَالطَّرَآءُ وَزُلْدِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَسُولُ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُاللُو\* الآيانَ تَصْرَاللُو قَرِيْبٌ (214:2)

کیاتم سیجھتے ہو کہتم اس جنتی زندگی میں یوٹی پینچ جاؤے۔درآ نحالیکہ تم پراہمی ایسے حوادث گزرے بی تبییں جوان لوگوں کوپیش آتے تھے جوتم سے پہلے اس راہ پر چلے تھے۔ان پراس قدر رختیاں اور مسینتیں آئی کی کدان کے دل وہل گئے۔ یہاں تک کہاس پروگرام کا دائی اوّل (رسول ) اوراس کے ساتھی (مونین کی جماعت ) پکاراً مٹھے کہ 'اے نفرت الجی! توکی آئے گی؟

ای کے کہا گیا ہے کہ پراستہ بڑا کھن اور بیمنزل بڑی دھوارگذارہے۔اس میں استقامت کی بڑی ضرورت ہے۔ اِنَّ الَّذِینَ کَ اَلْمَانِ کَ اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَ اَلْمَانِ کَ اَلْمَانِ کَ اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَالْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا کُولُ وَمِنْ اِللّٰمِی کَا اِلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اِلْمَانِ کَالْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَ اللّٰمِی کَا اَلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَا اِلْمَانِ کَا اَلْمَانِ کَلْمِی وَالْمَانِ کَالِمِی اِلْمَانِ کَلْمُورُولُ اِلْمَانِ کَلْمَ کُولُولُ الْمَانِ کَا اِلْمَانِ کَا اللّٰمِی کِی اِلْمَانِ کَلْمُورُولُ اِلْمَانِ کَا اللّٰمِی کِی اِلْمُ کُولُ اِلْمِی کُولُ الْمُلْمِی کُولُولُ اِلْمُلْمُولُ وَالْمَانِ کَامِولُ کُلُولُولُ الْمَانِ کَلْمُولُولُ الْمَالِمُولُ کُلُولُولُ الْمَالِمُولُ کَا الْمَالِمُولُ کُلُولُولُ الْمَالِمُولُ کُلُولُ الْمِی کُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُ وَلِمَامِی کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُ وَلِمُعْلِى الْمَالِمُولُ کُلُولُولُ کُلُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُولُ کُلُولُولُ کُلِمُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُلُولُولُ کُل

ای دعوت انقلاب کی مخالفت ہوگی ہراس مفاد پرست گردہ کی طرف سے جو دوسروں کی کمائی پر جینے اور عیش کرنے کا خوگر ہو چکا ہے۔ ذراغور کرنے پر بیر حقیقت انجر کرسا سنے آجائے گی کہ یوں قو دنیا ہیں ہر شکار ہیں ایک لذت ہوتی ہے لیکن بیر لذت اپنی انتہا تک پہنچ جاتی ہے جب ایک انسان کسی دوسرے انسان کا شکار کررہا ہو۔ نمعلوم انسان کے خون میں کیالذت ہے کہ ( کہتے ہیں کہ) جب شیر کے مندکو آ دمی کا خون لگ جائے تو وہ پھر کی جانور کے خون سے مطمئن نہیں ہوتا۔ شیر کا تو پہتے نہیں کہ برانسان دوسرے انسان کے شکار کی منہیں کہ برانسان دوسرے انسان کے شکار کی گھات میں لگار بتا ہے۔ انسان کی ساری تاریخ درحقیقت ای سلسلہ صیدو صیادی تاریخ ہے۔

#### قیامت ہے کہ انسال نوع انسال کا شکاری ہے

جس چیزنے دنیا کوابیا جہنم بنار کھا ہے جس کے شعلے دلوں کو کیٹے ہوئے ہیں مگاڑا لڈوالڈو قک گاہ الگی تقطیع علی الآفید ق [7-104:6] وہ اس کے سواکیا ہے کہ ہر شخص بیرچاہتا ہے کہ کسی نہ کسی طرح دوسرے کے خون کی رنگیتی اس کے چہرے کی سرخی کا ہاعث بن جائے۔ اس سے ظاہر ہے کہ جب کوئی جماعت اس نظام ربوبیت کے قیام کی کوشش کرنے گی جس میں کوئی ایسا شخص جس میں کمانے کی استطاعت ہے کسی دوسرے انسان کی محنت سے فربھی حاصل نہ کر سکے اور کوئی شخص رزق کے سرچشموں کوائی ملکیت قرار دے کردوسرے انسانوں کوخدا کی تعمت سے محروم نہ کردے توان لوگوں کی طرف سے اس جماعت کی مخالفت ضروری ہے جن کے منہ کوانسان کا خون لگ چکا ہے۔

# مفاديرستول كي طرف سے مخالفت

اس مخالفت میں سرمایہ داروں اور فرہبی پیشواؤں کی جماعت پیش پیش ہوگی کیونکہ بھی لوگ دوسروں کی کمائی پرموٹے ہوتے ہیں ۔ وہ ایک طرف (برجم خولیش) ' معلمی دلائل' پیش کرکے بید خابت کرنے کی کوشش کریں گے کہ اس فتم کا نظام ' انسانی قطرت' کے خلاف ہے۔ ان کی دلیل بیہ ہوگی کہ اگرتمام لوگوں کی ضروریات پوری ہوتی جا کیں گی' تو وہ کام ہی خبیں کریں گے۔ یابی کہ جب کی شخص کو بیم معلوم ہوگا کہ اے اس کی ضروریات سے زیادہ پھڑ نیس مل سکتا تو وہ اپنی جان کیوں مارے گا؟ وہ کہیں گے کہ انسان ضرورت کے تقاضوں سے مجبور ہوکر کام کرتا ہے۔ اس کے علاوہ اس سے کام لینے کا اور کوئی طریقہ تیں۔ (MANDEVILLE) کے الفاظ میں:

غریبوں سے کام لینے کی ایک بی شکل ہے اور وہ یہ کہ انہیں مختاج رکھا جائے عقمندی کا تقاضا یہ ہے کہ ان کی ضرورت کو تھوڑ اتھوڑ اپورا کیا جائے ۔ انہیں ضرور یات زندگی کی طرف سے بے نیاز کر دینا تھافت ہے۔ یا (TOWNSEND) کے الفاظ میں :

بھوک کا کوڑ ااپیا سخت ہے جو وحثی ہے وحثی اور شکرے شکر جانور کو بھی رام کر لیتا ہے۔ اس سے سرکش سے سرکش انسان مطبع وفر ماں بردار بن جاتا ہے۔ اس لئے اگرتم غریبوں سے کام لینا چاہتے ہوتو اس کا ڈرید فقط ایک ہے بینی بھوک۔ بھوک ہی وہ جذبہ محرکہ ہے جس سے غریب اور مختاج برقتم کا کام کرنے پر آمادہ ہو سکتے ہیں۔

چٹانچہ (DEFOE) نے پہال تک کہدویا تھا کہ

اگرغر بیوں کی مدد کی گئی تو وہ مہل انگار ہوجا کمیں گے۔انہیں ان کی حالت پر چپوڑ دینا جا ہے۔ وہ اپنارزق آپ الاش کریں اور کا م نہ ملنے کی صورت میں فاقد کشی کریں۔ وہ کہیں گے کہ یہی طریقہ ہے جس سے پیداوار میں اضافہ ہوتا ہے اور ہرخض دن رات محنت میں لگار ہتا ہے۔قرآن کہتا ہے کہ جن لوگوں کی آئیسیں صرف قریبی مفادخویش کودیکھتی ہیں اوراس ہے آئے نیس جا تیں ان کے علم کی صدیمی ایسی ہی تنگ ہوتی ہے ..... وَلَمْدَ نَدِدُ اِلْاَ الْمَيْوَةَ الدَّنْيَا ﴿ ذِلِكَ مَبْلَغَهُمْ قِينَ الْمِلْمِدِ [30-53:29]۔

ووسرى طرف ندجي پيشواؤل كاكروه آ مے برو مع كااورشريعت كے نام پرفتوى صادركروے كاكد جو تخص اسے سرمايديس ے زکوۃ نکال دیتا ہے اس کا سارا سرمایہ یاک اور طبیب ہوجا تا ہے۔ چھنے آئی کمائی سے (یا بزرگوں کی وراثت سے ) زمین جائیداد وغیرہ خریدتا ہے وہ اس کا شرعا جائز مالک ہے۔اس کی ملکیت پر نہ کوئی حدعا کد کی جاسکتی ہے اور نہ ہی اس سے اسے محروم کیا جا سکتا ہے ۔غریب اورامیر کی تفریق خود خدانے رکھی ہے اس لئے اس تفریق کومٹانا منشائے خداوندی کے خلاف ہے۔اگرد نیا میں غریبوں کا طبقہ ندر ہے تو صدقہ اور خیرات کے تمام احکام بے معنی ہوکررہ جائیں 🔃 اگر لوگ جائیدا دیں جھوڑ کرندمریں' تو وراثت اور وصیت کے تمام قوانین بے مطلب ہو کررہ جائیں۔لبذا' (ریوبیت عامد کی) بیٹی آ واز الحاواور بے دین ہے۔ بیاس مسلک کےخلاف ہے جو آسلاف سے متواتر چلا آ رہا ہے۔عوام ان'' دلائل'' سے مطمئن ہوجا کیں گے۔ اس لئے کدوہ ہرموجودہ سٹم کے اس قدرعادی ہوجاتے ہیں کداس کی جگہ کسی دوسرے نظام کے متعلق سوچنے کی زحت بھی سوارانہیں کرتے۔ وہ اپنی جبنمی زعدگی میں رہنا پیند کرتے ہیں لیکن اپنے دل دو ماغ سے کام لے کراپنے نظام میں تبدیلی کی جراً تُنِيسُ كرت - وَلَقَدُ ذَوَانَا لِيهَا لَمُ كَثِيرًا مِنَ الْحِنِّ وَالْأَسِ لَلْهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ اَعْبُنَ لَا يُبَعِدُونَ بِهَا وَلَهُمْ أذان لايستعون بها [7:179] يجنمي وه بين كرول ركت بين كين اس موية كاكام نيس لية - الحصيل ركع بين كين راسته دیکھ کر چلنے کی زحمت کبھی گوارانہیں کرتے۔کان رکھتے ہیں لیکن سننے کی ضرورت ہی نہیں سمجھتے ۔ کہتے یہ ہیں کہ جس راہ پر ہم چلتے چلے آ رہے ہیں وہی راوی وصداقت کی راہ ہے۔وہ انسان نہیں حیوان ہیں اُولیک گالا نُعَامِہ [7:179]۔ بلکدان سے مجھی گئے گزرے بکل مُعراضَان 179:73۔حیوانات کی تو پھر بھی بیحالت ہے کہ انہیں صرف ایک وقت میں پید بھرنے کی فکر ہوتی ہے' جمع کرنے کی نہیں' اور انسان کا پی عالم ہے کہ اس کا مجھی پریٹ ہی نہیں بھرتا' ایسا انسان حقیقت ہے کس قدر بے خبر ہے اُولِيكَ هُمُ الْفَفِلُونَ [7:179] -قرآن كهتاب كرية والأل "انسان كےخودساختد مفاديرستانه مسلك كے بين خدائي نظام كے نہیں۔خدائی نظام کی وعوت میہ ہے کہ ارض (معاشی پیدا وار کا ذریعہ) تمام نوع انسانی کے لئے کھلا رہے۔اس کا مقصد ہی میہ ہے كہتمام نوع انساني (الناس) نهايت خوشكواري سے (طَيِّيًّا) كھائے ہے يَا يُقِيَّا النَّاسُ كُلُوا مِيَّا فِي الأرْضِ حَلَا طَيِّبيًّا [2:168] لیکن 'شیطان' بیچاہتا ہے کہ انسانوں کی وحدت کو پارہ پارہ کردے۔ لہذا' اس کےمسلک کی پیروی نہ کرنا وَلاَ تَكَيِّعُوْا خُطُلُوتِ الشَّيْطِينَ \* إِنَّهُ لَكُمْ عَدَّوٌ مُّمِينَ و 2:168] - وه اس مقصد كے لئے ایسے نظام كی تلقین كرتا ہے جس ميں نا ہمواريال ربين اور برخص بنل كرے إليّا يَأْمُوكُمْ مِالسَّقَةِ وَالْفَصْدَاءِ وَالْفَصْدَاءِ وَكِينا اللَّهِ الدَّهِ وَكُمْ مَا تَجْمَى عاس نظام كوخدا كا نظام مجھلگ جاؤ وَآن تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ (169 : 2] - ایسے نظام کو نظام شریعت بنانے والوں سے کہو کہتم خدا کی

کتاب سے اس کی سند لاؤ۔ وہ اس سے بھی سندنہیں لاسکیں کے لیکن اس کے جواب میں کہیں گے کہ ہمارے اسلاف یہی کچھ کہتے چلے آرہے ہیں جوہم کہتے ہیں۔ کیا وہ نمیں جانتے تھے کہ خدا کا نظام کیاہے؟ وَ إِذَا قِیْلَ لَقِهُمُ اَلَّهُ عُوَّا مِنَا اَنْدُلُ اللهُ قَالْحُوّا مِنَّا اَنْدُلُ اللهُ قَالْحُوّا مِنَّا اَنْدُلُ اللهُ قَالْحُوّا مِنَّا اَنْدُلُ اللهُ قَالْحُوّا مِنَّا اَنْدُلُ اللهُ قَالُوّا مِنْ فَقِیْمُ مِنَا اَنْفَیْنَا عَلَیْہِ اِنْکَا وَ 170 ءِ قَر آن کہتاہے کہ ذراسوچو کہ یہ کیا دلیل ہے؟ یعنی 'نہم اپ آ چلتے رہیں کے خواہ وہ راہ عقل وَکر کے بھی خلاف ہوا ور ہدایت خدا وندی کے بھی خلاف' اَوَلَوْ کَانَ اَنِا وَهُمُولَا يَعْقِلُوْنَ مَنْ اِنْفَا وَلَا

#### ظهورانقلاب

قرآن کہتا ہے کہ اگر نظام خداوندی کی دعوت دینے والی پارٹی نے اس طرح استقامت برتی اورتمام خالفتوں کا مقابلہ کرتی ہوئی آگے برحتی گئی تو اس کے بعد وہ وقت آجائے گا جب مشیت کے اٹل قانون کے مطابق ان کا تقمیری پروگرام مخالفین کے تخریبی پروگرام پرغالب آجائے گا۔ای کا نام اِنقلاب ہے۔اگر چداس (انقلاب) کی ترتیب ایک عرصہ ہے شروع موجی ہو چکی ہے (بیتی اس وقت سے جب سے اس جماعت نے اس انقلابی فکر کوعام کرنا شروع کیا تھا) کیکن اس کا ظہور اس طرح وفعیا 'غیرمتوقع طور پر ہوتا ہے کہ خالف تو تمیں دیکھتی کی دیکھتی رہ جاتی ہیں کہ یہ کیا ہوگیا۔ یہی وہ حقیقت ہے جسے سور و انعام میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے:

قَدْ خَسِرَ الَّذِيْنَ كُذَّيُوا بِلِقَاءِ اللهِ \* حَلَى إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةٌ قَالُوْا يُسْرَتُنَا عَلَى مَا فَرَطْنَا فِيْهَا \* وَهُمْ يَخْوَلُونَ آوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُوْ رِهِمْ \* اللَّسَآءَ مَا يَزِرُوْنَ \* وَمَاالْمَيْوةُ الدُّنْيَا إِلَّالُوبْ وَلَهُوْ\* وَلَلدَّارُ الْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ يَتَقُوْنَ \* آفَلَا تَعْقِلُونَ 122-31:61

یہ جماعت جو سمجھ بیٹی تھی کہ خدا کے قانون مکافات ہے ان کا کبھی آ مناسامنا (کھراؤ) نہیں ہوگا تباہ ہوکررہے گی۔
حتیٰ کہ جب انقلاب کی گھڑی دنھتا نمودار ہوجائے گی تو وہ کف افسوں کل کرکہیں گے کہ اس باب میں جو پچھ ہماری طرف ہے ہوتار ہا اس پر ہمیں ندامت ہے ۔ لیکن انہیں یہ پشیمانی اس وقت ہوئی جب ان کے اعمال اپنا نتیجہ مرتب کر پچھے ہماری کے تھے۔ ان کے اعمال اپنا نتیجہ مرتب کر پچھے ہمے۔ ان کے اعمال کس قدر مناہ موار بیاں ہیدا کرنے والے تھے! اس وقت وہ دیکھیں گے کہ قریبی مفاد پری کا نظریة زندگی کس طرح بچوں کا کھیل اور سمی کا حاصل تھا۔ اس کے برقکس جن اوگوں نے اپنی جدو جہد کوخدا کے قانون ر بو بہت ہوئی کس طرح بچوں کا کھیل اور سمی کا حاصل تھا۔ اس کے برقکس جن اوگوں نے اپنی جدو جہد کوخدا کے قانون ر بو بہت ہوئی۔ اے ہم آ ہنگ رکھا 'ان کے مستقبل کی نئی زندگی کس قدر منفعت بخش ثابت ہوئی۔ اے کاش! یہ لوگ اس حقیقت کو پہلے سمجہ لدہ

انقلاب کی ساعت (بینی ظبور نتائج کے وقت) پشیانی اور ندامت پچھ کام نہیں دے گی۔اس لئے کہ نتائج برآ مدہونے کے بعد چھپے نہیں مُڑا کرتے۔ای لئے دوسری جگہ کہاہے کہتم شروع ہی سے اپنی تمام تو جہات اس نظام زندگی پر مرکوز کردوجو میہ کچھ یوں بن اتفاقیہ (BY CHANCE) نہیں ہوجائے گا بلکہ خدا کے اٹل قانون کے مطابق ہوگا۔وہ قانون جس نے اعلان کررکھاہے کہ:

آمُ تَجْعَلُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَيِلُوا الصَّاطِيةِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ تَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفَجَارِ [38:38]

کیا (بیلوگ بچھتے ہیں کہ) ہم ان لوگوں کوجو دنیا ہیں ناہمواریاں پیدا کرتے ہیں ان لوگوں کے برابر کردیں گے جو ہمارے قانونِ ربو ہیت پرابیان رکھتے ہیں اور ہمواریاں پیدا کرنے والے پروگرام پڑل پیراہوتے ہیں؟ کیادہ لوگ جو اپنی معاشی زندگی کوہمارے قانون سے الگ رکھتے ہیں (فیاء) ان کے برابر ہوجا کیں گے جواس زندگی کوہمارے قانون ہے ہم آ ہنگ رکھتے ہیں؟

#### آ خرى كاميالي

غلیاور سرفرازی صرف قانون خداوندی کے مطابی زندگی بسر کرنے سے حاصل ہوسکتی ہے مین گائی نویڈ الجو کے قابلہ الوقاۃ کوٹلہ الوقاۃ المجانے اللہ الموقاۃ کوٹلہ الوقاۃ کا الموقاۃ کوٹلہ الوقاۃ کا المحتال المسلم کے سمت ہروہ نظریہ جوزندگی میں خوشواریاں پیدا کرنے کا صوجب ہے 'تر فی کرتا جا اللہ کا المحتال المسلم کو کہ المحتال المسلم کو کہ المحتال المسلم کو کہ کا المحتال المسلم کو کہ کا المحتال المسلم کو کہ کا المحتال کا المحتال المحتال کے برکس جولوگ معاشرہ میں نا جمواریاں پیدا کرنے کے لئے خفیہ تد ایپر کرتے رہیں انہیں شخت سز اجتماقی کی دولوگوں کے بیش کا جولوگوں کے محتوق میں کی کرتے ہیں اور اس کی وقت کو کہ کے بعد خوادو کو کہ کا ایک کروہ کی وقت کو کو کہ کی دولوگوں کے محتوق میں کی کرتے ہیں اور اس کے اور المحتوی کے بعد خوادو کو کرنے کے بین اور اس کی اس کے کہ بعد خوادو کو کرنے کے بین اور اس کی تعالم کوٹلہ کو

کداس قوم کے گون کون سے اعمال ایسے ہیں جن کے نتائج باتی رہنے کے قابل ہیں اور کون کون سے ایسے جو منا وینے کے قابل ہیں۔ یہ فیصلے خدا کے قانون مشیت کے مطابق ہوتے رہنے ہیں (13:39)۔ لبندا میں معاود ورحقیقت اس وقفے کا نام ہے جس میں اس قوم کا خلط نظام اپنے نتائج مرتب کرتا ہوا فظ کہ آخریں تک پہتی جاتا ہے جہاں وہ کسی کے سنجالے تیس سنجس سکا۔ جس میں اس قوم کی کے سنجالے تیس سنجس سکا۔ خدمی کے دو کے رک سکتا ہے (10:49)۔ کوئی عمل خواہ چھوٹا ہو یا بڑا اس قانون کی زوے باہر ٹیس رہ سکتا ہم ایک نتیجہ خیز ہوتا ہو کا اور اس کی گرفت ہوئی تحت ہوئی جس انقلابے خطیم ہوئی اور اس کا آخرین کی زوے باہر ٹیس رہ سکتا ہم انقلابے خطیم کے متعلق جہیں کہا جارہا ہے وہ آ کررہے گارہ - 12:4)۔ اس وقت اس نظام کی کے متعلق جہیں کہا جارہا ہوئی خواس وقت اس نظام کی سے نظام سے میں اس قدر زوروں پر ہیں خامرونا کا م بدھواس ہو کر اوھر اُدھر بھاگ آخیں گے (15:40)۔ اس وقت اس نظام کی کہا جائے گا کہ بہت جہارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ ہیں ہے نقاب ہو کر تہبارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ ہیں ہے نقاب ہو کر تہبارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ ہیں ہے نقاب ہو کر تہبارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ ہیں ہے نقاب ہو کر تہبارا اعمال نامہ جو اس وقت اس انقلاب کے رنگ ہیں ہو گائے کہ بیس پیکھ مارے آبی ہو جو اس کے دور انسان خود بی پشیمان ہوجا تا ہے کہ بید ہیں ہوگا انس پر انسونیس خون کے آسور و وہ انسان می مطابق ہوگا۔ اور خری کے بیا جاتا ہے کہ بید ہیں نے کیا مرد نے بی گا ہے۔ کہ دور انسان خود بی پشیمان خون کے آسور و وہ وہ کہ کہ بیا متا ہور وہ دی گا ہور تا ہیں گا ہیں ہوگا انس ہو گائے ہیں خون کے آسور و وہ دور وہ کہ کہ ہور کے کہ ہور کے کہ ہور کی کہ ہور کی کہ ہور کون کے آسور وہ وہ کہ کہ ہور کی کہ ہور کی کھور کی کہ کہ ہور کون کے آسور وہ کہ کہ ہور کی کہ ہور کون کے آسور وہ وہ کہ کہ ہور کی کہ ہور کی کہ ہور کے کہ ہور کی کہ ہور کے کہ ہور کی کہ ہور کے کہ ہور کی کھور کی کہ ہور کی کہ ہور کی کھور کی کون کے آسور کو دی کہ کہ ہور کی کہ ہور کی کھور کی کہ ہور کے کہ ہور کے کہ ہور کی کہ ہور کے کہ کہ ہور کے کہ ہور کی کہ ہور کے کہ ہور کے کہ ہور کی کھور کی کہ کہ کون کے کہ ہور کی کہ کہ کہ کہ کی کھور کے کہ کون کے کہ کہ کہ کہ کور کے کہ ک

قرآن کریم ان محکم حقائق اور بینی شواہد ہے ان الوگوں کے دلوں بین جواس انتقلاب رہوبیت کے لئے سب سے پہلے تیار ہوتے ہیں گیفتین رائخ پیدا کرتا ہے اور جیسا کہ پہلے لکھا جاچکا ہے ہیں وہ قوت ہے جس کے آسرے پروہ الیے عظیم انتقلاب کے لئے کر بستہ ہو سکتے ہیں۔ لہٰذا اگر آج کا مسلمان سے بھتا ہے کہ نظام رہوبیت ہی وہ سے نظام ہے جس کے مطابق قرآن انسانی معاشرہ کی تفکیل چاہتا ہے اور اسے اس کا یقین محکم ہے کہ جو جماعت اس قوازن بدوش انتقلاب کا عزم لے کر الشے گی وہ یقین کا میاب ہوگی تو اس کے لئے کرنے کا کام سے ہے کہ جن افراد کے دل بیس سے تقیقت ایک زندہ ایمان کی شکل الشے گی وہ یقین کامیاب ہوگی تو اس کے لئے کرنے کا کام سے ہے کہ جن افراد کے دل بیس سے تھیقت ایک زندہ ایمان کی شکل بیس جاگزین ہوچکی ہے انہیں ایک مرکز پراکھا کرلیا جائے اور اس کے بعداس قرآنی نظام کی وقوت کا سلسلہ وسیج کرنا شرور گا کے مرکز پراکھا کرلیا جائے ہوئے جہنم میں اس بڑی طرح سے ماخوذ ہے کہ اسے اس سے نجات کی کوئی صورت نظر نہیں آئی۔ اس نے اپنے فود ساختہ نظام ہائے حیات کو ایک آئی کرکے آز مالیا ہے اور ہر تجربے کے بعدوہ کوئی صورت نظر نہیں آئی۔ اس نے اپنے فود ساختہ نظام ہائے حیات کو ایک آئیک کرکے آز مالیا ہے اور ہر تجربے کے بعدوہ ہے ساختہ پکار آھتی ہے کہ

حلاش جس کی ہوہ زندگی نہیں ملتی

يمينيس' بكسهرنيا تجربها النقائم كي مشكلات مي الجهادية البياراس وقت ساري ونيار جبب انداز كي مايوي جهائي موتي ب-

وہ ہر دُورے اٹھنے والی گرد کو ہوئی حسرت سے دیکھتی ہے کہ شاید اس میں وہ'' شاہسوار'' چھپا ہوا ہو جو اس کے مصائب ومشکلات کا خاتمہ کر دے لیکن اس کے بعد پھر مایوں ہوکر بیٹے جاتی ہے کہ اے اس گرد میں راہنما کی جگہ راہزن وکھائی دیتے ہیں۔ان حالات میں اگر کسی ملک کے مسلمانوں نے خدا کے اس نظام ربوبیت کو مملی شکل میں دنیا کے سامنے چیش کر دیا تو وہ یقین ما نیس کہ ماری دنیا کی امامت ان کے حصہ میں آجائے گی اور جنت سے نکلا ہوا آ دم' جو آج اس طرح مبتلائے تم واندوہ' جیران و پریشان مارامارا پھرر ہاہے' پھرے جنت میں چھنے جائے گا۔

اس مقام پراس حقیقت کا سمجھ لینا ضروری ہے کہ نظام ر بوبیت نہ تو انفرادی طور پر قائم کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی کسی پارٹی کے ذریعے ۔ اس کا قیام صرف ایک مملکت کر سمجھ لینا ضرور پائے۔ ایس ایک ایسا معاشی نظام قائم کرے جس میں کوئی فردا پئی بنیادی ضرور پائے زندگی سے محروم ندر ہے پائے۔ یہ مملکت انہی کوگوں کی ہو سکتی ہے جوقر آن کریم سے عطا فرمودہ قوانین اور ستعقل اقدار پر یقین محکم رکھے اور دین کوملی صورت میں معشکل کرنے کواپنی زندگی کا فریضہ سمجھے۔ یہ مملکت قرآن کے نظام ر بوبیت کی تجربہ گاہ ہے گی۔ اس کے بعداس نظام سے در خشندہ نتائج ساری دنیا کواپنی طرف تھینج لیس سے۔

# خدا كا آفاقى قانون

بیاتو وہ طریق کا رہے جس سے نظام رہوبیت انسانوں کے باتھوں سے قائم ہوتا ہے لیکن اگرانسان اس کے قیام میں کوشش نذکریں تو بھی بیضدا کے آفاقی قانون کے مطابق جے عام طور پر زیانے کا تقاضا کہا جاتا ہے ایک ندایک دن قائم ہوکر رہے گا ۔ لیکن خدا کا آفاقی قانون (انسانی عمر کی نسبت سے ) بڑا ست رفقار ہے۔ آپ کا نئات کے نظام ارتقاء رہے گا ۔ لیکن خدا کا آفاقی تانون (SPECIES) میں ایک ذرای تبدیلی کے لئے ہزار ہاسال لگ جاتے ہیں۔ اس لئے قرآن میں ہے کہ خدا کا ایک دن ہزار ہزار اور پچاس بچاس ہزار سال کا ہوتا ہے '(ویکھے 22:47 نیوبیت کے قیام میں معلوم کتنا عرصہ لگ جائے۔ اس دوران میں انسانیت مصیبتوں اور آفاقی قانون کے مطابق نظام رہوبیت کے قیام میں معلوم کتنا عرصہ لگ جائے۔ اس دوران میں انسانیت مصیبتوں اور مشققوں کے جس جہم ہے گزرے گی وہ ظاہر ہے۔ لیکن اگرائی آفاقی قانون کے ساتھ انسان کی رفاقت شامل ہوجائے تو ہزار ہزار سال کا بچی عرصہ سے گزرے گی وہ ظاہر ہے۔ لیکن اگرائی آفاقی قانون کے ساتھ انسان کی رفاقت شامل ہوجائے تو ہزار ہزار سال کا بچی عرصہ سے گزرے گی وہ ظاہر ہے۔ لیکن اگرائی آفاقی قانون کے ساتھ انسان کی رفاقت شامل ہوجائے تو ہزار ہزار سال کا بچی عرصہ سے گزرے گی ہوجاتا ہے۔

# انساني رفافت

قرآن میں ہے کہ مفاد پرستانہ ذہنیت کے لوگ غداق اڑاتے ہیں کہ وہ تباہی اور ہربادی کہاں ہے جس سے تم ڈرارہے ہو؟ خدا کا وہ عذاب کب آئے گا؟ جس انقلاب کاتم ذکر کررہے ہؤوہ آتا کیوں نہیں؟ وکیٹنٹٹے لوکٹک پالْمکڈ اپ [47 : 22] ۔ جواب

انبان اپنی زندگی میں فطری عملِ ارتقاء کے خلاف چلتا ہے۔ وواس کا انتظار نہیں کرتا کہ حوادث عالم اپنے طریق پراس کے مقصد کی سمت چلیں ۔ ندبی وہ زمانہ کا انتظار کرتا ہے کہ وہ اس کا سازگار ہو۔ وہ حوادث کو مجبور کر دیتا ہے کہ وہ اس کے مقابق اپنا پروگرام کے مطابق چلیں۔ وہ جس چیز کی خواہش کرتا ہے اس کے مطابق اپنا پروگرام مرتب کر لیتا ہے اور پھر عملِ تخلیق سے اپنا سازگار بنالیتا ہے ۔ ۔۔۔۔۔ جو پھھاس کا ننات میں انسان کے ہاتھوں سے وجود میں آیا ہے فطرت کا عملِ تخلیق وارتقاء اسے کروڑ وں برس میں بھی پیدائیس کرسکتا تھا۔

# قرآنی تصورات کوز مانه خود قبول کرر ہاہے!

آپ دیکھے کہ اس ہزارسال کے عرصہ میں خلط تصورات کس طرح ایک ایک کرے پیچھے ہٹتے گئے اوران کی جگہ ہی تصورات (یا ان تصورات سے ملتے جلتے تصورات) آہت آہت مسلط ہوتے چلے گئے ۔ مثلاً قرآن نے کہاتھا کہ ملوکیت (KINGSHIP) کا فظام باطل کا نظام ہے۔ کسی انسان کوجن حاصل نہیں کہ کسی دوسرے انسان پرحکومت کرے۔ انسانی معاملات کاحل با ہمی مشاورت سے ہوتا چاہئے۔ آپ ویکھئے کہ ونیا کس طرح کشاں کشال اس انقلاب کی طرف چلی آ ربی ہے۔ اگر چد ونیا بھی مشاورت سے ہوتا چاہئے ہوتر آن نے متعین کی تھی ۔ لیکن بایں ہمداس کا ہرقدم شہنشا ہیت کے بت کوتو ڈکر شورائیت کی طرف انھور باہے۔

پھراُس نے کہاتھا کہ پیشوائیت کا ادارہ باطل کی بنیا دوں پر قائم ہے۔خدااور بندوں کے درمیان کمی ذریعے اور واسطے ک ضرورت نہیں ۔ آپ دیکھئے کہ دنیا ہے کس طرح پیشوائیت کا خاتمہ ہور ہاہے۔

اُس نے کہاتھا کہ غلامی (SLAVERY) تورج انسانی کے ماتھے پر کانگ کا ٹیکہ ہے۔خدانے ہر فرزند آ دم کوایک جیسا پیدا کیا ہے اور ہرآ دی آ دمی ہونے کی جہت سے مستحقِ تھریم ہے وکھٹ گڑھٹا کیٹی اُدکھ (17:70) آپ نے دیکھا ہے کہ ونیائے کس طرح غلامی کولعنت قرار دے کرمٹایا ہے۔

اس نے کہا تھا کہ رنگ نسل زبان وطن (قومیت) کی تفریق تقسیم بکسر باطل ہے۔ تمام نوع انسانی ایک عالمگیر براوری ہے۔ساری و نیا کے انسان امت واحدہ کے افراد ہیں۔ آپ و کھے رہے ہیں کہ ونیا کس طرح رفتہ رفتہ ای تصور کو اپنانے کی فکر کر رہی ہے۔

بیسب کچھ خدا کے کا کائی قانون کی زوسے ازخود ہور ہا ہے۔ یہی ہے وہ قانون جے قرآن سنة اللہ کہر کر پکارتا ہے (اور جے اقبال ' فطرت کے لطیف اشاروں ' سے تعبیر کرتا ہے )۔ یہی وہ قانون ہے جواس امر کافیصلہ کرتا ہے کہ دنیا ہیں کون سا نظر یہ تصور یا نظام باقی رہنے کے قابل ہے اور کون سامٹ جانے کا مستحق (13:39) ۔ بیرقانون آ ہستہ آ ہستہ بتدرت گا لیے حالات بیدا کرتا رہتا ہے جن کی رُوسے تخر بی بی تا تج کے حامل تصورات ان کی جگہ لیتے جاتے ہیں اور تغییر کی تنائج کے ضامن تصورات ان کی جگہ لیتے جاتے ہیں اور تغییر کی تنائج کے ضامن تصورات ان کی جگہ لیتے جاتے ہیں ۔ قرآن کی ماملیل منفعت کا کی جگہ لیتے جاتے ہیں ۔ قرآن کی اصطلاح میں اس طریق عمل کو''احقاق تی 'اور ابطال باطل'' کہا جاتا ہے (21:18; 8:8)۔ اس قانون کا اصل الاصول ( جیسا کہ پہلے بھی تکھا جا چکا ہے ) ہے ہے کہ باقی وہی رہتا ہے جونوع انسانی کی عالمگیر منفعت کا موجب ہوتا ہے ۔ باقی سب بچوش و خاشاک کی طرح بہ جاتا ہے (13:17) ۔ یہی وہ'' شجر طبیب' ہے جس کی جڑیں یا تال میں ہوتی ہیں اور شاخیس بام فلک کو چوشتی ہیں (21:24) ۔

اسی قانون کے مطابق کر آن نے کہا ہے کہ سرمایہ پرسی کا مفاد پرستانہ نظام باطل کا نظام ہے۔اس لئے یہ باتی شہیں رہ

سکتا۔ باتی وہی نظام رہ سکتا ہے جونوع انسانی کی ربوبیت ومنفعت کا ضامن ہوگا۔ یعنی جس بیں انسان کے جسم اوراس کی ذات دونوں کی نشو ونما ہوتی جائے گی اوراس طرح اس کی اس دنیا کی زندگی بھی خوشگوار ہوجائے گی اور آخرت کی زندگی بھی۔ ظاہر ہے کہ جس طرح قرآن کے چیش کردہ دوسرے انقلابات بتدریج آئے جیں یا آرہے جیں سے معاشی انقلاب بھی آ کررہے گا۔

اس حقیقت کا اعتراف کس طرح ہور ہا ہے اس کا اندازہ اس ایک واقعہ ہے لگائے۔ چند صفحات پہلے امریکہ کے نامور جزیلہ فراس نے جواس نے جواس نے جواس نے انقلاب چین کے متعلق لکھی ہے۔ مغرب کے برنے برنے مدبرین نے اس کتاب کی تعریف کی ہے۔ بیلڈن اس کتاب کے پیش افقا میں لکھتاہے کہ و نیا چین کی مغرب کے پیش افقا میں لکھتاہے کہ و نیا چیان کا بیانی معرب کے پیش افقا میں لکھتاہے کہ و نیا چیان کا بیانی میں امریکہ کی مدد شامل تھی جہاں سے اسے اسلحاور و گرسامان جنگ با فراط ال رہا تھا۔ اس قوت و دولت اور ساز و براق کی موجودگی میں نیا گھ کائی شک کو کس طرح محکست کی گورس و مریز مین چین میں امریکہ چیسی ممکنت کی ودولت اور ساز و براق کی موجودگی میں نیا گھ کائی شک کو کس طرح محکست کی گا ور سرز مین چین میں امریکہ چیسی ممکنت کی بساط سیاست کس طرح الٹ گئی ؟ بیلڈن لکھتا ہے کہ اس تجیرانگیز واقعہ کے اسباب والل دریا ہت کرنے کے لئے دنیا ہے تاب ہے۔ لیکن

نہ تو حکومتِ امریکہ اور امریکی پرلیں نہ ہی امریکہ کے عوام اور ان کے وہ نمائندے جومشرقِ بعید کے تونسل خانوں میں بیٹے ہیں نہ کا روباری علقے اور نہ ہی نو جی اوارے اپنی تکاہ کو اپنے ذاتی یا توی مفادکی تنگ وادی ہے آ کے لے جاتے ہیں تاکہ وہ اہلی چین کے درد آ سمیں اور ٹراز جذبات قلوب تک جا پہنچیں ۔

اس كے بعد بيلڈن لكھتا ہے كه:

ان تمام لوگوں کو (جو اُس انقلاب کی سیح علمت معلوم کرتا جاہتے ہیں ) محد کے ان الفاظ کی یادد لا تا جاہیے جو وہ مکہ کے سوداگروں سے کہا کرتے تھے۔ کہ

كَلَّا بَلُ لَا تُكْدِمُونَ الْيَتِيْمَ وَلَا تَخْتُمُونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ [18-17:89]

نہیں! (تہماری ہلاکت وہربادی کاصل سب ہے کہ) تم یتیم کی عزت نہیں کیا کرتے تھے اور ایک دوسرے کوسکین کی روفی کا انظام کرنے کی ترغیب نہیں دیا کرتے تھے۔

آپ نے فورکیا کہ اس غیرسلم امر کی مصنف کی نگاہ کس طرح قرآن کے ان حقائق تک پیٹی ہے جواس نے چودہ سوسال پہلے میان کئے تھے؟ لہٰذا قرآن کا چیش کردہ معاشی انقلاب آ کردہ گا۔ اس کے متعلق قرآن کریم سے نہایت لطیف اشارات ملے ہیں (جواجے وفت پرحقیقت ٹابتہ بن کرسامنے آتے جا کیں گے)۔مثلاً سورۂ انبیاء میں ہے کہ موجودہ نظام معیشت (جس کی رُوے ایک فروداحد بلاحدود وقیو ڈرزق کے سرچشموں کواپئی ملکیت میں لے لیتا ہے اوروہ اس کے بعد اس کی نسل

من ورامنا المنظل موت رہے ہیں) قرنباقرن سے جلاآ رہاہے بل مَتَعْمَا لَهُو لاَء وَالْمَاء هُمْ حَتْى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُبُو (44: 21) اس سے بدلوگ مجھنے لگ گئے ہیں کہ میمی نظام میج فطرت سے مطابق نظام ہے اور اس کے میجے ہونے کی دلیل بھی میں پیش كرتے ہيں كہ بيا سے زمانے سے چلا آ رہا ہے۔ليكن قر آ ن كہتا ہے (اور ہمارے زمانے كے انسانوں سے بالحضوص كہتا ہے کہ) کیا بیلوگ دیکھنمیں رہے کہ ہمارا کا تناتی قانون ایک غیر مرئی قوت کے زور سے کسی طرح معیشت کے ان لامحدود ورائع كؤان لوگوں كے باتھوں سے چين چين كران كى واتى ملكتو ل كوكم كرتا چلا جار باہے۔ أَفَلا يُدُونَ أَكَا مَأْتِي الْأَرْضَ مُنْقَصَّهَا مِنْ أَطْرًافِهَا [21:44] كيابينين ويكين كربهم معاشى وسائل (ارض) كوان بزے بڑےلوگوں ( أَطْرَافِهَا ) كے ہاتھوں سے كم کرتے جارہے ہیں (اطسراف کے معنی رؤسااورا کابر ہیں )۔اس کے بعدہے کہ کیا بیلوگ (محض اس دلیل کی بنایر کہ موجودہ نظام قرنها قرن سے چلا آرہا ہے اوران کی واتی ملیت میں کوئی تصرف نہیں کرسکتا۔) ہمارے قانون پر غالب آنا جا ہے ہیں أَفَهِمُ الْغُلِيَّونَ [21:44] قِرْ آن كَهَا بِكاب وه دُورگزرگيا۔اب وه زماندآ رباہے جس بيں انصاف كي رُوسے ميزان كھڑي كي جائ كى وتضعُ الْمُوّاذِينَ الْقِسْطَ لِيوَ مِهِ الْقِيْمَةِ فِلاَ تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيَّةً [21:47]-اس ميزان كانتيجه بيه وكاكركس كي منت من كوئي کی تبیس کر سکے گا اور محنت کرنے والے کی محنت کا ذر ہ وز ہ نتیجہ خیز ہوگا۔اس کا حساب سر مابیدوار اور زمیندار نبیس کیا کرے گا کہ محنت كش كا حصد كيا ہے اوراس كا كتنا۔ اس كا حساب وہ معاشرہ كرے كا جوتوا نين خداوندي كے مطابق متشكل ہوگا فيكا تشكير نفش هَيْنَا وَإِنْ كَانَ مِنْفَالَ حَبَةِ قِنْ خَرْدَلِ آتَيْنَا بِهَا "وَكُفِّي بِنَا حَسِينَ [21:47] \_ سورة الرعد من بهي اس حقيقت كودُ برايا كميا ہے اور کہا گیا ہے کہ لوگ بوی بوی بوی محکم تدابیر کرتے رہے ہیں کہ (بیدنظام اس طرح قائم رہے لیکن ) خداکی تدبیر بوی جامع ہے۔ وہ کا میاب ہو کررہے گی (42-41:41)۔ اور ربوبیت عالمینی کا وورآ کررہے گا۔ کین جس طرح ووسرے انقلاب کے ظہور پذریہونے میں (آفاقی قانون کےمطابق) اتنا وقت لگاہای طرح (اگراہے آفاقی قانون کےسپر در کھا گیا تو)اس میں بھی وقت کھے گا (اگر چہ فطرت کے اشاروں سے پچھالیا متر شح ہوتا ہے کہ اس کا زمانداب پچھازیادہ دورنہیں )۔ نیزجس طرح دوسرے انقلابات تک پہنچتے توع انسان کوجا نکا ہشقتوں ہے گزرنا پڑا ہے اس انقلاب تک پہنچے ہیں بھی ای تتم کے جگر سوز مراحل میں سے گزرنا پڑے گا۔ اگرانسان وحی کی بات مان لے ادراس کے پروگرام کوازخودا ختیار کرلے تو منصرف بدكداس على اوراس كے نتيجه كا درمياني عرصه بى بہت كم بوجاتا ہے بلكدانسان تباہيوں اور برباديوں كے بغير منزل مقصود تک جا پہنچتا ہے۔اس کے برعکس اگروہ اپنی فکرے راہیں تراشتا رہے اور ناکام تجربوں میں اپنا وقت اور توانائی ضائع کرتا رب تواے منزل تک پینچنے میں وقت بھی بہت زیادہ لگتا ہے اور رائے میں ہزار ہانا دیدہ مشکلات کا سامنا بھی کرنا پڑتا ہے۔ ا قبال کے الفاظ میں وجی کی راہنمائی انسانی محنت میں بردی کفایت کردیتی ہے۔ فرشتوں نے جس آ دم سے خیر میں آگ کی چنگاریاں اورخون کے چھینٹے دیکھے تھے وہ آ دم وہی تھا جووجی کی را ہنمائی کے بغیرسفرِ زندگی طے کرنا چاہتا تھا۔اس کے برعکس دوسراآ دم وہ ہے جوسفر حیات میں وحی کی راہ نمائی ہے راستہ متعین کرتا ہے۔اس کے متعلق کبددیا کہ فلا تحوق علیہ فروالا فغر

یخڈنڈن (2:38] وہ راستہ کے خوف و خطرے محفوظ وہامون رہے گا۔ نیز رہیجی حقیقت ہے کہ انسان جب کا کناتی قانون کے دیکھ کے نظام راستوں سے بٹتا ہے تو اس کی نگا ہوں کے سامنے تھے راستہ واضح انداز میں نہیں آتا 'وھند لاسائقت سامنے آتا ہے اورا سے واضح اور متعین طور پر سیح راستہ اختیار کرنے کے لئے مزید کدوکا وش کرنی پڑتی ہے جس میں پھرخرابیاں پیدا ہوتی جی اور تاہیاں آتی ہیں (تفصیل اس کی آخری باب میں لئے گی)۔

قرآنی دَور

بہرحال ہم کہدیدرہے نئے کدونیا میں نظام ر بوہیت تو قائم ہوکرر ہنا ہے۔اگراس کوآ فاقی قانون پر چھوڑ دیا گیا تواس نظام تک ویجنچ چینچ 'انسان کواعضا شکن ٹھوکریں کھانی پڑیں گی اور ندمعلوم خون کے کتنے وریااورآ گ کی کتنی خندقیں پارکرنی پڑیں گی قرآن میں ہے کہ

يَأْتُهَا الْإِنْسَانُ إِلَّكَ كَادِحْ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمَالِينَهِ [84:6]

اے انسان! تو خدا کے ( نظام ) ربوبیت تک مہنچ گا تو ضرور کیکن بخت صبر آ زمامشقتوں کے بعد۔

کیکن اگراس نے اپناپر وگرام یمن وسعادت کے ہاتھوں میں وے دیا تواس کا حساب بہت آسان ہوجائے گا قاً گا مَنْ اُولِی کِنْکَ یَجَیْنِیْہ وَ فَسُوْفَ یُجَاسَبْ جِسَانًا بَیْنِیْرًا [8-7: 84]۔ جوتو تیں اس معاشرہ کے قیام میں حائل ہوں گی انہیں راستہ ہا وہ یا دیا گا می گا۔ فلام ہوں گی انہیں راستہ ہا دیا جائے گا۔ فلام سرمایہ داری ہو یا روس کا فلام ہنا دیا جائے گا۔ فلام سرمایہ داری ہو یا روس کا فلام اشتراکیت سے قرآنی فلام کے راہتے میں روک ہے۔ اس لئے کہ وجی کی روشی نہ اس کے ہاں ہے نہ اس کے پاس۔ اس لئے قرآنی فلام ربوبیت اِن دونوں فلاموں کوان کی جگہ ہے ہٹا کرقائم ہوگا۔ وہ ان میں سے کسی ایک سے مفاہمت بھی نہیں کرسکتا۔ ایک کرسکتا۔ اس کی ایک سے مفاہمت نہیں کرسکتا۔ لیکن یہ فلام یقینا قائم ہوکر رہے گا۔ وہ ایا کی کوئی طافت اس کاراستہ روک نہیں سے تی باطل سے مفاہمت نہیں کرسکتا۔ لیکن یہ فلام یقینا قائم ہوکر رہے گا۔ وہ یا کی کوئی طافت اس کاراستہ روک نہیں سکتی۔

شب گریزال ہوگی آخر جلوہ خورشید سے سے جہال معمور ہو گا نغیر توحید سے

- Russell, B. (1946) A History of Western Philosophy and its Connection with Political and Social Circumstances from the Earliest Times to the Present Day. London: George Allen & Unwin .p.33
- Mandeville, Bernard (1732) The Fables of the Bees, or, Private Vices, Publick Benefits (sixth edition) London: J. Tonson. p328
- Townsend, Joseph (1786) A Dissertation on the Poor Laws: By a Well Wisher to Mankind 1971 reprint. London: University of California Press Ltd, p.23, 27
- Carr, Edward H. (1951) The New Society 1957 reprint, Massachusetts: Beacon Press, p.41
- Paul, L.A. (1971) The Meaning of Human Existence. Westport, Conn.: Greenwood Press. p.157-8

# گیارهوان باب



#### کس نباشد در جهان مخارج کس کشتر شرع مبیل این است و بس

گذشتہ اوراق میں نظامِ ربوبیت کے تفصیلی گوشے آپ کے سامنے پھیلی ہوئی شکل میں آ پچکے ہیں۔ چونکہ پھیلی ہوئی تفاصیل ذہنِ انسانی میں بالعموم ذراد رہے محفوظ ہوتی ہیں اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان تفاصیل کالخص تمثی ہوئی شکل میں بھی پیش کردیا جائے تا کہ جو بچھ کہا گیا ہے اس کا مفہوم' کتاب ختم ہونے سے پہلے پھر آپ کی نگاہوں کے سامنے آجائے۔

انسان ٔ دو چیز وں کا نام ہے۔ایک ہے اس کا جسم اور دوسری چیز ہے اس کی ذات ،خود کی اُنا ،نفس اس کا جسم توانین کے مطابق کندہ ہے مطابق کام کرتا ہے اور ایک دن اُن بی تو انین کے مطابق زندہ ہے اور نہ کام کرتا ہے اور ایک دن اُن بی تو انین کے مطابق زندہ ہے اور نہ بی طبعی تو انین کے مطابق زندہ ہے اور نہ بی طبعی تو انین کے مطابق اس کی موت واقع ہوگی۔اس میں حیات جاوداں کی صلاحیت رکھ دی گئی ہے لیکن زمان ومکان کے موجودہ تقاضوں کے مطابق اُسے اپنی تو انائیوں کے اظہار اور انہیں بروئے کار لانے کے لئے جسم کی ضرورت ہے۔لہذا اُنسان کے لئے جسم کی مردرت ہے۔لہذا اُنسان کے لئے جسم کی مردری ہے۔

جہم کی پرورش (حیوانی جبلت یا)عقل کے سپردگ گئی ہے۔اس کے لئے عقل اپنا فریضہ بھتی ہے کہ سامانِ زیست زیادہ سے زیادہ سمیٹے اوراً ہے جمع رکھے۔ یعنی عقل کا کام''لینا'' ہے۔

کیکن انسانی ذات کی تربیت کے لئے قانون یہ ہے کہ وہ جس فقد را پٹی قونوں کوعام کردے گی اس فقد راس میں استحکام پیدا ہوگا۔ بعنی انسانی ذات کا کام'' دیتا'' ہے۔

المناش

لہذا عقل اورانسانی ذات کے نقاضوں میں تعناد ہے۔ای تعناد سے ان دونوں میں مقلق پیدا ہوتی ہے۔اس مقلق کاحل انسانی زندگی کاسب سے بڑا مسئلہ ہے۔ ایک گروہ نے اس کاحل بیسوچا کہ انسان اپنی توجہ صرف تربیت ذات پر مرکوز کر دے اور عقل کے نقاضوں کو بیامال کرتا جائے۔ اس نے کہا کہ تربیت ذات کا رازجہم کے فنا کر دینے میں ہے۔ بیگر دہ روحانیین یا تہ جب پرستوں کا گروہ کہلاتا ہے۔ دوسرے گروہ نے کہا کہ انسانی ذات کوئی چیز ہیں انسانی زندگی کا مقصود جسم کی پرورش ہے اس لئے عقل کو اپنے فریضہ کی ادائیگی میں بے باک چھوڑ وینا چاہئے۔ بیگروہ مادیمین یا میکا کی تصور حیات کے حاملین کا گروہ کہلاتا ہے۔ قرآن نے کہا کہ بیدونوں نظر سے قلط ہیں۔ انہوں نے اس کھٹکش کا جوال تجویز کیا ہے دہ خالب کا شاعران جل ہے جس میں اس نے اپنے محبوب سے کہا تھا کہ

> غلط ہے جذب ول كا شكوہ ديكھو جرم س كا ہے ند كھينچو كرتم اينے كوكشاكش درمياں كيوں ہو؟

یس تہیں اپنی طرف تحینچتا ہوں ہم تھینچ کر چلے آو کشائش فہم ہوجائے گی۔ یعنی ایک گروہ نے عقل سے کہد دیا کہم جسم کے مقاضوں کا خیال چھوڑ وؤ کشائش فہم ہوجائے گی۔ دوسرے گروہ نے نفس انسانی سے کہد دیا کہم اپنی ہستی کا تقاضا چھوڑ دؤ کشائش کا علاج ہو جوڑ وؤ کشائش فہم ہوجائے گی۔ دوسرے گروہ نے نفس انسانی سے کہد دیا کہم اپنی تقاضا جھوڑ دؤ کشائش کا علاج ہو جسم کی سے ورش اور تگہداشت کونظرا نداز ذات کو اپنی تربیت اور اپنی تو انائیوں کے اظہار کے لئے جسم کی ضرورت ہے۔ اس لئے جسم کی برورش اور تگہداشت کونظرا نداز نہیں کیا جاسکتا۔ دوسری طرف اُس نے کہا کہ اصل مقصور اُنسانی ذات کی تربیت واستحکام ہے جسم اس کا صرف ذریعہ ہے۔ ذریعہ کومقصد بنالیتا اور اصل مقصد کونظرا نداز کردیتا مقیقت سے چشم پوشی اور بہت بروی جمافت ہے۔ دندگی کا صحیح پروگرام بیہ کے مقتل کے نقاضے بھی پورے ہوتے رہیں اور اس کے ساتھ تربیت واستحکام فرات کا مقصد عظیم بھی حاصل ہوتا چلا جائے۔ اقال کے الفاظ ہیں:

غربیاں را زیرکی ساز حیات شرقیاں را عشق راز کا کتات زیرکی از عشق گردد حق شناس کار عشق از زیرکی محکم اساس عشق چوں با زیرکی جمبر شود نقشبند عالم دیگر شود خیر و نقش عالم دیگر بند عشق را با زیرکی آمیز دہ

قرآن کی ساری تعلیم کا ماحصل یہی ہے۔ بینی ایسا پروگرام جس سے عقل کے تقاضے بھی پورے ہوتے ہوجا کیں اوراس کے ساتھ تربیت واسٹیکام ذات بھی سرانجام پاتی چلی جائے۔ قرآنی نظام

قرآن نے کہا کہ جب تک افرادالگ الگ رہیں گئے ہرفردی عقل اپنے اپنے مفاد کے تحفظ کے لئے کوشاں رہے گ۔ اس کالازی نتیجہ باہمی مفاد کا تصاوم فلہٰذ ا استفل فساد ہے۔ اس تصادم مفاد کاحل بیہ ہے کہ افراد کواپئی ضرور یات زندگی کی بہم رسانی کی فکر آپ نہ ہو۔ تمام افراد کی ضرور یات زندگی (رزق) کی فراہمی کی ذمہ داری معاشرہ پر ہو۔ اس طرح تمام افراد معاشرہ ایک گھرانے کے فرد بن جا کیں۔

> آب و نانِ ما ست ال یک ماکده دودهٔ آدم "کَنَفْسِ وَّاجِـدَه" (اتَبَالُّ)

ظاہرہے کہاس اندازیرورش کے لئے 'رزق کے سرچشے افراد کی ملکیت میں رہنے کی بجائے' معاشرہ کی تحویل میں رہیں گے۔ اس لئے اس نے کہددیا کہ''ارض'' (سامان معیشت) پرانفرادی ملکیت نہیں ہوسکتی۔

> حق زمین را جز متاع ما ند گفت این متاع بے بہا مفت است مفت (اقبالؓ)

جب افراد معاشرہ کوان کے اور ان کی اولا د کے سامانی زیست کی طرف سے اس طرح بے فکر کردیا گیا تو عقل کے تفاضوں کو اسکیسن ہوگئی۔ اب بہی عقل فر دِمتعلقہ کے مفاد کے تحفظ میں ہراساں و پر بیٹاں رہنے کے بجائے انسانی ذات کے فیصلوں کو ہروئے کارلانے کا ذریعہ بن گئی۔ بعنی اس طرح عقل''خود بین' ہونے کے بجائے''جہاں بین' ہوگئی۔ نبی اکرم کے ارشاد کے مطابق' اب' ابلیس مسلمان ہوگیا''۔ اب اس کا کام فرد کے مفاد کے تحفظ کے بجائے' پوری نوع انسانی کے مفاد کا تحفظ قرار یا گیا۔ اب انسانی ذات کے راستے میں کوئی رکا وٹ ندرہ بی کہ وہ اپنی تو انا نیوں کو''دیئے'' میں صرف کر دے۔ اب '' لینے'' کا سوال بی باتی ندر ہا۔''دیئے'' سے مرادیہ ہے کہ انسان کے تمام تخلقی کارنا ہے اور ان کا ماحصل' دوسروں کی نشونما اور ارتفاع انسان سے نام خرو ہوگا ہو ہوگا۔ ارتفاع انسان بوگا۔ ارتفاع انسان بوگا۔ ارتفاع انسان بوگا۔ کا ماحور ہوگا اور تمام افرادِ معاشرے میں افراد کی ذاتی ملکیت کا کوئی سوال بی پیدائیس ہوگا۔ ہوٹر د کی تمام ضرور بات زندگی کا کفیل معاشرہ ہوگا اور تمام افرادِ معاشرہ کی استعداد' بہیو دگی کے لئے وقت ہوگی۔

#### صبغته الثد

بیہ وہ پروگرام جس سے عقلِ انسانی کے تقاضے بھی پورے ہوجا کیں گے اور تربیت و ذات کا مقصد عظیم بھی حاصل

ہوجائے گا۔ بیدو کیفنے کے لئے کہ انسانی ذات کی تربیت (نشو ونما) کس حد تک ہوچکی ہے بیدد کینا ہوگا کہ وہ کس حد تک (علیٰ حدیشریت) صفات خداد ندی ہے ہم آ ہنگ ہوچکی ہے۔اس کا نام قرآن کی اصطلاح میں خدا کے رنگ میں رنگے جانا ہے۔ جینفی اللہ و کمن آخسن میں اللہ جینفی آ (2:138)۔

> مرد حق از حق بگیرد رنگ و بُو مرد حق از حق پذیرد رنگ و بُو

خداکی ان صفات کاعلم صرف بذرید و حق موسکتا ہے۔ قرآن میں ان صفات کاتفصیلی ذکر ہے۔ اس لئے تربیت ذات انسانی کے پر کھنے کا معیار قرآن ہے۔ کے پر کھنے کا معیار قرآن ہے۔

# قرآن كالمنتجي

ال متم كے معاشرے كى تفكيل جس ميں

(i) تمام افراد کی ضرور بات زندگی کا نفیل خود معاشره بور

(ii) سمی فردکی ذاتی ملکیت کاسوال بنی پیدانه جو اوراس طرح

(۱۱۱) عقل کے نقاضوں کی تسکین کے بعد انسان پورے جذب وانہاک سے نوع انسانی کی بہبودگی میں مصروف ہوجائے ادراس سےاس کی ذات کی تربیت واستحکام ہوتا جائے

قرآن کامنٹی ہے۔ لیکن وہ اس منٹی تک بتدریج پہنچا تا ہے۔ صدقہ وخیرات کی ترغیبات اور لین وین کے ضوابط اور وصیت و میراث کے متعلقہ احکام'اس عبوری وور سے متعلق ہیں جس سے گزر کرمنٹی تک پہنچنا ہوتا ہے۔ لیکن اس عبوری وور سے متعلق احکام اور پروگرام میں بھی ہرقدم کا رُخ اُس منٹی کی طرف افستا ہے۔ اس طرح اس عبوری دور سے گزرتے گزرتے ہے۔ متعلق احکام اور پروگرام میں بھی ہرقدم کا رُخ اُس منٹی کی طرف افستا ہے۔ اس طرح اس عبوری دور سے گزرتے گزرتے ہے۔ معاشرہ از خود اس منٹی تک جا پہنچتا ہے۔ میں خدا کی صفت رب العالمینی (تمام نوع انسانی کی ربوبیت) کا مظہر تامہ ہوگا۔ اس معاشرہ کے قیام کے لئے قرآن نے تعصیلی پروگرام دے دیا ہے۔ اس کی بنیادی کڑی ہیہے کہ انسان کو حتی اور پہنتہ بھی ہوگا۔ اس معاشرہ کے قیام کے لئے قرآن نے تعصیلی پروگرام دے دیا ہے۔ اس کی بنیادی کڑی ہیہے کہ انسان کو حتی اور پہنتہ بھین ہوگہ:

- (i) انسانی زندگیجیم کی پرورش (مفادِ عاجلہ) تک محدود نہیں ۔ننسِ انسانی میں بیصلاحیت موجود ہے کہ وہ حیاتِ جاوداں حاصل کرے۔زندگی ایک جوئے رواں ہے جس کا خاتمہ موت کے ساتھ نہیں ہوجا تا ۔لبنداانسان کی ٹگاہ قریبی مفاد کے ساتھ مستقبل (آخرت) کی خوشگواریوں پر بھی وہی جائے۔
- (ii) نفسِ انسانی کی تربیت (نشوونما) معموم بیب کراس میں (علی حدیشریت) صفات خداوندی (اساء الحسلی) کی نمود

زياده سے زيادہ ہوتی جائے۔

(iii) نفسِ انسانی کی تربیت کاراز'' دینے'' میں ہے۔ بینی اس میں کہ وہ اپنی صلاحیتوں کوئس حد تک نوع انسانی کی عالمگیر ربوبیت اورمحسن کا نئات میں اضافہ کے لئے وقٹ کرتا ہے۔

جب افراد کے دل میں اس میں کا یقین (ایمان) پختہ ہوجائے تو اس کی زندگی کی تمام حرکات وسکنات سے اس کا مظاہرہ ہونا شروع ہوجا تا ہے۔ اور اس سے معاشرہ میں ایسی فضا پیدا ہوجاتی ہے جس سے بیتصور آ کے بڑھتا چلاجاتا ہے۔ اس فضا میں تمام افرادِ معاشرہ کے قیام کا نام قرآن کی اصطلاح میں تمام افرادِ معاشرہ کے قیام کا نام قرآن کی اصطلاح میں ''قیام صلوق'' ہے۔ بینی ایسا معاشرہ جس میں قوانین خداوندی کا اتباع ہوتا چلاجائے۔ نماز کے وقتی اجتماعات اس فظام کے ضروری اجزاء ہیں۔ اس لئے انہیں بھی قرآن نے اقامت صلوق سے تبییر کیا ہے۔

قیام صلوٰۃ کالازی نتیجہ "ایتائے زکوۃ" بیعی نوع انسانی کی نشو ونما ہوگا۔ لہذا اس نظام کا نقطہ ماسکہ ہے قیام صلوٰۃ وایتائے زکوۃ۔ یکی اسلام کامفہوم ہے۔ لہذا اسلام کی ٹرو سے وہی تصور، وہی نظریۂ وہی نظام قابل جمدوستائش ہے جوۃا نونِ خداوندی کے مطابق نوع انسانی کی عالمگیرر بوبیت کاکفیل ہے آئے۔ ڈیلوزتِ الْعلیمیْن ۔

نجی اکرم نے اپنے رفقاء کی جماعت کی معیت میں عمر بحر کی مسلسل جدو جہد کے بعد اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق اس قرآنی نظام کوقائم فرمایا لیکیں بچھ عرصہ بعد مفاد پرستانہ قوتیں غالب آگئیں اور بدنظام نگاہوں سے اوجھل ہوگیا۔ اب بہی مسلک جے مفاد پرستانہ تو توں نے وضع کیا تھا'اسلآم کے نام سے صدیوں سے مسلمانوں کے ہاں رائج چلا آرہا ہے۔ ہمارا مذہب پرست طبقہ اس اسلام کا جامی اور علمبر دار ہے اور اس کے پاس اس کی سند صرف بیہ کے مید ہمارے اسلاف سے ہم تک متوارث چلا آرہا ہے۔ واراس کے پاس اس کی سند صرف بیہ کے مید ہمارے اسلاف سے ہم تک متوارث چلا آرہا ہے۔ حالا تکہ وین کی سند قرآن ہے جس کی حفاظت کا ذمہ خود خدانے لے رکھا ہے اور جو ہمارے پاس اپنی اصلی شکل میں (حرفاح زفار فرفا ) مسلمانوں کی اس روش کا نتیجہ بیہ کہ یہ خود بھی جہنم کے عذاب میں جتلا ہیں اور ال کے ساتھ باقی دنیا ہمی سکون نا آشا۔

اس جہنمی حالت سے نگلنے کا ایک ہی راستہ ہاور وہ یہ کہ مسلمان اندھی تقلید چھوڑ کر قر آن کے حقائق پرغور کرے اور سوچ کہ خدا کا ضابطہ کس تم کا نظام قائم کرنے کے لئے آیا تھا اور ہم نے کیا کررکھا ہے۔ اس طرح جنت سے نگلے ہوئے آوم کو چھر سے جنت ال سکتی ہے۔ لیکن اگر مسلمانوں نے اپنا ڑخ نہ بدلا اور قر آن کے پروگرام کو اپنی زندگی کا لائح عمل نہ بنایا تو اس نظام کوکوئی اور قوم اپنا لے گی اور وہ کام جوان کے ہاتھوں انجام پانا تھا، کسی اور کی وساطت سے بحیل کو پہنے جائے گا۔ خدا کا تانون نہ کی خاص قوم سے وابستہ ہے نہ کسی خاص ملک ووطن کی صدود میں مقید کو پیٹا الکھنے فی والسکھیوٹی والسکھیوٹ والسکھیوٹ کے استحال کا حدا کا

محفل ما ہے ہے و ہے ساتی است ساز قرآن را نوابا باتی است رخمہ ما ہے اثر اُنتد اگر آساں دارد بڑاراں زخمہ ور دخمہ ما ہے اثر اُنتد اگر آسان دارد بڑاراں زخمہ ور دکر حق از اُمثال آمد غنی از زمان و از مکال آمد غنی در حق از ذکر ہر ذاکر جدا ست احتیاج روم و شام اُو را کجا ست حق اگر از چیش ما بردار دش چیش قومے دیگرے بگوار دش حق اگر از چیش ما بردار دش چیش قومے دیگرے بگوار دش مروش کنند ترسم از روزے کہ محروش کنند آتش خود بر دل دیگر زنند (اقبال اُس)

و كيصيخ قرآن اس باب ميس كس قدرواضح الفاظ ميس تنييه كرتا ب- وه كبتاب ك

هَاَنْتُمْ لَمُؤْلِاءً تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ [47:38]

تم وہ لوگ ہو (جواس ضابطہ پرایمان کے مدی ہو) جو تہریس ہے کہتا ہے کہتم اپنی کمائیوں کونو یٹے انسانی کے بہروڈ کل کے لئے کھلار کھو۔

اورتم كرت كيابو؟

فَيَنْكُوْرَ مِنْ فَيْقِلُ \* وَمَنْ لَيْقِلْ فَإِلَيَّا لَيْقِلْ عَنْ لَلْسِهِ [38:47]

تم سب کھے سیٹ کراہے گئے رکھ لیتے ہو۔ یا در کھو! اس سے تم دوسرول کو تم وم نیس کرتے بلکہ خوداہے آپ کو خداکی نعتوں سے محروم کرتے ہو۔

تم سجھتے ہوکہ چونکہ تم خدا کے ضابطہ پرایمان کے مدتی ہواس لئے خدااہے اس ضابطہ کو بروئے کارلانے کے لئے تمہاراتھاج ہوچکا ہے۔ یکس قدر غلط خیال ہے۔

> وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرُّ أَوُّ لِهِ 47:38] اللَّهُ كَا تَوْنَ تَهَارَا مِمَاحَ نَيْنَ مِمَّ اسْ كَمَاحَ مور

بإدركهو

وَإِنْ تَتُوَكُّوا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرٌ كُمْ "فَعَ لَا يَكُونُوا الْمُفَالُّكُمْ [47:38]

اگرتم (ای طرح) گریز کی را بین تراشته رہے تو وہ تہاری جگہ کوئی اور تو م نے آئے گا اور وہ تو م تہارے جیسی نہیں ہوگ۔ بیہ ہے خدا کا اٹل قانون جونہ کسی کی مقدس آرز وؤں کی رعایت کرتا ہے اور نہ بی کسی کے فریب نفس سے دھوکا کھا تا ہے۔ کیٹس پاکسانی تکٹر وکٹا آمائی آغیل الکیٹی 1231ء مین او تسهاری آرز وؤں کے مطابق ہوتا ہے اور نہ ہی (تمہارے فریقِ مقابل) اہلِ کتاب کی آرزوؤں کے مطابق۔ اس کا قانون ہیہے کہ:

مَنْ يَعْمَلُ سُوِّعًا أَيْنَ بِهِ وَلا يَهِدُ لَهُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ وَلِيَّا وَلا تَصِيرًا [4:123]

جوقوم بھی تاہمواریاں پیدا کرنے والا پروگرام اُفتیار کرے گی وہ اس کا نتیجہ بھٹنے گی۔خداکے قانون کے علاوہ نہ اس کا کوئی جمایتی ہوگاندسر پرست۔

اس کے بھی

و کمن یکٹنل مین المطیاطیت میں ڈکر او اُٹٹی و کو مؤمن فاولیک یک خلون المیکة وکا بطلبون نویزا 124:12] جس قوم کے افراد (مرد موں یا عورت) خدا کے ضابطہ کوائی زندگی کا نصب انعین قرار دیتے ہوئے ہموار یاں پیرا کرنے والے پردگرام پڑمل بیرا موں کے تواس قوم کے جصیص جنت آئے گی اور اس میں کسی تنم کی تجیس کی جائے گی۔ ابتم خودہی سجھ لوکہ

وَمَنْ آحْسَنُ دِينًا قِبَينَ أَسْلُمُ وَجِهَةُ بِلَّهِ وَهُوَ غُيْسِنٌ ..... [4:125]

اس سے بہتر نظام ِ زندگی اور کس توم کا ہوگا جو قانو نِ خداوندی کے سامنے جمک جائے اور توازن بدوش پروگرام کواپنالانگہ عمل بنائے۔

خُلِكَ الدِّينَ الْقَيِّعْرة - بيب محكم اورمتوازن نظام ربوبيت خداوندى-

اس نظام ہے جس متم کامثالی معاشرہ وجود میں آتا ہے اس کی تصویرا قبال نے ان الفاظ میں تھینجی ہے:

ساكنائش در خن شيري چو نوش خوب ردى و نرم خوى و ساده پيش الكر شال به ورد و سوز اكساب دازدان كيميائ آفاب خدمت أو مقصد علم و بنر كار با را سمس نمى سنجد به زر سن ر دينار و درم آگاه نيست اين بتال را در حرم با راه نيست سخت مش دبقال چرافش روشن است از نهاب وه خدايال ايمن است اغررال عالم نه لفكر نے قشوں نے كے روزى خورد از كشت و خون ان فن تحرير و تشير وروغ نے بازارال ز بكارال خروش نے صدا باكی گدايال درو گوش

کس در این جا سائل و محروم نیست عبد و مولا حاکم و محکوم نیست 

# اعتراض \_ بینی آ وازے؟

لیکن جھے اس کا احساس ہے کہ مسلمان اس آ واز پر بہت کم توجہ دے گا۔ اس کا سب سے بڑا اعتراض بیہ وگا کہ بیالک نئی
آ واز ہے۔ بیا لیک ' نیا دین' ہے۔ صدیوں کی محکومی اور تقلید ہے مسلمان کی حالت بیہ وچکی ہے کہ اس کے قوائے فکر وعمل مفلوج ہو چکے ہیں۔ اس کے نزدیک وہی پامال راہیں پڑامن ہیں جن پر بیسینکڑوں برس سے چلا آ رہا ہے۔ نیا تصور' نیا نظریہ'
مثل روش' یعنی ندرت فکر وعمل اس کے ' ند ہب' میں حرام ہے۔ ہرجدت اس کے نزدیک بدعت ہے۔ ہر بدعت گمراہی اور ہر محمراہی جہنم کا موجب (کل بدعة ضلالة و کل ضلالة فی النار)۔ حالاتکہ زندہ قوموں کی شان بیہ

كرميح وشام بدلتي بين ان كي تقدرين

وہ زمانے کے منے نئے نقاضوں کے مطابق اپنے معاشرے میں نیت منے اضافے کرتی جاتی ہیں اور اس طرح ندرت فکرومل سے دن بدن آ سے بردھتی جاتی ہیں لیکن وہی مسلمان جس کی مجھی بیرہالت تھی کہ

برلحظه مموس كانئ آن نئ شان

'' ننی بات' سے اس طرح ڈرتا اور مہم جاتا ہے جس طرح تفس کا خوگر پرندہ تھلی فضا ہے تھبرا تا ہے۔

لیکن ''نی'' اور' پرانی'' کا تصور بھی آیک بجیب چیز ہے!جو چیز آئ نئی نظر آئی ہے جب وہ معاشرہ میں رائج ہوجاتی ہے تو کچھ وفت کے بعد وہی پرآئی ہوجاتی ہے اور جوابھی رائج نہیں ہوتی وہ نئی اور غیر مانوس نظر آئی ہے۔ آج ہمیں قر آئی نظام ر بو بیت بالکل نیا اور غیر مانوس نظر آئے گا۔لیکن ڈراسو چئے کہ قر آن نے کتنے ایسے تصورات پیش کئے تھے جو اُس وفت و نیا کی نگا ہوں میں بالکل نئے اور غیر مانوس تھے لیکن جو آج ساری دنیا کامعمول بن کیکے ہیں۔ کیا بی تصور کہ باوشاہوں کی حکومت غیرانسانی نظام ہے اُس وقت کی و نیا کے لئے ایک بالکل نئی بات نہتی اکیا ہے صور کہ پیدائش کے اعتبار سے تمام انسان مساوی ہیں اور قبائل اور ورٹوں (زاتوں) کی تقسیم غیرانسانی ہے بالکل نیا نظر پرنہیں تھا؟ کیا پیعقیدہ کہ خدا اور بندے کے درمیان کی چیشوا (RRIEST) کی ضرورت نہیں ، بیکسر نیا عقیدہ نہیں تھا؟ کیا پی تصور کہ قبائل اور اقوام کی تقسیم غیرانسانی ہے اس کی جگہ تمام نوع انسانی کو ایک برادری قرار دے کرساری و نیا ہیں ایک ہی آئین رائے ہونا چاہئے نیا تصور نہیں تھا؟ لیکن و بھی کہ ان تمام ''نظ' تصورات کو دنیا نے ایک ایک کر کے تبول کر لیا اور آئی ان بیس سے کوئی تصور بھی نیا اور غیر مانوس نیس رہا نہ مسلمانوں کے قریب لیکن قرآن کے جن تصورات کو ابھی و نیا نے اپنایا نہیں وہ سے اور غیر مانوس نظر آت کے کنز دیک اور انسانی کو معاشرہ فسادی موجب ہوتا ہے۔ معاشرہ کا تعقید ہے کہ ذاتی املاک کی بنیا دوں پر معاشرہ فسادی موجب ہوتا ہے۔ معاشرہ کا تعقید ہے کہ تا تا ہا بی جن اور نیس اور اس کے نا قابلی تبول ان اس نی میں یہ تصور ہی ہے کہ ذاتی املاک کی بنیا دوں پر معاشرہ فسادی موجب ہوتا ہے۔ معاشرہ کا تعقید ہے کہ تمام نوع انسانی کی ربو بہت عام کو مقصود حیات تھی جا جائے۔ اے آج نیا اور غیر مانوس تصور ہی خاتا ہے اور اس بیا بر ہماری طبائع اے تبول کرنے پر آمادہ نہیں ہوئیں ۔ لیکن جب و نیا ہے بھی اپنا لے گی تو بیقسور بھی زندگی کا معمول بن جائے گا۔

کین اس باب میں مسلمان کی حالت بڑی تأسف انگیز ہے۔ اس کا فریضہ بیتھا کہ بیز مانے کے تقاضوں کا انتظار کئے بغیر صحیح نظام زندگی کوخود بھی اختیار کرتا اورا ہے دنیا کے سامنے بھی بیش کرتا کیکن اس کے برتکس اس کی کیفیت ہیہ کہ جب ونیا کو مانے کے نقاضوں ( فطرت کے اشاروں ) کے مطابق کسی تصور کو اپنانے کا قصد کرتی ہے تو بیسب سے پہلے اس کی مخالفت کرتا ہے اور جب اس کی مخالفت کی پرواہ نہ کرتے ہوئے اقوام عالم اسے اختیار کر لیتی بین تو پھر یہ بھی آ ہستہ آب ان کی تقلید میں اس تصور کو قبول کر لیتی بین تو پھر یہ بھی آ ہستہ آب کی تقلید میر بیٹ اس تصور کو قبول کر لیتا ہے۔ یعنی اس نے بہر حال تقلید کرنی ہے امامت نہیں کرنی اور انہوں کو بیتا عرصہ ہوا کہ مغرب نے فطرت کے اشاروں کے مانحت ملوکیت کے خلاف انقلابی آ واز اٹھائی اور اپنے ہاں سے رفتہ رفتہ بادشاہوں کو خما کو رویا۔ لیکن مسلمانوں نے اپنے بادشاہوں کو بدستور سر پر اٹھائے رکھا اور بدستور محراب و منبر سے ان کی تائید و نصرت کی وعائیں مانگنے رہے تا آ تکہ زمانے کے شدید نقاضوں نے خودان کی بادشاہتوں کو الثناشروع کردیا۔

کتناعرصہ ہوا کہ مغرب نے فرہبی پیشوائیت کے خلاف صدائے احتیاج بلندگی اور رفتہ رفتہ اپنے ہاں کی عملی زعدگی سے اس غیرانسانی ادارے کوالگ کر دیا۔ لیکن مسلمان بدستور نملائی و پیری کی مندوں کو بچھاتا رہا اور اب تک بچھائے چلا جارہا ہے۔ بیالگ بات ہے کداب زمانے کی تیز آندھیاں ان کھوکھی مندوں کوخودنہ و بالاکررہی ہیں۔

کتنا عرصہ ہوا کہ اقوام مغرب نے غلامی (SLAVERY) کواپنے ہاں ممنوع قرار دے دیالیکن مسلمانوں کے ہاں ہیہ لعنت ابھی تک چلی آ رہی ہے۔اگر چیاب دنیا کی ندامت کے خیال سے انہیں بھی اپنی اس روش پر پچے جھینپ می ضرور محسوس ہور ہی ہے۔

بعینہ آج یکی حالت مسلمانوں کی ہے۔ بیٹمام تصورات قر آن کے اندرموجود ہیں۔لیکن چونکہ انہوں نے قر آن کو پس پشت ڈال دیا اور ند جب اختیار کر لیا انسانوں کا خووسا خنہ اس لئے اب انہیں بیٹمام تصورات نئے نئے دکھائی دے دہے ہیں اوراس لئے ان کی مخالفت سب سے پہلے ان ہی کی طرف سے شروع ہوجاتی ہے۔

سیجی کہاجائے گا کر آن کی ہے جیزروس اور چین کی اشتراکیت سے متاثر ہوکر کی گئے ہے۔ جہاں تک 'متاثر'' ہونے کا تعلق ہے قرآن کے ایک بنیادی اصول کا مجھ لینا ضروری ہے۔قرآن وہ ضابطہ کھیات ہے جو خدا کی طرف سے تمام نوع انسانی کے لئے قیامت تک کے لئے کمل اور غیر متبدل شکل میں دے دیا گیا ہے۔ انسانی معاشرہ کی کوئی ضرورت اور زندگی کا کوئی نقاضا ایسائیس جس کے لئے اس میں راہ نمائی موجود دنہ ہو لیکن بین عالم ہرہے کہ معاشرہ کی تمام ضرور تیں اور زندگی کے تمام نقاضا ایسائیس جس کے لئے اس میں راہ نمائی موجود دنہ ہو لیکن بینا ہوں زماند آگے بڑھتا جاتا ہے زندگی کے تمام نقاضا سے تعلق میں ہوں زماند آگے بڑھتا جاتا ہے زندگی کے تمام نقاضا سے تعلق میں میں ہوں کی تمام نوع کی میں ہوئی خاص اہمیت حاصل ندھی کوئی نقاضا بعد کے دور میں زندگی کا سب سے بڑا اور عالمگیر نقاضا بن گیا۔ البندا 'قرآئی راہ نمائی کی صورت یہ ہے کہ زندگی کا جو نقاضا اہمیت اختیار کرتا ہے 'اس کے متعلق قرآئی راہ نمائی' اربا ہے فکر ونظر کے سامنے نمایاں ہو کرآجاتی ہے۔ قرآن میں نقاضا اہمیت اختیار کرتا ہے' اس کے متعلق قرآئی راہ نمائی' اربا ہے فکر ونظر کے سامنے نمایاں ہو کرآجاتی ہیں۔ قرآئی ہو کرآجاتی ہے۔ قرآن میں نقاضا اہمیت اختیار کرتا ہے' اس کے متعلق قرآئی راہ نمائی' اربا ہے فکر ونظر کے سامنے نمایاں ہو کرآجاتی ہے۔ قرآن میں نقاضا اہمیت اختیار کرتا ہے' اس کے متعلق قرآئی راہ نمائی' ارباہے فکر ونظر کے سامنے نمایاں ہو کرآجاتی ہے۔ قرآن میں

ہ سئو نوخ النتائی الافاق و فی آنفید خری یکٹیکن کھٹم آگاہ النتی اور 11:53 اس (ارباب علم وبصیرت کو) خودان کی اپنی توم میں اور بین الاقوای (آفاق <sup>4</sup>) زندگی کے تغیرات میں اپنی نشانیاں دکھاتے چلے جا کیں گئے تا آئکہ (رفتہ رفتہ) یہ چیزان پر آشکار ہوجائے کے قرآن کا قانون فی الواقعہ ایک ٹھوں تغیری نتیجہ برآ مرکرنے کا پروگرام دیتا ہے '۔ یہ' نشانیاں' جن سے قرآن کا ایک ایک قانون حقیقت بٹابتہ بن کرسا ہے آجا تا ہے قوموں کی الگ الگ اور بین الاقوامی زندگی کے تعدنی' عمرانی اورنفسیاتی تغیرات ہیں جنہیں زمانے کے تقاضے یا فطرت کے اشارے کہا جاتا ہے۔ اقبال کے الفاظ میں:

صد جہانِ تازہ در آیات اُوست عصر با ویجیدہ در آناتِ اُوست بندہ مؤس ز آیات خدا ست ہر جہال اندر بر اُو چول قبا ست چول کہن گردد جہانے در برش می دہ قرآل جہانے دیگرش

بنابریں،اگراپنے زمانے کے نقاضوں کی حل طلبی کے لئے قرآن میں خور فکر کرنا جرم ہے تو پھر قرآن میں پیجی ہوئی حقیقیں اُبھر کر بھی سامنے نہیں آسکتیں! ہماراز مانہ عصر معیشت (AGE OF ECONOMICS) کہلاتا ہے۔ میں بھتا ہوں کہ قرآن کے مذکورہ صدراصول کے مطابق اس زمانے کے دبحانات خوداس کے متقاضی متے کہ قرآن میں خور کرنے ہے اس کا نظام ربوبیت ابھر کر سامنے آجا تا اور اس طرح اس کی مستور حقیقت مشہودین جاتی ہے۔

یاتی رہا ہے کہنا کے قرآن کی ہے تجیر روس اور چین کی اشتراکیت سے متاثر ہوکر کی گئی ہے سواس متم کی سطی بات وہی کہ سکتا ہے جس نے نہ چین اور روس کی اشتراکیت کا غائز نظر سے مطالعہ کیا ہواور نہ ہی قرآن کے نظام ربوبیت کا۔جس نے ان دونوں نظام ہائے زندگی کا گہری نظر سے مطالعہ کیا ہے وہ جانتا ہے کہ بیدونوں نظام اپنی اصل وبنیاو کے اعتبار سے کس قدر باہمد گرمختلف اور متفائز ہیں۔ بہی وجہ ہے کہ ہیں شروع ہے قرآنی نظام ربوبیت کو پیش کرنے کے ساتھ کمیونزم کا تجزیہ بھی کرتا چلاآ رہا ہوں تا کہ سطح بین نگا ہوں کو بیدو ہو کا نہ لگ جائے کہ اصل کے اعتبار سے بیدونوں ایک ہیں۔ جیسا کہ ہیں نے گذشتہ اوراق ہیں مختصرالفاظ میں بتایا ہے کمیونزم اس مسئلہ کے طل کی تلاش میں ضرور نگلی کین اس تلاش میں اس کی کیفیت ہیں ہوگئی کہ

خواسم بيكال برآرم درجرنشر فكست

وہ چلی جنت کی تلاش میں لیکن انسانیت کو لے گئی جہنم کی طرف ۔ اس کی بنیاد کی غلطی پیتمی (اور بیلازی نتیجہ تھا میکا گئی تصور حیات کا جو مارکس کے رگ دیے میں سرایت کر چکاتھا) کہ اس نے انسان کا سارا مسئلہ" روٹی" میں محدود کر دیا۔ اس نظریہ کے ماتحت انسان" ریل کا انجن" بن کررہ گیا کہ اس کے پیٹ میں ایندھن اور حلق میں پانی ڈال دیجئے تو اس کے سارے تقاضے

<sup>1. &#</sup>x27;'آ فاق''ے خاربی کا نئات اور''انس''ے انسان کی داخلی دنیا بھی مراد لی جاستی ہے۔لیکن انسان کے سامنے جوتغیرات زیادہ محسوس ومر کی شکل میں آتے ہیں دوقو می اور بین الاقوامی تهدن کی زعدگی کے تغیرات ہوتے ہیں۔اس لئے میں نے اس مفہوم کوتر نیچے دی ہے۔ بات دونوں صورتوں میں ایک ہی ہے۔

پورے ہوجاتے ہیں۔ اس کے بعدر بلوے کا آفیسراے جس پڑئی پر بی جائے اللہ وے وہ ڈرائیور کے اشاروں پراندھوں کی طرح دوڑتا چلا جائے گا۔ نداسے یہ معلوم ہوگا کہ میں کیوں دوڑر ہا ہوں نداس کی زندگی کا اپنا کوئی مقصد ہوگا ند منزل ندگوئی افتتیار ہوگا ندارادہ عربحردوسروں کی بچھائی ہوئی پڑویوں پڑدوسروں کے اشاروں کے مطابق دوڑتے رہے اور جب دوڑتے دوڑتے دم توڑد یا تواس انجن کی جگدا کیے اور انجن آگیا اور اس ساری تنگ وتازی قیست وہ ایندھن جواس کے بیٹ میں ڈالا گیا تھا اور وہ پائی جواس کے جائے تا انسان انسان رہتا ہی نہیں مشین کے پرزے بن جاتا تھا اور وہ پائی جواس کے حالی جیتے جا گئے صاحب افتیار دارادہ انسان کو مشین کا پرزہ یار بل کا ایجن بنانے کے لئے کس قدر ہو جو بیس میں بیا ہیکہ موجودہ نسل کے انسانوں کو آئی شیر ایک قدم بھی نہیں چل سکتی ۔ اس مقصد کے لئے کس قدر مرب جرب ہیں۔ پہلا ہیکہ موجودہ نسل کے انسانوں کو آئی شیری جس کے باس دو ایک مرب ہیں ہوئی ہے۔ ایک انسانوں کی جائے کہ وہ انہوں کی بجائے کہ دوہ آئی شرب بی اور دوسراحر بدید کہ آئے والی نسل کو تعلیم اس انداز کی دی جائے کہ دوہ آئی مرب بی (انسانوں کی بجائے) مشین کے پرزے بین کر۔ ان میں اپنی افرادیت اور افتیار دوارادہ کا احساس بی باقی شدر ہے۔

یہ ہے وہ قیمت جو کمیونزم انسان سے روٹی کے بدلے میں وصول کرتی ہے۔ یعنی ایس خدا نانے وہڈ جانے برو

روثی دی ہےاورجان لے لیتی ہے!!

اس کی وجہ بینیں کہ مارکس یا اس کے دیگر رفقائے کاربہ چاہتے تھے کہ غریبوں اور مزودوں کوروٹی کا لایٹے دے کران کا گلا گوٹ دیا جائے۔ اس کی وجہ بینے کہ بیا جائے ہے جوانسانی زندگی کو وضد دیا جائے۔ اس کی وجہ بینے کہ بیا جائے ہیں ہیں ہے جوانسانی زندگی کے تقام تفاضوں کو (جوابیک و دسرے کے ساتھ اس طرح گھے ہوئے ہیں کہ ایک کو دوسرے سے الگ کیا ہی نہیں جا سکتا) خسن کارانہ توازن کے ساتھ پورا کرتا جائے ۔ تنہاعقل انسان کے تناف کوشوں کو دیکھ تھے ہوئے ہیں کہ ایک کو دوسرے سے الگ کیا ہی نہیں جا سکتا) خسن ہی نہیں سکتی۔ اس لئے جب وہ اس کا ایک تقاضا پورا کرنے کی کوشش کرے گی تو سو تقاضوں کا گلا گھٹ جائے گا۔ اس کے برکس وقتی انسان کوتما اور پیس دی کے جب اس لئے اس کے تقاضوں کی روحے دیا ہوا نظام انسانی زندگی کے تمام تقاضوں کو پورا کرسکتا ہے۔ انسان کی مشکل مینیس دی کہ وہ وزندگی کے تخلف تقاضوں کو پورا کرسکتا ہے۔ انسان انجر کرسا صف آئے در ہے۔ اس لئے اگران چھڑ یوں کو جوشا ہراہ تا تاریخ کے مخلف او دار میں اس کی زندگی کے مخلف تقاضی انجر کرسا صف آئے در ہے۔ اس لئے اگران چھڑ یوں کو جوشا ہراہ تا تاریخ کے مخلف اور اس کی روح کی ایس ان خام کا سراغ نہیں اس کی مشکل میر بی ہوجائے قرآن نے یہ دوکوئ نہیں کیا کہ میں ایک ایک حقیقت کا چھو دیا ہوں جوان جا ہے کہ میں ایک ایس انظام بتا تا ہوں جوان تمام تقیقت کا چھو دیا ہوں جوان جا ہے کہ بین ایک ایس انظام بتا تا ہوں جوان تمام تھیتقوں کو جوں جوان جا کہ بین آئی ہوں جوان تمام تھیتقوں کو

سچا کر کے دکھائے گا جوتمہارے پاس آئی تھیں مصدِقا آلیا مُعَلَّمُه [2:41]۔انسان کوایک ایسے بی نظام کی تلاش تھی اوراس تلاش میں وہ بڑی طرح نا کام رہاتھا۔ بیدنظام قرآن نے دیا اوراس دعویٰ کےساتھ دیا کہ اس کی مثیل ونظیر پیدا کرناانسانی عقل کے بس کی بات نہیں تھی۔ یہی وہ نظام ہے جس میں ہرفر دِمعاشرہ کی طبیعی ضرور یات بھی پوری ہوجاتی ہیں اوراس کی ذات کی محیل بھی ہوجاتی ہے اور یہی مقصو دِ انسانیت ہے۔ بینظام قرآن کے سواکہیں نہیں ملےگا۔

حقیقت ہیں کو انسانی فکر زیانے کے تقاضوں سے مجبور ہوکر می حیات است کی اتاقی میں ہاتھ پاؤں ضرور مارتی ہے کین وہ فورا اس راستہ تک نہیں تینی جاتی ہوں ہے۔

اس راستہ تک نہیں تینی جاتی ہاں کے سامنے صرف بگڈ نڈیاں آئی ہیں جو ہڑے تی وشم کھانی 'کوہ وور یا کوعیور کرنی 'بڑے ہوں دور شاہراہ (صراط مستقیم) میں جا کرمتی ہیں اور ہی تھی نہیں ہوں ہے بھی زندگی کے کسی ایک نقاضے کے متعلق ہوتا ہے 'تما آلا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہ ایک نقاضے کے متعلق ہوتا ہے 'تما آلا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہ تھی کی راہ نما تی زندگی کے کسی ایک نقاضے کے متعلق ہوتا ہے 'تما آلا اللہ اللہ اللہ اللہ ہوتا ہے جس سے وہ راست کی پڑ بیتے گھاٹیوں کے تمام فقاضوں کو میانے کا بمیشہ خطرہ ہوتا ہے ) محفوظ ومصنوں نگل جاتا ہے فلا تھوٹی تھائی ہوگر کے اور اندان کی بر ہوتا ہو توں ہوتا ہے کہ کورانسانی نے زبانے کے تقاضوں سے مجبور ہوکر جوراستے افقیار کے ان میں تن وباطل ملے جلے رہے 'قتاضوں سے جبور ہوکر جوراستے افقیار کے ان میں تن وباطل ملے جلے رہے 'قتاضوں سے جبور ہوکر جوراستے افقیار کے ان میں تن وباطل ملے جلے رہے 'قتاضوں کے بیکوشش فلط سامنے جسیور ہے کا تقاضوں کے بیکوشش فلط سامنے جوران کی بیکوشش فلط سامنے ہور ہوگر کی راہ نما تی ہے گئی است کی جبور ہوت سے دور ہے اور مختلف تجربی کی اس میں جبور ہوت سے دور ہے اور مختلف تجربی ہوگر آن کی سے گزر رہا ہے ۔ اگر آس وقت زبانے کے فقاضوں کے بیش نظر روسوکی بجائے کوئی ایسا صاحب فکر آگے براحتا ہو تر آن کی روش میں تھو جو اس وقت ہور ہے تقاضوں کے بیش نظر روسوکی بجائے کوئی ایسا صاحب فکر آگے براحتا ہو تر آن کی میں میں بھی جورب سے کے فلط تصور کی بھونے جو اس وقت جو اس وقت جو اس وقت بھی میں میں میں بھی کی است پر بھی جا بھی تھی اور زندگی کے دوسرے نقاضے جو اس وقت جو اس وقت جو اس میں بھی جورب ہوتا ہے۔

ای طرح عصرِ حاضر کے تقاضوں سے مجبور ہوکڑ مارکس اور اس کے رفقاء نے بھی سیجے راستے کی تلاش کی کوشش کی اور ان کی اور ان کی متواز ن راہ ) تکھر کر اُن کے سامنے نہ آ سکی ۔ ان کی فکر انہیں راستے کا وحند لا سانصور و ہے سکی لیکن صراطِ متنقیم (زندگی کی متواز ن راہ) تکھر کر اُن کے سامنے نہ آ سکی ۔ ان کی تکابیں ' مساوات شکم' میں الجھ کررہ گئیں' انسانی ذات کے غیر متنائی تقاضوں کو بے نقاب نہ در کھے تیں ۔ اگر اُس وقت ان کی جگہ کوئی الی فکر آ گے بڑھتی جو تر آ ن کی روشی میں اس مسئلہ کا حل طلب کرتی تو دنیا اِس وقت تک بھی کی نظام ر بو بیت کو اختیار کر چکی ہوتی ۔ یہ کام مسلمان و تی کی روشی میں خدا کی زندہ کتاب رکھتے ہیں ۔ لیکن اگر مسلمان و تی کی روشی میں و نیا کی راہ نمائی نہ کریں تو فکر انسانی کے لئے اس کے سوا چارہ کیا ہے کہ وہ اپنی کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی وششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوششوں سے راستے کا سراغ لگاتی رہے ۔ اس کی یہ کوشش بہر حال اُس قوم کی روش سے تو بہتر ہے جو نہ خدا کی وئی سے کام لے اور نہ بی مقل کی روشتی ہے ۔

کیکن جب خدا کی وقتی سامنے آجائے تو پھر عقلِ سلیم کا نقاضا یکی ہے کہ وہ اپنی حدود (LIMITATIONS) کا احتراف کرکے وقتی کی راہ نمائی میں صراطِ متنقیم پر چل نظے۔ اس کی بیروش انسانیت کو اس جنت کی طرف لے جائے گی جس کی بہاروں پر بھی خزاں نہیں آسکتی ( تجنوبی ہون تختیکا الاکٹائی ) اور جس میں پہنچ کر انسان کو کسی تم کا خوف و ٹرزن باتی نہیں رہ سکتا۔
میں نے بیکوشش کی ہے کہ قرآن جس نظام کو انسانی زندگی کے نقاضوں کے لئے بطور ایک پھل حل کے تجویز کرتا ہے اسے عصرِ حاضر کے سامنے چش کر دول اس امید کے ساتھ کہ وہ اپنے ذاتی امیال وعواطف سے الگ ہٹ کر علی بصیرت اور تاریخی شواہد کی روثن میں اس پر غور کرے۔ اور اس طرح اگر وہ اس نتیجہ پر پہنچ کہ اس میں واقعی انسانیت کے مصائب کا حل توثیدہ ہے تو اس پر عملا تجربہ کرے اس لئے کہ کسی نظام کے نتائج مشہود شکل میں بھی سامنے نہیں آگئے جب تک اس پر عملا تجربہ نہ کیا جائے۔ قرآن کا دعوی کی صدائت کی صدائت کی ولیل بن جائیں گے۔

قرآن یہ بھی کہتا ہے کہ میری دعوت کے خاطب صرف وہی لوگ ہو کتے ہیں جن میں زندگی کی رشق موجود ہے۔ ( فینٹنیار کا مئن گائی میٹٹا)۔ جن میں زندگی کی حزارت باتی نہیں وہ اس کے نزد یک درخور تخاطب ہی نہیں۔ اس لئے جس نظام ر بو ہیت کا خاکہ اس کتاب میں چیش کیا گیا ہے اس کے حیات آفرین ممکنات کا اندازہ وہی لوگ کرسکیں گے جن کے قلوب میں زندہ رہنے کا ولولہ جن کے باز وؤں میں زندگی بخش خون اور جن کی نظاموں میں زندگی کومشہود و کیھنے کی آرز وہوگی جو چاتی بھرتی لاشیں اندگی اور اس کی توانا نیوں سے محروم ہو کرمخش پیکر آب ویک بین چکی ہیں ان سے نہ تو قرآن کا تخاطب ہے اور نہ بی جھے کوئی تو تع ۔ قرآن کا تخاطب ہے اور نہ بی جھے کوئی تو تع ۔ قرآن کا تو بیغام ہیہے کہ ۔۔

اگرتک قطروخول داری اگر ششت پرے داری بیامن باتو آ موزم طریق شامبازی را

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے' قرآن شدو مدے پار پکارکر کہدر ہاہے کہ آخر کا رنوع انسانی کے معاشرے کو اِن ہی خطوط پر منتشکل ہوکر رہنا ہے جو اِس نے تجویز کی ہیں۔ یہ فطرت کا اٹل فیصلہ ہے جے واقع ہوکر رہنا ہے۔ جو ہوئی ہوئی طافتیں اس فیصلہ ہے جے واقع ہوکر رہنا ہے۔ جو ہوئی ہوئی طافتیں اس فیصل میں دفاع میں حائل ہوں گی انہیں اس طرح راستے ہے ہنا دیا جائے گا جس طرح تیز وشد ہوا ہوئے ہوئے ورخت ورختوں کو جڑے اکھیؤکر پر کاہ کی طرح اُڑاد تی ہیں وکیسٹگونگ عین الجہال فکٹل یکی فیکا آرق نشفا آرائ نشفا آرائ نسب اور اس کے بعد میدان بالکل صاف ہوجا تا ہے فیک رکھا گا تا کہ فیک اُلے تا ہوئی ہیں نہیں تھی کا ٹیڑھ پن باتی رہنا ہے نساد ورختی گا تا کہ سے میں نہی تھی کا ٹیڑھ پن باتی رہنا ہے نساد ورختی گا ترک فیک کو ترک کی در اس کے دائل رہنا ہے نسان میں اور کی ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے جو ہر پوری بوری نوری نشونما یا کرمشہر دہوجا کیں گا در یوں نوع انسانی اپنے یاؤں پر سے اس کی دنی ہوئی صلاحیتیں اور خجے ہوئے جو ہر پوری بوری نوری نشونما یا کرمشہر دہوجا کیں گا در یوں نوع انسانی اپنے یاؤں پر کا کھڑی ہوجائے گی قرآن کہتا ہے کہ بیا نقلا ہے قلیم واقع ہوکر دہوجا کیں گا در یوں نوع انسانی اپنے یاؤں پر کھڑی ہوجائے گی قرآن کہتا ہے کہ بیا نقلا ہے قلیم واقع ہوکر دہوجا کیں گا۔

### قوت کون ی ہے؟

مندرجہ بالا الفاظ کو پھرد ہرائیے کہ بیانقلابِ عظیم واقع ہوکررہ گا۔ان الفاظ کو آپ اس سے پہلے بھی کئی ایک مقامات پرد کھیے تھے ہیں۔سوال بیر پیدا ہوتا ہے کہ وہ کون کی قوت ہے جس کی بنا پر بیانقلاب واقع ہوکررہے گا؟اس کا جواب عام طور پرتو یہی دیا جائے گا کہ بیسب پچھائٹہ کی قدرت سے ہوگا۔ وہ بڑا قا در وتو انا ہے۔ ہرشے اس کے قبضہ کقدرت میں ہے وہ جو چاہے کرسکتا ہے۔اس کے حضور کسی کو دم مارنے کی مجال نہیں۔اس لئے جبا س خدانے کہددیا ہے کہ ایسا ہوکررہے گا تو ضرور الیہا ہوکررہے گا۔

### قانون كى قوت

#### فلان شرائط پوري موجائي گاتوان كانتيجه يه فكارگا اورايها بميشه موگا۔

ايبابوكرريكا

جوفض کا کناتی قانون کو بھتا ہے وہ پورے تم ویقین کے ساتھ کہ سکتا ہے کہ فلاں بات کا نتیجہ یہ وگا۔ جوڈاکٹر مرض کی سیخے
تشخیص کر لیتا ہے اور اسے اپنی دوائی کی صحت پر بھی اعتاد ہوتا ہے وہ پورے اعتاد سے کہدویتا ہے کہ یہ دوائی دؤ گھنٹہ بھر کے بعد
بخار اُتر جائے گا۔ یعنی وہ کہرسکتا ہے کہ '' ایسا ہو کررہ ہے گا''۔ اس لئے کہ اُسے خدا کے قانون طبیقی پر یقین ہے۔ ایک
ماہر فلکیات پورے یقین کے ساتھ کہدویتا ہے کہ آج سے سوسال کے بعد فلاں دن فلاں وقت سوری گہن میں آجائے گا۔
اسے قانونِ فلکیات پر ایسا یقین ہے کہ وہ ساری دنیا کو چینے دے کر کہدویتا ہے کہ '' ایسا ہو کررہے گا''۔ دور کیوں جائے! جب
ہم آنگیٹھی میں کو کلہ سلگا کر اُس پر پانی کی دیکھی رکھ دیتے ہیں تو پھر کس یقین کے ساتھ کہدویتے ہیں کہ دس میں جائے تیار

#### كائناتى قانون

قرآن یہ کہتا ہے کہ جس طرح خدا کا قانون خارجی کا نتات میں جاری وساری ہے اس طرح اس کا قانون خودانسانوں کی تدنی اور معاشرتی و نیا میں بھی کارفر ما ہے۔ یہے وہ مقام جہاں سے ایک ' موشن' اور' کافر' کافر' کافرق شروع ہوتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ عام لوگوں کی حالت بیہے کہ وہ اسے تو مانے ہیں کہ کا کنات میں ایک خارجی قانون جاری وساری ہے کیکن جب وہ انسانوں کی و نیا میں آتے ہیں تو بیاں کی خارجی قانون کو ان کے خارجی قانون کا مطلب بیہ ہے کہ وہ قانون خودان چیزوں کا پیدا کروہ نہیں ہوتا' ان پرخارج سے واروہ وتا ہے۔ مثلاً بیقانون کہ پائی آتی حرارت کے بعد بھاہ بن جائے گاخود پائی کا اپنا تجویز کردہ نہیں ۔ کوئی خارجی قوت ہے جس نے بیقانون پائی کے لئے تجویز کردکھا ہے۔ بیلوگ اشیائے کا کنات کے لئے توان شیم کا قانون شیم کا قانون سلیم کرتے ہیں کیا نسانوں کی د نیا میں اس شم کا قانون شیس مانے بلکہ یہ کہتے ہیں کہ انسانوں کوخود حق حاصل ہے کہ وہ اپنے گئے ہوں کی بھول ہے۔

# إنساتول كى دُنيامين قانون

وکیون ساکتھ مُن مُکن الشہاد و الار مَن وسَعَر القام س والْقَر کی اللہ اگراؤان سے بوجھ کے کا سَات کی پہتیوں اور بلندیوں کو سکتے اللہ اور کس کا قانون ہے جوسورج اور چا تدکواس طرح مُسخّر کئے ہوئے ہے تو یہ بلاتاً مل کہہ دیں گے کہ یہ سب خدا کے قانون سے ہوتا ہے۔اس کے بعد وہ کہتا ہے کہان سے کہو کہ جب تم خارجی کا سَات میں ایسے

قانون کوشلیم کرتے ہوتوانسان کی معاشرتی اور معاشی دنیا میں قانون کے لئے کئی اور طرف کیوں دیکھنے لگہ جاتے ہو؟ فکائی یکٹی ڈون (29:61) اور اسے کیوں ٹیس مانے کہ آنلہ کی ہنائے الاز ڈی لیکن ڈیکٹا ڈھن عبادہ و کیٹیں رگہ (29:62) سامان زیست کی فراوانی اور تنگی بھی انسانوں کے خودساختہ قانون کی رُوسے نہیں بلکہ اُسی خدا کے قانون کی رُوسے واقع ہوتی ہے جس کا قانون کا نئات میں خدا کے قانون کوشلیم کرتے ہیں گئیت انسان کی معاشی اور تندنی دنیا میں کمی قانون کوئیس مانے ' قرآن کا قرکہ کر پکارتا ہے۔ اور جولوگ خارجی کا نئات میں تو خدا انسان کی معاشی اور تندنی دنیا میں آنسانوں کے خودساختہ قانون کو مانے ہیں ' وہ آئیس مشرک قرار دیتا کے قانون کو مانے ہیں ' وہ آئیس مشرک قرار دیتا کے تانون کو مانے گئیت انسان کی معاشی اور تندن کی کار فرمائی تسلیم کرتی ہیں۔ چنانچہ وہ اِن قوانین کوشلیم ٹیس کرتیں اور ہے۔ مثلاً مغرب کی قوتوں کے مانون کو مائی ہیں۔ کی تیوں کی تاری کا نئات میں قانون کی کار فرمائی تسلیم کرتی ہیں۔ چنانچہ وہ اِن قوانین کوشلیم ٹیس کرتیں اور نظرت کی ہے بناہ قوتوں کوئیس کرتی مونی کے مطابق صرف کے مطابق صرف کے مطابق صرف کی کار فرمائی ہیں۔ اس کا نتیجہ سے کہ بیونیا جہتم بن رہی ہے۔ اگر وہ انسانی دنیا ہیں بھی خدا کے قوانین کورائ کی کرلیں تو بھی دنیا جندی کا مونہ بن جائے۔ انسانی دنیا ہیں بھی خدا کے قوانین کورائ کی کرلیں تو بھی دنیا جندی کی مونہ بن جائے۔

كائناتى قوانين اورانسانى ونيات متعلق قوانين مي فرق بيب كه:

(i) کا تناتی قانون برشے کے رگ دیے میں ازخود جاری وساری ہے اور

(ii) کسی شےکواس کا اختیار نہیں کہ وہ اس قانون کی خلاف ورزی کرسکے۔

اس کے بھس انسانی زندگی ہے متعلق قانون

(ا) وقی کے ذریعے ملتا ہے اور

(ب) انسان کو بیا ختیار دُیا گیا ہے کہ وہ چاہے تو اس قانون کواختیار کرے اور چاہے تو اپنے لئے دوسرا قانون وضع کرلے۔

#### خدا کے قانون کوشکست نہیں دے سکتے

 ہم انہیں ان او کوں جیسا بنا دیں گے جو ہمارے قانون کو اپنی زندگی کا نصب العین قرار دے کراس کے بتائے ہوئے صلاحیت

بخش پر وگرام پڑکل بیرا ہوتے ہیں؟ کیا بیلوگ اس زعم میں ہیں کہ سوّاتی تغییا ہے قروشیا تھے۔

موت ایک جیسی ہوگی؟ بھی ایسا نہیں ہوسکنا سکاتھ مٹا بھٹکٹٹون [45:21] ان کا بیا انداز ہ بڑا خلاط ہے۔ ان کا بیا فیصلہ بہت بڑا ہے

جو ان کے حق میں جابی لے آئے گا۔ اس کے بعداس کی ولیل بھی دی ہے اور دلیل بیردی ہے کہ کیا ان اوگوں نے کا کناتی نظام

پر خور نہیں کیا کہ خلق اطلہ الشافی نے آگارتی بالگیق [45:22] خدانے اس تمام سلسلہ کا کنات کو اس طرح پیدا کر رکھا ہے کہ وہ

موں تقیری نتائج مرتب کرے۔ ابندا جو تو مہمارے قانون کے مطابق عمل ہیرا ہوگی (جو وقی کے ذریعے دیا گیا ہے ) اس کی

جدو جہد شوس تقیری نتائج مرتب کرے۔ ابندا جو تو مہمارے قانون کے مطابق عمل ہیرا ہوگی (جو وقی کے ذریعے دیا گیا ہے ) اس کی

ہو کہتم اس قانون کی خلاف ورزی کر کے اپنے لئے خوشگوار نتائج مرتب کر لوگ تو اس خیال خام کو جتنی جلدی اپنے دل سے

ہو کہتم اس قانون کی خلاف ورزی کر کے اپنے لئے خوشگوار نتائج مرتب کر لوگ تو اس خیال خام کو جتنی جلدی اپنے دل سے

نکال سکو نکال وو۔ ایسا ہر گر ٹیس ہوگا۔ بیر سار اسلسلہ کا کنات اس کے مرتب کر لوگ تو اس خیال خام کو جتنی جو تھے آئے گور کی بھی شہری نے کہتوں پیا کہ ہو کہ کو اس کے اور جو اس کے اس کی کئی بھی شہری نیا کہ ہرا کے کواس کے اعمال کونائے کی میاں اور اس میں کی تھی شہونے پائے۔

# تاریخی شوابد

وه کہتا ہے کہ جاؤ تاریخ کے اوراق کوالٹ کردیکھوکہ گھر فقت بنا ہون قریرۃ گانٹ طالیۃ ہم نے کتنی الی قوموں کو تباہ کردیا جوحقوقی انسانیت میں کی کیا کرتی تھیں۔ وَالْفَاکَا بَعْدَ هَا قَوْمَا الْحَرِیْنَ [11: 21] اوران کے بعد ہم نے دوسری قوموں کواٹھا کھڑا کیا۔ ان تباہ ہونے والی قوموں کی حالت بیتی کہ فکہتا آ حشوا کیا آتا الله فرق نا کا گیر کھنٹوں 121: 21] جب انہوں نے اس تباہی کو اپنے سامنے محسوں شکل میں دیکھا تو اس سے بھا گئے گئے لیکن جارے قانون نے آئیں للکار کر پکارا اور کہا کہ لاکٹر کھنٹو ایسیں کھڑے رہو۔ ابتی بھاگ کر کہاں جاستے ہو؟ واڑج مُوالی ما آثار فٹنٹر فیڈیو و مسلیک گئر اوا: 21: 13 ہم نے دوسروں کی کمائی سے اپنے لئے جوسامان میش فراہم کر رکھا تھا اورا سے ایسے سر بفلک محلا تی تھیر کرد کھے تھا ان کی طرف اوٹ کرچلو۔ کھکٹٹو ڈسٹلون اوٹ کی ہے تھا تھا کہ موروں کی کمائی سے اپنے ان کی موروں کی کمائی سے لیے تھی کہ کہاں سے لیا تھا اور تھی سے تن پہنچنا تھا کہ موروں کی کمائی سے تھی اورائی اورائی کہائی گئر ڈسٹلون (13: 21: 13) تا کہ تم وہ جو جھا جائے گئی نے یہ چھو کہاں سے لیا تھا اور تھی سے تن پہنچنا تھا کہ تم دوسروں کی کمائی گئر ڈسٹلون (13: 21: 13) تا کہ تم دوسروں کی کمائی ہوئیش اُڑاؤ؟

# بازیُرس ہوگی

آ باس آخری مکڑے ( مُعَکّلُمْ شطون ) پرغور میجئے۔ جب کوئی گروہ اتن طاقت فراہم کر لیتا ہے کہ اس کا کوئی مقابلہ ندکر سکے تو وہ جو جی میں آئے کرتے ہیں اس لئے کہ انہیں اطمینان ہوتا ہے کہ ہم سے کون پوچھنے والا ہے؟ ان کی قوت' ازمنہ مظلمہ کے کسی ہلا کو خان کی وحشت و ہر ہریت کی شکل اختیار کرے یا ہمارے دور تہذیب و تعدن کی جمہوریت میں" اکیا ون (51) ووٹ'' کی ہیجارٹی (MAJORITY) کے لباس میں سامنے آئے خیال ہر جگہ یکی غالب ہوتا ہے کہ اب ہمیں کون او چینے والا ہے؟ قرآن کہتا ہے کہ ان کا بیزیم باطل ہے کہ ان کا فیصلہ قانون بن جاتا ہے جس کے بعدانیس پوچینے والا کو کی نہیں رہتا۔ ان کا جو فیصلہ بھی ہواس کے نتائج ہمارے قانون کے مطابق مرتب ہوں گے جس طرح اگران کی اکثر بت (51 نہیں بلکہ 99 کی اکثر بت) یہ فیصلہ کر دے کہ آن ہے حکصیا میر حیات سمجھا جائے گا تو اس سے ہمارا بیقانون کہ تعکسیا زہر قاتل ہے بدل نہیں جائے گا تو اس سے ہمارا بیقانون کہ تعکسیا زہر قاتل ہے بدل نہیں کرے گا بلکہ ہمارے قانون کے مطابق کرے گا۔ ای طرح اگران کا گروہ عالب یہ فیصلہ کر دے کہ ان کا حق ہماری قانون کے مطابق مرتب ہونے لگ جا تیں گرے ہیں اور پیشن اڑا کیں 'تو اس کا مطلب پنہیں کہ ان کے اس فیصلے کے عالب یہ فیصلہ کرتے رہیں 'تائی تو خدا کے قانون کے مطابق ہی مرتب ہوں گے۔ اس کو خدا کہ قانون می قانت ان سے فیصلہ کرتے رہیں 'تائی تو خدا کے قانون کے مطابق ہی ہم مطابق ہی مرتب ہوں گے۔ اس کا مارا تا نون مکا قانت ان سے بوجھے گا۔ یہاں کے احاطے سے باہر جاتی نہیں مرتب ہوں گے۔ اس کی قانون مکا قانت ان سے بوجھے گا۔ یہاں کے احاطے سے باہر جاتی نہیں مرتب ہوں گے۔ اس کے والے بی جی ان کے اعمال کے انسانیت سوزت کی آئیس چاروں طرف سے گھیرے ہو سے تاہر جاتی نہیں جاری نہیں چاروں طرف سے گھیرے ہو سے تاہر جاتی نہیں جاری نہیں جاروں طرف سے گھیرے ہو سے تاہر جاتی نہیں جاری نہیں چاروں طرف سے گھیرے ہو سے تاہر جاتی نہیں جاری نہیں جاروں طرف سے گھیرے ہو سے تھیں کہا کہ جاتی کے ایک کے اس کا نواز میں کو تاریخ کی بھی کے دور کر ان سے تو تائی کے انسانیت سوزت کی انہوں کو انسانیت سوزت کی انہوں کے انسانیت سوزت کی انسانیت سوزت کی انسانیت سوزت کی انسانیت سورت کی انسانیت سورت کی انسانیت سورت کی انسانیت سورت کی گئی ہو گھی کے انسانیت سورت کی تائی انسانیت سورت کی سورت کی سورت کی تائی انسانیت کی تائی انسانیت سورت کی تائی کی تائی کی تائی انسانیت کی تائی کی تائ

184

#### قانونِ مكافات

یہ اوگ اپنے فیصلے کرنے کے بعد بڑے فخرے اِٹرائے ہیں اور کہتے ہیں کہ دیکھو! ہما را کوئی پھٹینیں بگاڑسکٹا۔لیکن انہیں اس کاعلم نہیں کہ خدا کا قانونِ مکافات انہیں چاروں طرف سے گھیرے ہوئے ہے۔

مَلِ الَّذِيْنَ لَقُرُوا فِي تَكُلُونِي وَ وَاللَّهُ مِنْ وَرَآبِهِمْ فَيْظُ و 20-195:18

ين - ساس كى تكامول سے اوجھل نبيس ميں وكما هُدُعَهُما بِعَالَ بِينَ وَ [82:16]-

یرلوگ جو ہمارے قانون سے اٹکار کرتے ہیں خوش ہوتے ہیں کہ ہم نے اس قانون کو غلط ثابت کر دیا۔لیکن ہمارا قانون آئیس اس کے بادجود جاروں طرف سے تھیرے ہوتا ہے۔

یعنی نتائج آخرالا مراس قانون کےمطابق مرتب ہوتے ہیں۔

یہ ہے قانون کی وہ قوت جس کی بنا پر پورے هم ویقین سے کہاجا تا ہے کہ بیانقلاب آ کررہے گا۔ بلاشک وشبہ آ کررہے گا آئی الشاعة آلائیں آلا آئی فیارہ فی اور نا ہے۔ جس مقام پر آ کرانسان فریب کھاجا تاہے وہ بیہ کہ قانون طبعی کی خلاف ورزی کرنے کے نتائج فورا محسوس ہوجاتے ہیں (آگ میں انگی ڈالنے سے اس کا نتیجہ فورا محسوس شکل میں سامنے آ جا تاہے) کیکن خدا کے مقرر کردہ معاشر تی قوانین کی خلاف ورزی کے نتائج کو انسان فوری طور پرمحسوس نہیں کرتا اس لئے اس پریفین منبیں رکھا وکیک آگاتی الگان کو نیون کے اس پریفین منبیں رکھا وکیک آگاتی الگان کو فوق نام میں انگی ہو سے وہ مقام جہاں ایمان کی ضرورت ہوتی ہے بینی اس حقیقت پریفین رکھنے کی ضرورت ہوتی ہے بینی اس حقیقت پریفین کرکھنے کی ضرورت کو گا تانون کا رفر ماہے جو تھی ہے۔

#### خبرے علیم ہے سمج ہاوربھیرہے۔

### ايمان كى ضرورت

185

یہ قانون جس طرح خارجی کا نئات میں جاری وساری ہے اس طرح انسانوں کی تندنی اور معاشی دنیا میں بھی اس کی گریائی ہے۔ البندا جو نظام 'قانونِ خداوندی کے مطابق قائم ہوتا ہے وہ زندگی کی خوشگوار یوں کا حامل ہوتا ہے جواس کے خلاف جاتا ہے اس کا نتیجہ بتاہی اور بر با دی ہوتا ہے۔ ہوئیں سکتا کہ کوئی قوت اس اٹل قانون کوشکست دے سکے یعنی نظام تو خلاف جاتا ہے اس کا نتیجہ بتاہی اور بر با دی ہوتا ہے۔ ہوئیں سکتا کہ کوئی قوت اس اٹل قانون کوشکست دے سے بیعنی نظام تو خلاف بیاں ہوں۔ قرآنی تصور حیات سے وہ نظام جس کا نتیجہ بتاہیاں ہوں۔ قرآنی تصور حیات سے وہ نظام جس کا نتیجہ بتاہیاں ہوتا ہے۔ اس تنام میں تبدیل ہوجاتا ہے جس کا نتیجہ عالمگیر خوشگواریاں ہوتا ہے۔ اس تبدیلی کوآسانی انتقاب کہاجاتا ہے۔

#### دونول نظامول كانقابل

انقلاب کے معنی یہ ہیں کہ انسانوں کے خود ساختہ نظام نے جو بساط بچیا رکھی ہے اس کی جگہ سیحے نظام رائج ہوجائے۔ان دونوں نظاموں کے تفصیلی نقابل کے لئے ایک جدا گانہ تصنیف کی ضرورت ہے لیکن اگر آپ غور سے دیکھیں گے تو ان کے نمایاں خط وخال حسب ذیل نظر آئیں گے۔

(1) انسانوں کے خودساختہ نظام میں ہمیشہ ایک طبقہ ایسار ہاہے جوخور کچھٹیں کرتا اور دوسرے انسان ان کا تمام ہو جھ اٹھاتے ہیں۔ پھرلطف سیکہ بجائے اس کے کہ بھکاریوں کا میطبقہ اپنے آپ کوحقیرو ذکیل سمجھے میں ماشرہ میں سب سے او نچ مقام پرشمکن رہتا ہے۔ ان میں سے پچھلوگ افتد ارکی کرسیاں سنجال لیتے ہیں اور دوسرے لوگ فرہبی پیشوائیت کی مسندوں پر براجمان ہوجاتے ہیں کیٹا ٹھکوئ آخوال النگامیں ہا آلیا طیل [9:34] تا کہوام کی محنت کی کمائی کھاتے رہیں اور تخ ہی متائج پیدا کرتے رہیں۔

میح نظام ربوبیت میں اس متم کا کوئی طبقہ نیس رہے گا۔ اس میں کوئی کی دوسرے کا بوجھ نیس اٹھائے گا آلا تَوْرُ وَاوْرُ قَا قِوْرُرُ آغزی[53:38] ہرایک کوابنا بوجھ آپ اٹھانا ہوگا۔

(2) غلط نظام میں ایک طبقہ ایسا ہوتا ہے جو تھش روپیدلگا تا ہے (INVEST کرتا ہے) اور خود کوئی کا منہیں کرتا۔ دوسرے لوگ کام کرتے ہیں اور ان کی محنت کا بہترین حصداس کے گھر آجا تا ہے۔ اے آبو کہاجا تا ہے خواہ اس کی شکل کوئی بھی ہو۔ صحیح نظام ربوبیت میں (بجز ان لوگوں کے جو کسی وجہ ہے کام کرنے سے معند در ہوچکے ہیں ) ہر شخص کو کام کرتا ہوگا۔ جو مختص (بلائندر) کام نہیں کرے گا اس کا معاشرہ کے تمرہ میں کوئی حصہ نہیں ہوگا گیتس لیلا ڈیکان اِلا میکا سئل [53:39]۔ وہاں کا

اصل الاصول ہوگا لیعنی بلاسعی عمل کسی کو پھیٹییں ملے گا۔

(3) غلط نظام میں اصول میہ ہوتا ہے کہ جو شخص اپنی ہنر مند یوں سے جتنا کچھ سیٹ لے سب اس کی ملکیت ہوجا تا ہے۔ کسی کوئی نہیں پہنچنا کہ اس کی ملکیت میں دخل انداز ہوسکے۔اس طرح ایک شخص کے گھر میں چاندی اور سونے کے ڈھیر جمع ہو جاتے ہیں اور ہزاروں انسان نانِ شبینة تک کے لئے تحتاج رہ جاتے ہیں۔

نظام رہوبیت میں ہرخض پوری پوری ہوری حنت کرتا ہے لیکن اس کے ماحصل میں سے صرف اتنالیتا ہے جتنااس کی ضروریات کے لئے کافی ہو۔ باتی سب نوع انسانی کی ربوبیت کے لئے کھلا رہتا ہے۔ ویشٹلؤنگ ماڈایٹوٹٹون ڈیلی الْحقو (2:219) تجھ سے بوچھتے ہیں کہ (اپنی محنت کی کمائی میں سے ) کس حد تک نوع انسانی کی ربوبیت کے لئے کھلا رکھا جائے گا۔ ان سے کہددو کہ جس قدر تہاری ضروریات سے زیادہ ہوگا ہیں کا سب۔ اس نظام میں دولت جمع کرنا ایک تقیین جرم ہوگا جس کی سزاہوی عقوبت انگیز ہوگی (9:35)۔

(4) غلط نظام میں بعض لوگ رزق کے بنیادی سرچشمہ (زمین ) پرککیریں تھینج کرا ہے اپنی ذاتی مکیت میں لے لیتے ہیں اوراس طرح عوام کے ذریعی پرورش پرسانپ بن کر بیٹے جاتے ہیں۔

نظام ربوبیت میں رزق کے سرچشے کسی کی افغرادی ملکیت میں نہیں رہتے ۔ بیسب ضرورت مندوں کے لئے کیساں طور پر کھلے رہتے ہیں سوآج لِلسَا کیلین [41:10]۔ نظام مملکت ان کا ایساا نظام کرتا ہے۔

(5) غلط نظام میں" ہیئت وحا کمیہ" کا فریضہ صرف اتنا ہوتا ہے کہ وہ لوگوں ہے اپنے واجبات (DUES) وصول کرے۔ بیہ کسی کا ذرینہیں ہوتا کہ دیکھے کہ افراد معاشرہ کوان کی زندگی کی ضروریات بہم پہنچ رہی ہیں یانہیں۔

نظام ربوبیت میں معاشرہ میں ہر تعفّس کے لئے سامان پرورش بھم پہنچانے کی ذمہداری خود نظام پر ہوتی ہے وَمَا مِنْ دَآ بَاؤ فِي الْاَرْضِ اِلَّا عَلَى اللّهِ مِهِ ذَفْعِهَا [11:6] مصرف انہی کی نہیں ملک ان کی اولا دکی بھی تنفن اُنڈ ڈفٹیڈ و اِیّا کُٹر (17:31]۔

صرف روٹی کی ذمہداری نہیں بلکہ تمام ضرور یات زندگی کی۔ اِنْ لک اَلاَ تَجُوْعَ فِیْهَا وَلاَ تَعْرَى وَاکْکَ لاَ تَطْلُواْ فِیْهَا وَلاَ تَعْمَىٰ 119<sub>1</sub>-20:118] اس میں ندکوئی بھوکا ہوگا ندنگا'ند پیاساند بغیرمکان کے۔

علط نظام میں انسانی زندگی کا مسئلہ صرف "روٹی کا مسئلہ" تصور کیا جاتا ہے اورای سے حل کو انسانی تک و تازی معراج قرار ویا جاتا ہے۔

نظام کر بوبیت میں انسان کی طبعی ضروریات کے بورا کرنے کے ساتھ ساتھ تمام افرادِ معاشرہ کی مضمر صلاحیتوں کی پوری پوری نشودنما کا بھی انتظام کیا جاتا ہے۔ اس نظام کا فریضہ یہ ہوتا ہے کہ وہ تمام انسانی صلاحیتوں کی بالیدگی کا سامان بھم پہنچائے۔ اکٹیفٹ اِن مُکٹنگٹ فی الاڑمیں اَقامُواالصّلوة وَ اُنتواالرّکوةَ (22:41) جب اس نظام کے عالمین کومکن حاصل ہوگا تو یہ '' نظام صلوٰۃ'' قائم کریں گے اورنوع انسانی کونشو وبالیدگی عطا کریں ہے۔

یے نشو ونما اور اُرتقاء و ہالیدگی انسانی ذات کی ہوگی اس لئے کہ بھی نظام میں کامیاب وشاد کام اس کو کہا جاتا ہے جس کی ذات کی نشو ونما ہوجائے۔ قد اُفلکتم مَنْ ذَکہ کھا [91:9] اس نظام میں معاشرہ فرد کی ذات کی تکمیل کے لئے ہوتا ہے۔فرد معاشرہ کی قربان گاہ پر ذرج ہونے کے لئے نہیں ہوتا۔

چونکہ انسانی ذات نشو ونما پا کرطبی موت کے بعد زندگی کے مزید مراحل طے کرتی ہے اس لئے نظام ربوبیت میں اس دنیاوی زندگی کی خوشگواریوں کے ساتھ مستقبل کی زندگی کی شاوابیاں بھی حاصل ہوتی جاتی ہیں فی الڈنیا حسّنة وَفِي الأخِر وَحسّنةً [2:201]۔

(6) انسانوں کے خود ساختہ نظام میں نوع انسانی کو مختلف گروہوں (قوموں) میں تقسیم کر دیا جاتا ہے اور ہرقوم اپنی منفعت اور دیگراقوام کی تخریب کے دریے رہتی ہیں۔

نظام ربوبیت میں انسانوں کی خود ساختہ تمام حدود وقیو دمٹ جاتی ہیں اور پوری نوع انسانی ایک عالمگیر برادری بن جاتی ہے۔اس نظام کے پیشِ نظر پوری انسانیت کی منفعت ہوتی ہے کیونکہ اس کا بنیا دی اصول ہیہے کہ واکھکا ما اینفاز الگائس فیسکٹٹ فی الارٹیس [13:17] وہی تصویر حیات اور وہی نظام زندگی باقی رہ سکتا ہے جوتمام نوع انسانی کے لئے منفعت بخش ہو۔

(7) غلط نظام میں عزت وککریم کے معیاراضاً فی ہوتے ہیں۔ جو بڑے گھرانے میں پیدا ہو جس کے پاس بہت سامال ودولت ہو جو کسی نہ کسی طرح قوت فراہم کرلئے وہی واجب الگریم سمجھا جاتا ہے۔ باقی انسان ان کی نگا ہوں میں ذلیل وحقیر ہوتے ہیں۔

نظام ربوبیت میں ہرانسان صرف انسان ہونے کی جہت سے قابل کریم ہوتا ہے۔ وکھن گڑھنا کی آدکہ 17:70 ہم نے ہر فرزند آدم کو واجب الاحترام بنایا ہے۔ عزت و تکریم کے ہدارج کا فرق بھی اس معیار کے مطابق ہے کہ جو شخص اپنی ذمہ داریوں کوسب سے زیادہ پورا کرتا ہے وہ سب سے زیادہ عزت کا مستحق قرار پاتا ہے آئ آگر مکٹھ عند الله واٹھنگھ (19:13 والے 19:13 وہ سب سے زیادہ عزت کا مستحق قرار پاتا ہے آئ آگر مکٹھ عند الله واٹھنگھ (19:13 وہ اس سے آخر بیک انسانی ذہین نے جونظام بھی قائم کیا اس میں ہمیشہ سے الست رہی کہ ایک گروہ نے قانون بنانے کا کام اپنے ہاتھ میں لیا اور دوسرا گروہ ان کے بنائے ہوئے قوانین کی اطاعت پر مجبور قرار دیا گیا۔ ہیت وہ کہ کہ ایک گروہ پر قانون بنانے والی قوت ) خواہ عصر قدیم کی شاہشا ہیت ہو یا عصر حاضر کی جمہور بیت ہم جگہ یہی اصول کا رفر مانظر آئے گا کہ ایک گروہ پر دوسرے گروہ کے احکام وقوانین کی اطاعت لازم آتی ہے۔ حکومت سی انداز کی ہواس میں حاکم اور محکوم کی تمیز ضرور کی ہوتی

نظام ربوبیت میں انسانوں کی حکومت کا تصور ہی باتی نہیں رہتا اس لئے کہاس میں وہ اصولی قوانین جن کے تابع زندگی

بسر کرنا تمام انسانوں کے لئے ضروری ہے خودخدا کے متعین کردہ ہوتے ہیں اور کمی انسان کو بیتی نہیں پہنچنا کہ وہ کس دوسرے انسان سے اپنا تھم منوائے۔ ما گان لیکٹو آن ٹیڈ تیڈ اللہ الکیٹنب والفیٹر والٹیو ڈیڈ یکٹول لیکٹایس گؤنٹوا جباگا آئی ہون دون اللہ انسان سے اپنا تھی منوائے۔ ما گان لیکٹورائ ٹیڈ تیٹول لیکٹایس گؤنٹوا جباگا آئی ہون دون اللہ انسان کو بیتی نہیں پہنچنا کہ خدا اسے ضابطہ تو امین توسے فیصلہ اور نبوت عطا کر دے اور وہ الوگوں سے بجہ کہم خدا کے قوانین کی جزئیات ( قوم کے مشور سے خدا کے قوانین کی جزئیات ( قوم کے مشور سے مرتب کرے گا اور آئیس بالذی بیا کہ اندا آؤل السلیمین کے مرتب کرے گا اور آئیس بالذی کرے گا وہ سب سے پہلے خودان احکام کی اطاعت کرے گا اور کہا کہ اندا آؤل السلیمین اللہ تا ہوں۔ ۔

سیہ ہے وہ نظام ِربو بیت جس میں کسی انسان پر کسی تتم کا جبر و استبدا دینہ ہوگا آلا آگو کا کا فی اللہ ثین [2:256]۔اور جس میں ہر فرد اسینے ذاتی تجربہ کے بعد کہد سکے گا کہ

> کس دریں جا ماکل و محروم نیست عبد و مولا' حاکم و محکوم نیست

یہ ہے وہ نظام جواس ارض پرانسانی معاشرہ کامنٹی ہے اور جس کے متعلق پورے تنم ویفین کے ساتھ کہا گیا ہے کہ بیرقائم ہوکررہے گا۔

#### انقلاب كاطريقته

جس طرح بینظام دنیا کے ہر نظام سے نرالا ہے ای طرح اس نظام کو قائم کرنے کے لئے جوا نظاب پیدا کیاجا تا ہے اس کا دعور سے کا طریق بھی باتی انتقلابات سے بالکل انوکھا ہے۔ دنیا ہیں جو معاثی انتقلاب عام طور پر بر یا کیاجا تا ہے اس کی دعوت کا نعرہ یہ ہوتا ہے کہ دنیا ہیں (اگر 99 فیصدی نہیں تو کم از کم) نو بے موتا ہے کہ دنیا ہیں (اگر 99 فیصدی نہیں تو کم از کم) نو بے فیصد لوگ ایسے ہیں جن کی کوئی نہ کوئی ضرورت رئی رہتی ہے۔ انہیں عرف عام میں (HAVE-NOTS) کہا جاتا ہے اور ایک فی صدفیوں تو زیادہ سے زیادہ) وی فی صدفوں شاید ایسے ہوں گے جن کے پاس سب پچھ فراوانی سے موجود ہوگا۔ اندریں حالات جوانقلاب اس آ واز کو لے کرا تھے کہ اس میں ہرضرورت مند کی ضرورت ہی ہوجا کیں گی دنیا کی نوے فی صدر آبادی خود بخو داس کے ساتھ ہوگی اس کے لئے اس سے زیادہ پچھ کرنے کی ضرورت ہی نہیں کہ ان سے کہ دیا جائے کہ انگواور آگے ہو صدر ان کی خود بخو داس کے ساتھ ہوگی اس کے لئے اس سے زیادہ پچھ کرنے کی ضرورت ہی نہیں کہ ان رہے کہ ویا جائے کہ سب پچھ چھین لو تہارا کوئی پچھ تھیں بگاڑ شہوا در آگے ہو دولت مندوں کا سب پچھ چھین سے سکتا ۔ جن کے ہوفت تیار رہتے ہیں کہ موقع ملے تو دولت مندوں کا سب پچھ چھین لو جائیں اس کی جی جھین ہیں ۔ سب بھی تھی میں ۔ لیا جائے ۔ بیتو قانون کی زنچیریں ہیں جو انہیں اس چھینا جھی سے دولت موجود ہے سب بھی تھی دولت مندوں کا سب بچھ چھین دولت مندوں کا سب بچھ چھین ۔ بیتو قانون کی زنچیریں ہیں جو انہیں اس چھینا جھی سے دولت موجود ہے سب بھی تو دولت مندوں کا سب بچھ چھین

## مارتسى انقلاب

اگران سے کوئی کہددے کدان زنجیروں کوتو ژکر باہرٹکل آ ڈاس کے نتائج کے ہم ذمددار ہیں توبیدا یک رات میں انتلاب (بیعنی فساد) بریا کردیں گے۔ یہی آ وازتھی جو مارکس نے بلندگ اس کا فعرہ پیٹھا کہ

دنیا کے مزدورو! اسمنے ہوجاؤ۔ اس انتقاب میں اگرتم سے پہلے چینے گا تو صرف وہ زنجیریں چھٹیں گی جن میں تم اس وقت جکڑے ہوئے ہو۔ اس سے زیادہ تمہارے ہاتھ سے پہنیس جائے گا۔

لکین سوچنے کداس فتم کے'' انقلاب'' کے بعد ہوگا کیا؟ آپ نے ان ضرورت مندوں کوآ واز دی۔وہ آپ کی آ واز پر اُٹھ کھڑے ہوئے ۔ انہوں نے دولت مندوں کی دولت چھین کی اوراس طرح دیکھ لیا کہاس انتقاب میں انہیں کچھ ملاہی ہان کے ہاتھ سے گیا کچھٹیں۔وہ ہنوزاس لوث سے فارغ بھی ندہونے پائے تھے کہ آپ نے اُن سے کہا کہ اٹھوکا م کرو۔ پہلے تو انہیں بھی چیز نا گوارگزرے گی۔وہ کہیں گے کہ اگر ہم نے وہی محنت مزدوری کرنی تھی تواس انقلاب کا فائدہ کیا تھا؟ لیکن جب وہ طوعاً وکر ہا کچھ کام کریں مے تو آپ اُن ہے کہیں گے کہتم نے جس قدرا پی ضرور بات سے زیادہ کمایا ہے وہ ہمارے حوالے كردوتاكة أسان لوكوں برصرف كياجائے جوزيادہ كمانے كى صلاحيت نبيل ركھتے۔ سوچے كدوه اس بركس طرح آمادہ مو سكيس كي؟ ووكهيں كے كرآپ نے بيركہ كرہميں وحوت انقلاب دى تھى كداس سے تنہيں ملے ہى ملے گاتمہارے ہاتھ سے جائے گا پچھنیں کیکن اب آپ کہتے ہیں کہ میں کا م بھی کرنا ہوگا اورا پنی منت کی کمائی ہے بیشتر حصد دینا بھی ہوگا۔ہم آپ كے ساتھ كچھ لينے كے لئے ہوئے تنے دينے كے لئے تيں فور كيج كماس طرح آپ نے پھرون طبقہ پيداكرويا جودوسرول کو پچھ'' وینے'' کے لئے تیار نہ تھا۔ان کا مقصد زندگی ہی لیٹا تھا۔اب اس طبقہ کے خلاف بھی آ پ کو وہی پچھ کرنا ہوگا جوآ پ پہلے سرماید دارطبقہ کے خلاف کر چکے ہیں کینی استبداد۔آپ استبداد کے بغیرنہ تو ان اوگوں سے پوراپورا کام لے سکتے ہیں اور نہ ہی ان کی محنت کی کمائی کا پچھ حصہ جس محض کومعلوم ہے کہ میں اگر ہیں من غلّہ بھی پیدا کرلوں تو بھی مجھے اس میں سے دوہی من ملے گا۔وہ بیس من غلّہ پیدا کرنے کے لئے اپنی جان کیوں مارے گا؟ آپ کواس سے مار مارکر کام لیٹا ہوگا تا کہوہ بیس من غلّه پیدا کرے اور پھر مار مارکراہے مجبور کرنا ہوگا کہ و واٹھارہ من غلّہ آپ کے حوالے کردے۔اس کا لازی نتیجہ وہ'' آہنی پردہ'' (IORN CURTAIN) ہوگا جوروں کؤاسے انقلاب آفریں مزدوروں کی پہلی ہی نسل کے بعدوہاں آویزال کرنا پڑا تا کہ دنیا كومعلوم ندجو سكے كدوبان كانظام كس إستبدا د كے زورے چلا يا جار باہے۔ در نہ ظاہر ہے كہ جہال لوگ بطيب خاطرسب كچھ كرف أورسب كي دوسرول كو دے دينے كے لئے آ مادہ جول وہاں آئن تو أيك طرف ريشي يردول كى بھى ضرورت نہيں جوا کرتی۔ وہاں ہر چیز کھلے بندوں ہوتی ہے بلکہ اے لوگوں کو بلا بلا کر دکھایا جا تا ہے تا کہ وہ اس نظام کے خوشگوار نتائج کو اپنی آ تھوں ے دیکھ کراس کے اندر داخل ہوتے چلے جائیں یک خُلُون فی دین الله آفواجا۔

نظام ربوبيت كاإنقلاب

نظام ربوبيت كاانقلاب اس طرح بريانبين كياجا تا-اس طرح بريا كرده انقلاب درحقيقت انقلاب نهين محض منگامه یا شورش ہوتی ہے۔ نظام ربوبیت کا داعی ضرورت مندول (HAVE NOTS) کو آ واز نبیس دیتا کہ آ و اجتہبیں بہاں کچھ ملے گا وہ ان لوگوں کو آواز دیتا ہے جن کے پاس دینے کے لئے فالتو ہوتا ہے کہ آؤاور ایک ایسانظام قائم کروجس میں تمہارا فالتو رزق دوسروں کی نشوونما کے کام آئے۔آپ قرآن میں دیکھنے ہرمقام پرای طبقہ کو دعوت انقلاب دی گئی ہے۔ انہی ہے کہا الا المائيم في ايسانظام قائم كرنا بجس مين تم في يوري يوري يوري محت كرنى باور يمراس محت كى كمائى ميس بي جس قدر فالتو ہوگا وہ سب کا سب دوسروں کودے دینا ہوگا۔ وہ" دینے والوں " کوآ واز دینا ہے اورائبی کے باتھوں اس نظام کی بنیاد رکھاتا ہے۔وہ" لینے والوں" کوآ واز نہیں دیتا۔آپ قرآن کے پہلے ورق پردیکھئے۔اس نظام کا آغازان لوگوں سے موتا ہےجن کا وصف میہ وتا ہے کہ وکیتاً اُرزَ قَلْهُمْ مِینْفِقُونَ [2:3]۔وہ ان پرکوئی استبدا جیس کرتا۔ انہیں کی قتم کے جبروا کراہ ہے اس نظام کے قیام پرمجبورتہیں کرتا۔وہ ان کے سامنے زندگی کا وہ حقیقی تصور پیش کر دیتا ہے جس کے مجھ لینے کے بعد ُوہ ازخو داپناسب پچھ کے کراس نظام کے قیام کے لئے آ جاتے ہیں۔وہ اپی چٹم بھیرت سے دیکھ لیتے ہیں کہ زندگی کاراز وینے میں ہے لیتے میں نہیں۔ وہ اس حقیقت کو مجھ کراس نظام کے اعد قدم رکھتے ہیں اور پھر زیادہ سے زیادہ محنت کرتے ہیں تا کہ وہ زیادہ سے زیادہ دے سکنے کے قابل ہوجائیں اوراس طرح حقیقی زندگی کی خوشگواریوں سے زیادہ سے زیادہ بہرہ یاب ہوسکیس۔اس میں شبیس کداس آواز برضرورت مندطبقہ بھی لبیک کہتاہے بلکسب سے پہلے وہی اس کی طرف آتا ہے لیکن وواس کی طرف اس کے نہیں آتا کہ دولت مندول کی دولت اُوٹی جائے۔وواس لئے آتا ہے کہ دنیا سے غلط نظام کومٹایا جائے خواہ اس میں انہیں کتنی تکالیف بھی کیوں نہ برواشت کرنی پڑیں جی کرانہیں جان تک بھی کیوں ندوی پڑے مفیکداس نظام کی طرف جوبھی آتا ہے وہ اس مقصد کو لے کرآتا ہے کہ میں نوع انسان کی منفعت کے لئے کیا ہے سکتا ہوں؟ وہ وقت ہو تو انائی ہو صلاحیتیں ہوں جی کہ جان بھی کیوں نہ ہواوراس مقصد کو پورا کرنے میں اپنی زندگی کا راز سجھتا ہے۔ بیہ ہے وہ طریقہ جس سے نظام ربوبیت کا''انقلاب'' پیدا کیاجا تا ہے۔ بیانقلاب درحقیقت دلوں کی دنیامیں پیدا کیاجا تا ہے باہر کا انقلاب اس اندرونی انقلاب کا فطری نتیجہ ہوتا ہے۔ بھی وجہ ہے کہ اس انقلاب کے پیدا کرنے میں اس قدر محنت اور مشقت در کار ہوتی ہے۔

فالتورويبيه

برنارؤ شانے کہا ہے (اور کس قدر سی کہاہے) کہ

ونیا میں تمام خرابیوں کی جز فالتو دولت (SPARE MONEY) ہے بینی وہ روپیہ جو تہماری بنیادی ضروریات زندگی سے زائد ہو۔ای کوسر مایہ (CAPITAL) کہتے ہیں۔

يَسْكُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ \_\_\_\_\_ قُلِ الْعَفْرَ [2:219]

یہ تھے ہوچے ہیں کہ ہما پنی محنت کی کمائی میں ہے اُن سے کہدو کہ جس فقررتہاری بنیا دی ضروریات میں صدتک دوسروں کے لئے دیے دیں۔

اور بیسب پھے تا نونِ خداوندی کے تالع ہوتا ہے تا کہ اس سے تمام افراد انسانیے کی بخیلِ ذات ہوسکے جس سے وہ اس زندگی کو بھی انسانیت کی سطح پر بسر کرسکیں اور اس کے بعد کی زندگی کی خوشگواریوں کے بھی اہل ہوسکیں۔ بیہ ہے وہ انقلاب جوقر آن پیدا کرناچا ہتا ہے۔ اسی انقلاب کا نام اسلام ہے اور اس کے بریا کرنے والوں کا نام سلم۔

### اس كاطريق كيا موكا؟

بیماں بیسوال پیدا ہوگا کہ وہ کون ساطر این کا رہوگا جس سے لوگ آئی ہوی تبدیلی کے لئے از خود آ ما دہ ہوجا نمیں گے؟ بیہ طریق کاروہ ہوگا جے ''انقلاب اندر شعور'' کہا جاتا ہے۔ بیعنی فکر ونظر کی تبدیلی نقلب ونگاہ کی تبدیلی ول اور وہاغ کی تبدیلی ۔ اُس زاویہ نگاہ کی تبدیلی چیدا ہوتی ہے تعلیم سے قرآن نے اس انقلاب کے دائی اول نبی اگر میں سے اشیائے کا نئات کی اقدار بدل جاتی ہیں۔ بیتبدیلی پیدا ہوتی ہے تعلیم سے قرآن نے اس انقلاب کے دائی اول نبی اکرم سے متعلق فرمایا کہ وکید کے تھے تو گوگئے کہ اور انہیں بنا تا ہے کہ اس قانون کی نفایت کیا ہے۔ پہنچا تا ہے ان کی تطبیم ویتا ہے اور انہیں بنا تا ہے کہ اس قانون کی نفایت کیا ہے۔ یہنچا تا ہے کہ اس جاعت کے ارکان بھی تعلیم ایک ہیک تعلیم ایک ہیں مجاعت کے ارکان بھی تعلیم ایک

دوسرے کو دیتے ہیں اور اس طرح تعلیم دیتے ہیں کہ اس کے گہرے نقوش اُن کے دل پر ثبت ہوجاتے ہیں۔اس سے وہ رتبانى بن جاتے بين وَلَكِنْ كُونُوْار بينون بِمَا كُنْتُدُونُ وَلَكِنْ كَانُونُوار بين مِا كُنْتُدُونَ الْكِتْبُ وَبِمَا كُنْتُدُونَ وَالْكَانَ مِنْ الْكِتْبُ وَبِمَا كُنْتُدُونُ الْكِتْبُ وَبِمَا كُنْتُدُونُ الْكِتْبُ وَبِمَا كُنْتُدُونُ الْكِتْبُ وَبِمَا كُنْتُدُونُونَ وَ3:78 وه ايك دوسرے واس كى تلقین کرتے رہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ قانو ن خدادندی کے مطابق تقبیری کا موں میں حصہ لیں اور اس پروگرام پرنہایت استقامت اوراستقلال عيمل بيرارين وتواصوا بالعقية وتواصوا بالصير [103:3]-اس لي اسمعاشره من الي فضابيدا موجاتي ہے جس سے اٹھتے بیٹھتے ' چلتے پھرتے اس کے سامنے یہی نصب العین رہتا ہے اور اس طرح پرحقیقت ان کے اعماق قلب میں یوں غیرمحسوس طور پر جا گزین ہوجاتی ہے جس طرح سانس لینے ہے آئے بیجن خون میں حلول کر جاتی ہے۔ان کے بیجے ای فضا میں پیدا ہوتے 'برجے اور پھولتے پھلتے ہیں اس لئے زندگی کے بیٹھائق اُن کا گھٹی میں پر جاتے ہیں۔اس کے ساتھ ہی ان کی تعلیم وتربیت اس انداز سے ہوتی ہے کہ جواڑات وہ اس طرح غیرشعوری طور پر لیتے ہیں علمی تحقیقات کی رُو سے مسلمہ حقائق بن كرسامنے آ جاتے ہيں اوراس طرح وہ انہيں شعوري طور پر على وجه لبعيرت قبول كرے آ مے براجتے ہيں۔ بيہ وہ طریق جس ہے قرآن قلب ونگاہ میں وہ تبدیلی پیدا کرویتا ہے جس سے مدحقیقت بے نقاب ہوکرسامنے آ جاتی ہے کہ نوع انسان کی پردرش میں انسان کی اپنی ذات کی نشوونما کاراز پوشیدہ ہے اور انسانی ذات کی نشو دنما مقصود حیات ہے۔ جولوگ اس طرح اس حقیقت کو بے نقاب دیکھ لیتے ہیں انہی کے ہاتھوں اس نظام کی بنیادر کھی جاتی ہے۔جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے اس میں نہ کسی کوز بردی شامل کیا جاتا ہے اور نہ ہی شامل ہوجانے کے بعد اس کا درواز ہبند کر دیاجا تا ہے کہ کوئی اس میں سے تکلنے نه یائے۔جس نظام کی بنیاد ہی انسانی ذات کی حربیّت اور بالیدگی پر ہواس میں زبر دستی کی کہیں مخبائش نہیں ہوتی۔البتۃ اگر کوئی قوت ان کے راستہ میں مزاحم ہواور ان کے نظام کے قائم رہنے اور آ گے بوصنے کو زبروی روکے اور ان خیالات کی نشر واشاعت کی اجازت نددے توان کے لئے ضروری ہوگا کہ اس استبدادی مزاحمت اور قبر مانی مخاصمت کا مقابلہ قوت سے كريس تحتى لا تَكُنُونَ فِيثُنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ بِللهِ [2:193] ليكن اس مين بعي كسي خلاف انسانية حركت كاكوني وخل نبيس موكا له ندكس سے دھوکا کیا جائے گا' ندفریب' نہ کسی تھم کی سازش ہوگی نہ خیانت اور نہ قلم ہوگا نہ زیادتی۔اللہ کے انسانیت ساز قانون کی اطاعت ان كامقصدا ورنوع انساني كى فلاح وبهيودان كى دليل راه بوگى \_

شاید آپ خیال کریں کہ آئی ہوی وسیع وعریض و نیامی اس طریق عمل ہے اتنا ہوا نقلاب ہر پاکر دیناکس طرح ممکن ہوگا؟ لیکن آپ شاید بھول گئے ہیں کہ وسائل رسل ومواصلات کی کثرت سے بید دنیا اب سے مشاکر ایک بہتی اوراس کے رہے والے ایک براوری بن چکے ہیں۔اب کسی نظر بیکوساری و نیامیں پھیلا نا اور کسی تصور کو عام کرنا بچھ بھی مشکل نہیں بشرطیکہ کسی کے پاس سامان نشر واشاعت موجود ہو۔ آج اگر کوئی خطہ زمین بھی اس قرآنی تصور کو عملا قبول کر لے تو اس کے حسین وخوشگوار نا نج کے ساری و نیاکا مشکل جو جانا نہ بعید ہے نہ دشوار۔اس لئے ہمارا زمانداس انتلاب کے لئے برا سازگار اور

موجودہ فضااس کے لئے بردی مساعد ہے۔

آپ سوچنے کہ اگر پرنظام کہیں قائم ہوجائے تواس کے ساتھ کتنے اہم مسائل کا طلخ دیخو دہوجا تا ہے جواس وقت اس طرح لائیل دکھائی دیے گی۔ اس کے قیام کے ساتھ تھا معاشی غلامی کا خاتمہ ہوجائے گا۔ زمینداراور کا شتکار کی بزاع جوآج اس درجہ دہر محصائی بن رہتی ہے ختم ہوجائے گی۔ کارخانہ داراور مزدور کی مختل جوآج ہوا ہے ورقوا نائی کا اتنا ہوا اس درجہ دہر محصائی بن رہتی ہے ختم ہوجائے گی۔ مالک مکان اور کرا پیدار کے سب جھڑے نیٹ جائیں گے۔ قرض خواہ اور مقروش کی جائیا ہوا کہ جوائی کا اتنا ہوا اور مقروش کی جائیا دوں اور ان کے ''اصلی اور تھی ہوجائے گی۔ جائیدادوں اور ان کے ''اصلی اور تھی '' جوافلاس جا نکاہ چھنے سے خود ہوجائیں گی۔ دوکا تھاراور گیا کہ کی تھینے تاثی معدوم ہوجائے گی۔ جائیدادوں اور ان کے ''اصلی اور تھی '' وارثوں کے تقضیہ مفقو دہوجائیں گی۔ دوکا تھاراور کی اس تیل جورفران نہیت سے انز جائے گی۔ وہ تمام اخلاقی جرائی ہوائیں کی بنا پر سرز دہوتے ہیں' مث جائیں گی بیار سرز دوجو نے ہیں' مث جائیں گی اور کھومیت وزیر دی کا پیدا شدہ جذام نا پود ہوجائے گی۔ کار دوبار میں اور دیکر واطمینان کی جنب انجر آئے گی۔ ہازاروں میں اعتماد اور کی سے سے انہر آئے گی۔ کار دوبار میں اور دیکر اسامنے آجائے گی۔ ہر فرو معاشرہ تھوائیں خدام بداماں ہوجائے گی۔ کار دوبار میں اور دیکر افراد انسان نہیں بیدودا در خیر سگائی کا جذبہ دل میں لئے ہوگا اور اس طرح پیسارئ زیمن جنت بداماں ہوجائے گی۔ بدورائی ہوکر دے گی۔ یادر کھٹے ایوس ایک شاعر کا میاراخوا بنہیں۔ بدایک حقیقت ہے جو داتھ ہوکر دے گی۔ یادر کھٹے انتظا ب ہے جو ہر یا ہوکر دی گا۔

#### اے خنک توہے کہ .....

زمانہ کی آئیسیں اُبھراُ بھر کردیکے رہی ہیں کہ وہ خوش بخت توم کون می ہے جس کے ہاتھوں قرآن کا بیانقلاب ظہور میں آئے گا اور دنیا میں خدا کا نظام ر بو بیت عامہ عملاً قائم ہوجائے گا۔ یہی وہ توم ہوگی جس کے جصے میں تمام نوع انسان کی امامت آئے گی اور جو عالمگیرانسانیت کو اُس جنت کی طرف لے جائے گ جس کے لئے جنت سے نکلا ہوا آ وم اس قدر مضطرب اور پریٹان ہے اور جو انسانی آرز ووس کی منظی اور کاروانِ انسانیت کی منزلِ حسیٰ ہے طور کی لکھٹرو کھٹن مان ہوا 13:29۔

Shaw, Bernard (1928) The Intelligent Woman's Guide to Socialism, Capitalism, Sovietism and Fascism 1949 reprint, London; Constable & Co. p.128



جیسا کہ بتایا جا چکا ہے نظام ر بو بتیت کا پہلا ایڈیشن 1950ء میں شاکع ہواتھا۔ اس کا نظر تانی شدہ متن سابقہ صفحات میں سامنے آپکا ہے۔ اس دوران میں پاکستان میں معاشیات ہے متعلق مختلف تقاضے آبھرے اور متنوع نظر یوں نے جنم لیا۔ میں ان سب کا قر آنی روشنی میں جائزہ لیتا گیا اور مختلف مقالات اور خطابات میں اسلام کے معاشی نظام کی وضاحت کرتا رہا۔ یہ مقالات اور خطابات میں بھی شاکع ہوتے رہے۔ احباب کا تقاضا تھا کہ اگر نظام ر بو بیت کی اشاعت میں تاخیر ہے تو ان مضامین کو کتا بی شکل میں منفیط کر دیا جائے۔ اب جبکہ نظام ر بو بیت کو از سرنو شاکع کی باجا رہا ہے میں ساند کر کتا ہے تھا کہ ان میں ساند کر کتا ہے تھا کہ ان میں سے بعض اہم مقالات و خطابات کو کتاب میں شامل کر دیا جائے۔ ان میں شاکع کی جو سابقہ صفحات میں سامنے آپھے جی لیکن یہ بے مقصد تکر ار نہیں ہوگا۔ ان سے ان شاک کی مزید وضاحت ہوجائے گی۔ جمیدا مید ہے کہ قار کین انہیں مفید یا کیں گے۔





## يشيرالله الرّحلن الرّحينير

طلوع إسلام كنوينشن منعقده اربيل 1972ء ميں پيش كرده خطاب



حق وباطل میں پیوندکاری کی ناکام کوشش

ہمارے ملک ہیں جن بیش آج سازی دنیا ہیں جو مسئلہ سب نے یادہ شدت سے مابدالنزاع ہے وہ معاشی مسئلہ ہے۔
اس مسئلہ کی اجب کا اندازہ اس سے لگا ہے کہ اس زبانہ کو کہا ہی دوریا تقصادیات (AGE OF ECONOMICS) جا ہے۔
اس مسئلہ کی اجب کا اندازہ اس سے لگا ہے کہ اس زبانہ کو کہا تک جو انتقادیات کا علمبروارہ جنے عام اصطلاح ہیں نظام ہمرمایہ
داری (کیٹیل ازم) کہا جا تا ہے اور مار کرتم کی رُو وے بور ژوا (BOURGEOIS) اور دومرا گروہ وہ ہم جو مردوروں یا محنت کا طبقہ (ایس کہا جا تا ہے۔ بیگر دوہ جس معاشی نظام کی ماری خصوص فلسفہ زندگی ہے جس کی بنیادی طور پر مارکسزم سے تجبیر کیا جا تا ہے۔ مارکسزم صرف ایک معاشی نظام کی نام خیس جیا کہا جا تا ہے۔ اس معاشی نظام کا نام خیس جیا کہا جا تا ہے۔ جو اس کے دومرے (اور آخری) مرحلہ تک علیات ہے۔ اس معاشی نظام کی نام خیس جو اس کے دومرے (اور آخری) مرحلہ تک علیات ہے کہا جا تا ہے۔ بالفاظ ویکر جہاں تک اس فلسفہ کرتے گئے جو اس کے دومرے (اور آخری) مرحلہ تک سوشلزم ابتداء کے لئے جو رس کی بنیادہ کے موشر ما ہماری کہا جا تا ہے۔ بالفاظ ویکر گراموں جی ہے۔
موشر ما ہمارے کہا جا تا ہے اور سوشلزم کو اجتماعت ہے دونوں نظام سے بھی نظام مرملہ داری اور مارکس ازم کا نظام آ کیک صور پر اشترا کیت کہا جا تا ہے اور سوشلزم کو اجتماعت ہے دونوں نظام سے بھی نظام مرملہ داری اور مارکس ازم کا نظام آ کیک دومرے کی ضد جیں اور اس وقت ان جی لیوں شیار خوس سے بھی نظام مرملہ یوں کہنے کہا جا تا ہے۔ خود جی ادام کی سازی سے خود جی اور اس وقت ان جی لیوں کہنے کہا تھارے جو نور جی ادام کی سات سے غیر متاثر مربی کر دور کی کو گروں میں ایک اور کی جو گروں خواج ہو ہے۔ بھی کہا تھارہ کے کو دور جا در امکس اور کی کو گروں خواج سے بھی متاثر دو جیس کی تا ہم کی ساری سیاست حاصل کی گئی ہے اور اس کا دی گوئی ہے کہ یہاں اسلامی نظام نے گی نافذا اور دائے جو گروں خواج کی میں میا گئی میں اس کے خواج کو اس کے کی مرحلہ کی میں میں اس می نام پر مصافی میں میں گئی ہے اور اس کا دی گروگ کی خواج کی اور اس کر کر گروگ کی میں میا گی میں میں گئی کے اور اس کا دی گروگ کی میں میں گئی کے اور اس کی کہ کی ساری میں کر کر گروگ کی میں میں میں کو کر کر گئی ہے اور اس کا دی گوئی ہے کہا کہا کو کی سے کر کر اس کر کر گئی کے اور کر کو کی سے کہ کر کر کر گروگ کی کر کر کر کر گئی کیا گئی کو کر کر کر کر کر کر گئی کر کر

نظام کو بڑی اہمیت ہوگی۔ بنابرین بہاں بیسوال پیداہوا کہ اسلامی نظام معیشت کیا ہے؟ کیا وہ قدیم نظام سرمایہ داری کا مؤید ہے یا جدید نظام ٔ سوشلزم یا کمیوزم کا حامی۔

#### هارى مذهبى پيشوائيت كامؤقف

دنیا ہیں جو اسلام (خیب کی شکل میں) صدیوں ہے رائج ہے وہ ہارے دور ملوکیت کاوشع کردہ ہے فلہذا نظام مرمایہ داری کا مؤیدلیوں چونکہ آجل مرمایہ دارانہ نظام کے خلاف عوام میں جذبات فقرت وانقام بڑی شدت اختیار کر چکے ہیں اس کے کوئی شخص بھی تحطے بندوں اس کی تا تیکر نے کی جرائے نہیں کرتا ۔ بناہر بن ہمارے خدجب پرست طبقہ نے بہ کہنا شروع کردیا ہے کہ اسلام خودا پنامعا ٹی نظام رکھتا ہے جو نہ ہر ماید دارانہ ہے اور نہ بی سوشلزم ۔ جب ان سے کہا جا تا ہے کہ اسلام کا وہ نظام ہے کہ ہیں اور کیا تا تھے ہوں کہ اسلام کے کہتے ہیں اور مسلمان کی تعریف کوئی متعین جو اب نہیں و ہے ہے وہ اسلام کے محافی نظام کے محافی ہوں نے جان اسلام کے محافی اسلام کے محافی کی محافی ہوں کے محافی ہوں نے جان اسلام کے محافی اسے محافی وہ نظام کے محافی کیا ہے وہ دوروہ اسلام کے محافی اسلام کے محافی کے محافی کی محافی کیا ہے مسلک کے محافی واضور پر جانے جی کہاں کا مسلک کیا ہے اور وہ اسلامی نظام کے مدی کی گھیمتوں طور پر جانے جین کہاں کا مسلک کیا ہے اور وہ اسلامی سون کے مدی کے معافی کیا ہے مسلک کے محافی وہ بیا ہے مسلک کے محافی وہ بیا ہے مسلک کے محافی اسلامی نظام کے مدی کی گھیمتوں طور پر جانے جین نہا مسلامی سونے کے صافی ہے ہوں اور وہ شام ہو مان کے مدی کی جو بیا ہو تا ہے جین نہا مسلامی کے معافی کے معافی کیا کہ مسلک کے محافی ہو تھا ہے تا ہے جین نہا مسلامی سونے کہا کے معافی کے محافی کے معافی کے محافی کے معافی کے معافی کے محافی کے محافی کے معافی کے محافی کے محافی

میں قرآن کریم کا ایک ادنی طالب علم ہوں اور میرا مسلک ہے ہے کہ زندگی کا جو مسئلہ بھی ساسنے آئے قرآن کی روشی میں اس کا جائزہ لوں اور میری بصیرت جس بتیجہ پر پہنچائے اسے بلا کم وکاست قوم کے ساسنے پیش کردوں ۔ میراتعلق نہ کی شہبی فرقہ سے ہے نہ کسی سیاس ہوں۔ لبندا زیر نظر مسئلہ میں میری بحث خربی فرقہ سے ہندانہ ۔ مارکس میری بحث خالص علمی اور تحقیقاتی ہوگی نہ کہ گروہ بندانہ ۔ مارکس می بنیاداس مسلک کے معماران اول سے مارکس این گلز فیور باخ ، لین وغیرہ کی تحریرات پر ہوگی اور اسلامی نظام کی سند خداکی عظیم کتاب قرآن کریم کے اول اور اسلامی نظام کی سند خداکی عظیم کتاب قرآن کریم کے ارشادات ۔ اس ضمن میں اتنااور عرض کردوں کہ اس موضوع پر تیں پہلی بارلب کشائی تبیس کرد ہا۔ میں سالباسال سے بیہ کھی کہتا ارشادات ۔ اس ضمن میں اتنااور عرض کردوں کہ اس موضوع پر تیں پہلی بارلب کشائی تبیس کرد ہا۔ میں سالباسال سے بیہ کھی کہتا ہوگا کہ بات آسانی سے جھیش آجائے۔ و ما تو مقی الا باللہ العلی العظیم۔

#### ماركسزم

اس نظریہ کے بانی

مار کرتم کا پانی کا رک مارکس تصور کیا جا تا ہے۔ یہ یہودی انسل تھا اور جرمئی کا رہنے والا - 1818ء میں پیدا ہوا اور اپنے انقلا بی خیالات کی وجہ سے مختلف مما لک جرمئی بلجیم فرانس انگلینڈ میں جلا وہن رہا اور بالا خر 1883ء میں لنڈن میں وفات پا اسکان مارکس کا کارنا مرتبیں۔ اس میں اس کا زندگی مجرکا رفیق فریڈرک اینگلز بھی جرار کا خریق ہوا۔ مارکس کی معرکہ اشتر اکیت ، جوان کی تحریک کا عروة الوقتی ہے 1848ء میں ان دونوں کی طرف سے مشتر کہ طور پرشائع ہوا۔ مارکس کی معرکہ آثر الیت ، جوان کی تحریک کا عروة الوقتی ہے 1848ء میں ان دونوں کی طرف سے مشتر کہ طور پرشائع ہوا۔ مارکس کی معرکہ آزا بھیلی ہا کہ میں اور پر تھی ہوا۔ مارکس کی زندگی میں اس کی صرف پہلی جلدشائع ہوئی تھی ۔ اس کے بعداس کی دو جلد ہیں این گلز نے شائع کیس اور پر تھیقت ہے کہ وہ مارکس اور این گلز کی مشتر کر تھیلف ہے۔ وہ اس کی چوتی جلدی تھیل نہ کر پالا کہ ہی انتقال ہوگیا۔ جہاں تک فلے میٹر کرت سے میں جو تبدیلی کی اس سے دو ایک اگلے جداگا نہ فلے میں کررہ گیا۔ جہاں تک مارکس اور این گلز کی میں جو تبدیلی کی اس سے دو ایک اگلے جداگا نہ فلے میں کررہ گیا۔ جہاں تک مارکس اور وہر ہے۔ کہ خلاف بناوت کا اتعاق ہے اس میں جو تبدیلی کی اس سے دو ایک اگلے جداگا نہ فلے میں کررہ گیا۔ جہاں تک مارکس اور وہر ہیں کا قشد وہ بنا کہ ہی انتقال میں دو ایک اور شوخ کی فلرسے میں اور وہر ہیں کا تشد وہ بنا کر گیا۔ اس کی تا لیف کا مارکس اور اسکالی ہور گلا کرنے کیا۔ اس کی تا لیف کا مسلمہ میں اس کی مخالف ہور کیا اس کے دواتھا میں موضوع پر ایک میں تھو تھیا۔ جو اور اس کا 1947ء کا ایڈیشن جو ماسکو سے شائع ہوا تھا میں میں جو تھا میں میں تعارف کے بعد ہم مارکس میں موسوع پر ایک میں میں موسوع پر ایک میں موسوع کی موسو

## انسانی زندگی کاتصور

انسانی زندگی کاسب سے اہم اور بنیادی مسئلہ خودانسان ہے بینی یہ کہ انسانی زندگی بھی ویگر حیوانات کی طرح بخص طبیعی
زندگی ہے بیاس سے ماوراء کھی اور بھی ہے۔ اگراس کی زندگی بھی زندگی ہے جس بیس مقصد حیات اس سے زیادہ کہوئیس
ہوتا کہ کھایا 'بیا' افزائش نسل کی اور مر کے' تو پھراس کے لئے مابعد الطبیعیاتی مسائل سے خدا' وی رسالت' مستقل
اقدارا آخرت وغیرہ کی معنی نہیں رکھتے کوئی حیوان ایسانہیں جس کے ذہن میں بیسوال انجرتے ہوں ' بیان کا اس کی زندگی
سے کچھ بھی واسطہ ہو جیوانات کے سامنے ایک مسئلہ ہوتا ہے لیتی بقائے حیات (زندہ رہنے) کے لئے کھانے کا مسئلہ اس انسانوں کی زبان میں ''روفی کا مسئلہ' کہتے ہیں۔ آگر کسی جانورکا پیٹ بھرجاتا ہے اوروہ اپنے آپ کو تحقوظ بھسٹا ہے تو وہ آرام
سے موجاتا ہے کیونکہ اس کے بعد اس کے سامنے کوئی اورسوال ہوتا ہی نہیں۔ اس تصور حیات کی روپ انسان کے سامنے بھی
سے مسئلہ صرف ایک ہی رہ جاتا ہے بعنی روٹی کا مسئلہ۔ آگر بیحل ہوجائے تو بھرزندگی کا مقصد پورا ہوجاتا ہے۔ آ ہے ہم
سیکس کہ مارکرتم کی رُوسے انسانی زندگی کا تصور کیا ہے۔ اس سوال کا جواب کہ انسانی زندگی کیا ہے' فیور باتے نے پائی میں سیار کی ہیں ہی مسئلہ کو اسارا فلسفہ با سانی مجمد میں آجاتا ہے۔ وہ اپنی بنیادی انسان سے معیت سے ویا ہے کہ ان کی روشنی میں مارکرتم کا سارا فلسفہ با سانی مجمد میں آجاتا ہے۔ وہ اپنی بنیادی انسانی نیسان کی روشنی میں کہتا ہے کہ

#### MAN IS WHAT HE EATS

'' انسان عبارت ہے اس سے جو پچھ وہ کھا تا ہے''۔ یعنی اس کی زندگی' دیگر حیوانات کی طرح' طبیعی زندگی ہے اور بس۔ اور ستلہاس کے سامنے صرف روٹی کا ہے۔ مار کسزم کی ساری عمارت اس بنیا و پراستوار ہوتی ہے۔

حیوان مساحب اختیار نہیں ہوتا مجبور ہوتا ہے۔ جب انسانی زندگی کوحیوانی زندگی تصور کرلیا گیا تو انگلاسوال ہے پیدا ہوا کہ کیا ہے بھی دیگر حیوانات کی طرح مجبور ہے یا اسے پچھا ختیار بھی حاصل ہے۔ یا در ہے کہ انسان کواس کے اعمال وکروار کا ذیمہ دار داراً سی صورت میں تھم رایا جاسکتا ہے جب اسے صاحب اختیار تسلیم کیا جائے۔اس باب میں مارکس لکھتا ہے کہ:

انسان اپنی تاریخ آپ مرتب کرتے ہیں کیکن ایسا کھے وہ اُن حالات کے تابع نہیں کرتے جنہیں انہوں نے برضائے خوایش خود منتخب کیا ہو۔اس کے برمکس وہ ان شرائط وکوائف کے ماتحت زندگی بسرکرتے ہیں جوانہیں خارج سے ملتی ہیں

ویں مور حب ہے ہو۔ اس سے ہر س دور اللہ اللہ (DETERMINED) ہوتی ہیں۔ اور پہلے سے طیشدہ (DETERMINED) ہوتی ہیں۔ اور پہلے سے طیشدہ (DETERMINED) ہوتی ہیں۔ ارکس انسان کی انفرادیت کا قائل نہیں۔ وہ کہتا ہے کہ 'انسانی ذات کوئی ایس شیمیں جو ہر فرد میں الگ الگ موجود ہو۔ یہ صرف معاشرتی روابط کے مجموعی اثر کا نام ہے''۔ (SIXTH THESIS AGAINST FEUERBACH)۔ وہ اپنی تصنیف' کیمیطل 'کے پہلے انگلش ایڈیشن کے دیباجہ میں لکھتا ہے:

اگریس کمیں افراد کا ذکر کرتا ہوں تو وہ صرف ان معنوں میں کہ وہ معاشی اصناف کے جمعے ہوتے ہیں اور خاص طبقاتی مفاو اور روابط کے ترجمان ۔ جب میرے نزدیک مسجح طریقِ فطرت معاشرہ کے اقتصادی ڈھانچے کا نشو ونما ہے 'تو میں وہ آخری شخص ہوں گاجوافراد کوان حالات کا ذمہ وارقرار دے جن کے پیدا کروہ وہ (افراد) خود ہیں (یعنی افرادُ حالات کے پیدا کروہ ہوتے ہیں حالات افراد کے پیدا کروہ نیس ہوتے )۔

انسانی جراورافتیار کے مسئلہ کی وضاحت کرتے ہوئے ایک بہت بڑا مارکسسٹ (G.U. PLEKHANOV) اپٹی مشہور کتاب (THE ROLE OF INDIVIDUAL IN HISTORY) شرکھتا ہے:

جب مجھ پر میرے مجبور ہونے کا حساس اس طرح منتشف ہوکہ یکی طرح ممکن ہی نہیں ۔ نہ ہیرونی حالات کی رُو

ے اور نہ ہی کمی اندرونی تبدیلی کے مطابق ۔ کہ میں جو کچھ کر رہا ہوں اس سے مختف بھی کرسکوں۔اوراس کے
ساتھ ہی مجھے اس کا اطمینان بھی حاصل ہوکہ جو کچھ میں کر رہا ہوں اس سے بہتر کچھا ور ہوئی نہیں سکتا تو اس وقت میرے
نزویک جبرا نقتیار میں بدل جاتا ہے اورا نقتیار جبر میں (اور میں اپنے آپ کو مجبور محض ہونے کے ہا وجو وُ صاحب اختیار واراوہ تصور کرنے لگ جاتا ہوں)۔

بیہ مارکسزم کی زوے کا نتات میں انسان کی پوزیش ۔ بعنی

(1)اس کی زندگی حیوانات کی طرح ، محض طبیعی زندگی ہے جس کا خاتمہ موت کے ساتھ ہوجا تاہے۔اور

(2) بید حیوانات ہی کی طرح 'مجبور محض ہوتا ہے۔ اسے اِنتخاب اور اِرادہ کی صلاحیّت نفییب ہی نہیں ہوتی۔ جن مادی حالات میں بیآ ککھ کھولتا ہے ان کے مطابق بننے اور کام کرنے کے لئے بیمجبور ہوتا ہے۔اس کی ساری تاریخ 'اس کے اس جر کی داستان ہے۔

#### تاريخ

مار کمزم میں تاریخ (ہسٹری) کو بوی اہمیت حاصل ہے'اس لئے کہ وہ اپنے وعادی اور نظریات کی صداقت کی شہادت (برعم خولش) تاریخ سے بیش کرتے ہیں۔لیکن مارکس کو تاریخ انسانیت میں کیا دکھائی ویتا ہے اس کا اندازہ اس ایک فقرہ سے نگاہئے جومنشوراشتر اکیت (کمیونسٹ مینی فیسٹو) میں ان الفاظ میں جارے سامنے آتا ہے کہ

کاروان انسانیت کی تاریخ طبقاتی جنگ کے سوا کھے نیس۔

اینگزاس میں صرف اتنا اضافہ کرتا ہے کہ انسان کے ابتدائی دور کے بعد جب وہ ہنوز اپنے عبد طفولیت میں تھا'اس کی ساری تاریخ طبقاتی نزاع کی داستان ہے۔طبقاتی جنگ ہے مارکس اور اینگلز کی مرا دہے'' لُٹنے والوں اور لُوٹنے والوں کی نزاع' حاکموں اور گلوموں کی جنگ' (منشور اشتر اکیت)۔اسے تاریخ کی مادی تعبیر کہاجا تا ہے۔اینگلزاس باب میں لکھتا ہے کہ تاریخ کی مادی تعبیر کی ڈوسے تاریخ میں آخری اور فیصلہ کن عضر پاعال پر حقیقت ہوتی ہے کہ اس دور میں پیداوار کا کیا انداز تھا ..... پیٹھیک ہے کہ ہم اپنی تاریخ آپ متفکل کرتے ہیں لیکن ایسا پھے متعین شرائط اور پہلے سے مطے شدہ عالات کے تالع کیا جاتا ہے۔ ان میں سب سے آخری اور فیصلہ کن عناصر وہ ہوتے ہیں جن کا تعلق معاشیات سے ہوتا سے۔

اینے اس نظر یہ کی مزید تشریح کرتے ہوئے این تکر لکھتا ہے:

تاریخ کے اور تصور کی ابتداء اس اصول ہے ہوتی ہے کہ ہر معاشرتی نظام کی بنیاذ پیدا وارا ورپیدا شدہ اشیاء کا جاولہ ہوتی کے ۔ تاریخ میں جو معاشرہ بھی ہمارے سامنے آتا ہے بیدا وارکی تقسیم اور اس کے ساتھ معاشرہ کی طبقاتی تفریق کا ہدار اس امر پر ہوتا ہے کہ اس معاشرہ نے کیا پیدا کیا اور اے کس طرح تقسیم کیا اور پیدا کردہ اشیاء کا تباولہ کس طریق ہے کیا۔ اس تصور کی رُوسے تمام معاشر تی تبدیلیوں اور سیاسی انقلابات کی علّت العلّل (آخری سبب) انسانوں کے قلوب کیا۔ اس تصور کی رُوسے تمام معاشرہ تی معلق ان کی بڑھتی ہوئی ہمسیرت میں تلاش نہیں کرنا چاہئے ۔ اسے تلاش کرنا چاہئے ۔ اسے تلاش کرنا چاہئے ۔ اسے تلاش کرنا چاہئے ۔ اس معاشرہ میں طریق پیدا وار اور تبادلہ اشیاء کا اصول کیا تھا۔ بالفاظ دیگر ان انقلابات کی بنیاد کو فلسفہ کے اس معاشرہ میں طریق پیدا وار اور تبادلہ اشیاء کا اصول کیا تھا۔ بالفاظ دیگر ان انقلابات کی بنیاد کو فلسفہ حیات میں تبلی کہ کہ کہ کہ کہ کہ دورکی اقتصادیات میں تلاش کرنا چاہئے۔

مارس کے حسب ذیل الفاظ اس کی مزید تشریح کرتے ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ:

مادی زندگی میں طریق پیداوار' درحقیقت اس معاشرہ کے عام کیریکٹر' اور سیاس ادر روحانی نیچ زندگی کوشھین کرتا ہے۔ ب انسانی شعورٹیس جوان کی بستی کوشعین کرتا ہے' بلکہ اس کے برعکس ان کی معاشی زندگی ان کے شعور کوشعیتن کرتی ہے۔

(A CONTRIBUTION OF FOLITICAL ECONOMY)

آپ نے نے و کھولیا کہ ادر کترم کی ڑو ہے تاریخ کی مادی تعبیر سے کیا مراد ہے؟ ان کے زود کیا آسان کی ساری تاریخ 'افراد اور اقوام کے ہر فیصلہ اور کمل کا جذبہ محرکہ طبقات کا باہمی نزاع 'کی معاشرہ کا تھرن نیج زندگی اسلوب حیات سب' 'روٹی کے مسئلہ'' کے تابع ہوتے ہیں ۔ جس منم کا طریقہ پیداوار اور اصول تقسیم و تبادلہ اشیاء ای قتم کے انسان ای قتم کا معاشرہ ای مسئلہ' کے ان کے تصورات ای قتم کا ان کا شعور ۔ ''روٹی کے مسئلہ'' سے بلند تو ایک طرف اس سے الگ اور مختلف 'یا اس کے سوا' نہ انسانی فیصلوں کا کوئی جذبہ محرکہ ہوتا ہے نہ مختلف گروہوں ہیں باہمی مختلش کی کوئی علمت ۔ انسانی زندگی کی ساری کا رفر ما ئیاں اس کی جدوجہد اس کا تھرن ، ثقافت 'تہذیب عملی کا وشیں فکری کا ہشیں 'فنو نِ الطیف اور ان کی تجدارت کا ریاں اس کے جذبات ِ الطیف اور ان کی جگر سوزیاں' اس کے احساسات اور ان کی حرارت سامانیاں' اس کے عشق وجبت کی واستا تیں' بلند مقاصد کی خاطر اس کی بے لوٹ قربانیاں' مطلق اقد ار کے تحفظ کے لئے اس کی جانفروشیاں' غرضیکہ زندگی اور اس کی ساری رعنائیاں اور زیبائیاں' اس کی رفعت اور بلندیاں' بیسب اس سوال کی بیداوار ہیں کہ گیہوں کیسے غرضیکہ زندگی اور اس کی ساری رعنائیاں اور زیبائیاں' اس کی رفعت اور بلندیاں' بیسب اس سوال کی بیداوار ہیں کہ گیہوں کیسے غرضیکہ زندگی اور اس کی ساری رعنائیاں اور زیبائیاں' اس کی رفعت اور بلندیاں' بیسب اس سوال کی بیداوار ہیں کہ گیہوں کیسے

#### بویاجاتا ہے اورراش ڈیویس آئے کی تقتیم س طریق ہے ہوتی ہے۔

## ضابطهُ اخلاق واقتدار

اور ظاہر ہے کہ جب مسئلہ سارا گیہوں اور آئے کا ہے تو پھرانسانی زندگی کے لئے کمی ضابطہ اطلاق واقد ارکا سوال ہی پیدائیوں ہوتا۔ لیفن نے 1920ء میں پوتھ کیونسٹ لیگ کی تیسری کا نگریس میں نوجوانوں سے خطاب کرتے ہوئے کہا تھا:

ہم ان تمام ضوابطِ اخلاق کو مستر دکرتے ہیں جو کمی ما فوق البشر سرچشمہ یا غیرطبقاتی تصور کے پیدا کردہ ہوں۔ ہم اعلانیہ کہتے ہیں کہ خلائی تصور کے بیدا کردہ ہوں۔ ہم اعلانیہ خاطر محنت کشوں اور کا شکاروں کے دلوں کو تاریخی اور دھند میں رکھنے کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ جارا خاطر محنت کشوں اور کا شکاروں کے دلوں کو تاریخی اور دھند میں رکھنے کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ جارا ضابطۂ اخلاق جنگ کے مفاو کے تائع ہے۔ بھی ہمارے ضابطۂ اخلاق کا سرچشمہ ہے۔ سرمایہ داروں کا دفور کی ہے کہاں کا ضابطۂ اخلاق احکام خداوندی پڑی ہے (ہم اس تصور کو تھراتے ہیں )۔ ہم خداو غیرہ کی خوات کی جائے ہوں کہا تام ہے۔ اس سے ماوراء ہو کہتے ہیں کہ خداو غیرہ کی خوات کی سرح کے اس سے مادراء ہو کہتے ہیں کہ مان سب کا پردہ چاک ابری صدافت کے قائل نہیں۔ اس تم کے اخلاق کے متعلق جس قدرافسائے وضع کئے جین ہم ان سب کا پردہ چاک ابری صدافت کے قائل نہیں۔ اس می کے اخلاق کے متعلق جس قدرافسائے وضع کئے جین ہم ان سب کا پردہ چاک معلوں کی متعلق جس قدرافسائے وضع کئے جین ہم ان سب کا پردہ چاک مسلم کے اخلاق کیا میں متعلق جس قدرافسائے وضع کئے جین ہم ان سب کا پردہ چاک سب کے ان کے درکھوں گے۔

مارس كييول (جلداول) ميس لكستاب:

اخلا قیات ند بهب مابعدالطبیعات اورای تنم کے دیگر نظریات کا آزاداند وجود کوئی نہیں۔ان کی کوئی تاریخ نہیں ان کی کوئی نشووار نقا جہیں۔ بہوتا ہیہ کہ انسان اپنی مادی پیداواراور مادی روابط کی نشوونما کے ساتھ ساتھ اپنے خیالات اور ان خیالات سے پیداشدہ تصورات کوبدل کر بہتا ہے۔(انہی کا نام اس کے عقائدیا اخلاقیات واقد اربیں )۔ ایننگر کے الفاظ میں :

(ہمارے فلسفہ بعدایت کی زوسے) ونیا میں کوئی شے حرف آخر مطلق یامقدی نہیں۔ کا نتات کی ہر شے (انسانی قکر سمیت) تغیر پذریہ اور پیچھے ہے آتی ہوئی آگے بوھتی چلی جاتی ہے (لینن صفحہ 23)۔

یہ ہے مارکسزم کے فز دیک اقد اروا خلاقیات کی حیثیت۔اس کی زُوسے دنیا میں کوئی قدر (VALUE) مستقل نہیں کوئی ضابط ر اخلاق فیر متغیر نیس۔ یہ سب تصورات و بہن انسانی کے پیدا کردہ ہیں ۔ اس و بہن انسانی کے جوخو داپ احوال اور معاشی طرق و منہاج کے تابع ہوتا ہے۔ضابطہ اخلاق ایک ہی ہاوروہ یہ کہ جو کچواپٹی پارٹی کے مفاد میں ہووہ جائز جواس کے مفاد کے خلاف جائے وہ نا جائز۔اس مقصد ( یعنی پارٹی کے مفاد ) کے لئے گذب وافتر ااور فریب وہ جل ہر حرب سے بلاتا کل کام لیا جاسکتا ہے۔(GOLLANCZ) نے اپنی کتاب (OUR THREATENED VALUES) میں تو یہاں تک بھی لکھا ہے کہ جب مشہوراشتراکی راہنما(DR. G. LUCKNZ) سے پوچھا گیا کہ کیااشتراکی لیڈروں کے لئے بیجائز ہے کہ وہ اپنی جماعت کے افراد سے بھی کِذب اور قریب وہی ہے کام لیں تواس کے جواب میں اس نے کہا کہ:

اشراک اخلاق کی رُوے میفریفسب سے اہم ہے کہ اسے شلیم کیا جائے کہ عندالصرورت بددیا نتی اور ہے ایمانی سے کام لیا جاسکتا ہے۔ سیسب سے بوی قربانی ہے جس کا ہم سے انقلاب نے مطالبہ کیا تھا۔

#### بذبهب

ہم نے دیکھا ہے کہ لیفن نے کہا تھا کہ ہم ہرا سے ضابطہ اخلاق کو ستر دکرتے ہیں جس کا سرچشمہ انسانی ذہن سے ماوراء ہو۔ہم خدا کی ستی کا افکار کرتے ہیں اوراس کے احکام کے تصور تک کوشلیم نہیں کرتے ۔ یہاں سے ندہب سے متعلق مار کسزم کا نظر بیدواضح ہوجا تا ہے۔ مارکس کا بیفقرہ تو اب زبان زدِخلائق ہو چکاہے کہ:

(RELIGION IS THE OPIUM OF THE PEOPLE) ندب عوام ك لخ افون ب-

(LENIN - P. 240)

لينن اس باب من يكاركركبتابك

ند ب كوتباه كرنااورد بريت (ATHEISM) كوفروغ ديناجارامقصدا ولين ب(لينن سفيد 243)

وه ذرا آ مے چل کر لکھتا ہے:

ایک ہارکسسٹ کے لئے مادہ پرست ہونا ضروری ہے بینی ند بہ کا دشمن لیکن اے جدلی مادیت پرست ہونا چاہئے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اس نے ند بہ کی مخالفت محض نظری اور تجریدی (ABSTRACT) طریق سے نہیں کرتی چاہئے۔ اے جوامی جدوجہد کے ذریعے ند بہ کی مخالفت کرنی چاہئے۔ (صفحہ 245)

اس پراضا فدکرتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ جولوگ مارکسزم کے حامی ہونے کے ساتھ ساتھ بید دعویٰ کرتے ہیں کہ فد ہب انسان کا پرائیویٹ معاملہ ہے اس لئے مارکسزم کوکسی کے ذاتی عقیدہ ہے سروکارنہیں ہونا چاہیے 'وہ موقع پرست ہیں۔مارکسزم اور فد ہب پرعقیدہ' دونوں اسمیے نہیں رہ سکتے۔ مارکسزم میں فد ہب کسی کا پرائیویٹ عقیدہ نہیں رہ سکتا۔مارکسسٹ کے لئے ضروری ہے کہ وہ فد ہب کو تیا گ کر دہریت کو عملاً اختیار کرے۔ (صفحہ 246)

اینگرواضح ترالفاظ می کبتاہے کہ:

ند ہب( کوئی خاص ند ہب نہیں کیکہ خودننس ند ہب)اس سے سوا بچھٹیں کہ جوخار بی تو تیں انسان کی روز مرہ کی زندگی کو سنٹرول کرتی ہیں ان کاعکس انسانی ذہن پر منعکس ہوجا تا ہے (انہیں وہ خدا مجھ لیتا ہے)۔ (ANTI-DUHRING) فیور باتنے لکھتا ہے کہ: فطرت اورانسان کے سواکا نتات میں کی شے کا وجود نہیں۔ وہ بلند و بالاہتیاں جن کا وجود ند ہی افساندگروں نے تراش کررکھاہے خود ہماری اپنی ہی ذات کے طلسی عکس ہیں۔ (ESSENCE OF CHRISTIANITY) اور آخر میں ہم' مارکس کے ان الفاظ کو چیش کرتے ہیں' جن کے بعد اس باب میں پچھاور کہنے کی ضرورت نہیں رہتی۔ وہ اپنی کتاب (CRITIQUE OF THE PHILOSOPHY OF LAW OF HEGEL) میں لکھتاہے:

ندہب انسان کی پیداوار ہے انسان ندہب کی پیداوار نہیں۔ تدہب سے وہی انسان وابستہ روسکتا ہے جو یا تواہمی تک اپنے مقام انسان یہ بیداوار ہے انسان ندہب کی پیداوار نہیں ۔ تدہب کھود یا ہو۔ غدہب مظلوموں کی سسکیاں ایک اپنے مقام انسانیت سے بیخر ہو یا جس سکیاں ایک پھرک دنیا کا قلب اور ان حالات کی روح ہے جوخودروح سے محروم جیں۔ فدہب کی فنا جس حقیقی انسانی مشرت کا راز پہلال ہے۔ اخلا قیات ندہب بابعد الطبیعیات اور دیگر تمام تصورات مقیقی آزادی کے دعمن جیں۔ ان کی کوئی تاریخ نہیں۔ تاریخ صرف اوی انسان کی ہے۔

#### فليفهُ جدليت

مارکس کی شہرت (بلکہ تعارف) ایک مخصوص نظام کی حیثیت ہے ہے جے سوشلزم اور کمیونزم کہا جاتا ہے کی مارکس کے پھر کہا گیا ہے 'آ پ نے ویکھا ہوگا کہ اس میں اس معافی نظام کا کوئی ذکر نہیں آیا۔ یہ بات تو سامنے آئی ہے کہ مارکس کے نزدیک انسان کا اصلی اور واحد مسئلہ معافی ہے۔ یہی اس کی تاریخ ہے۔ اس سے اس کے خیالات نصورات نظریات 'مقائد ترجیب پاتے ہیں۔ اس سے اخلا قیات اور غذہ ب (خدا) ہے متعلق تمام مسائل وابستہ ہیں۔ اس بنیاد پر مختلف طبقات وجود میں آتے ہیں اور یہی ان کی باہمی مختلش کی وجہ مزاع ہے۔ یہ سب پچھ ہمارے سامنے آیا ہے لین اس معاشی نظام کا کوئی ذکر شہیں آیا جواس ساری بحث کا ماصل ہے اورخود ہماری اس گفتگو کا نقطہ ماسکہ۔ اس تک چہنچنے کے لئے ہمیں اس فلسفہ کو مختصر نہیں آیا جواس ساری بحث کا ماصل ہے اورخود ہماری اس گفتگو کا نقطہ ماسکہ۔ اس تک چہنچنے کے لئے ہمیں اس فلسفہ کو مختصر اور (جہاں تک ہوسکے ) عام نہم الفاظ میں بیان کرنا ہوگا جس کا مارکس کے تصور کے مطابق فطری نتیجہدہ معاشی نظام ہی محمود اس فلسفہ کی شاخ سے ہوتی ہے۔ یہ فلسفہ جد لیت (DIALECTICISM) کہلاتا مارکس کا کہنا ہیہ جو مارکس کا استاد تھا۔

بیگل کا نظریہ یہ ہے کہ کا نئات میں کوئی تصور (IDEA) مستقل آبدی غیرمتبدل یا جا مزہیں۔ ہرتصور حقیقت اور صدافت ا ارتقائی مراحل میں سے گزررہی ہے۔ ہوتا ہیہ کہ ایک تصور منصر شہود پر آتا ہے۔ بیطلق یا کمل صدافت کا پیکرنہیں ہوتا بلکہ نیم صدافت (PARTIAL TRUTH) کا حال ہوتا ہے۔ اس میں سے ایک اور تصور نمودار ہوتا ہے جواس کی ضد ہوتا ہے کئین ہوتا ہے یہ بھی نیم صدافت ہی کا پیکر۔ ان دونوں باہد گرمتضا دتصورات کی مشکش سے ایک تیسر انصور جنم لیتا ہے۔ یہ پہلے دونوں تصورات ہے آرفع واعلی ہوتا ہے کین ہوتا ہے پھر بھی نیم صدافت کا حامل۔ پیضور پھرایک ٹی کھکش کا قدم اوّل بنتا ہے اور جونزاع پہلے سامنے آئی تھی اس تھم کی نزاع پھر وجود میں آجاتی ہے۔ تعنادات کی اس کھکش کا نام ارتقائی طریقِ عمل ہے جس ہے آخرالامز مطلق اورکھمل صدافت (WHOLE TRUTH) کی خمود ہوجاتی ہے۔

مارکس اوراینگلز دونوں ہیگل کے شاگر دیتھے۔انہوں نے اس جدلیاتی طریق ارتقاء کوہنگل سے لیالیکن کہایہ کہ تصورات کی
ونیا 'محض واہمہ ہے' اس جدلیت کا تعلق انسان کی مادی دنیا ہے ہے اور مادی دنیا ہیں بھی اسا ی حیثیت معاشی طریق کو حاصل
ہے۔اس معاشی طریق کو وہ پیدادار کی قوت (POWER OF PRODUCTION) سے تعییر کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ
پیداوار کا ایک طریق سراسے آتا ہے جس سے انسان دومتضا دطبقات (CLASSES) ہیں بٹ جاتے ہیں۔ان طبقات ہیں
ہاہمی جنگ ہوتی ہے جس سے ایک نیاطریق پیداوار (یا معاشی نظام ) وجود ہیں آتا ہے جو پہلے نظام کی خوبیاں لئے ہوتا ہے'
لیکن ہوتا ہے اس کی ضد۔ اس سے نظام کی ٹروسے' پھر باہمد گرمضا دطبقات ابھرتے ہیں جن کی باہمی کشکش سے پھر ایک اور
نظام وجود ہیں آتا ہے۔ اس کشکش کا نام مار کس کے الفاظ ہیں مادی جدلیت یا جدلی مادیت سے محدلی اوجود ہیں تا وجود ہیں آتا ہے۔ یہ سلسلہ نزاع وتضادای طرح جاری رہے گا تا تکدایک ایسانظام وجود ہیں آ جائے گا جس ہیں
طبقات کا وجود خم ہوجائے گا۔ یعنی وہاں انسانی معاشرہ (CLASSLESS) ہوجائے گا اور ظاہر ہے کہ جب طبقات کا وجود ہی نہیں رہے گا تو ہو جہی ختم ہوجائے گا۔

جب بیکہا گیا کہ بیقسورتو مادی جدلیت کی ساری عمارت کو منہدم کر دیتا ہے جب طبقات ختم ہو گئے تو ہا ہمی تضادن رہا۔ اور جب تضادن رہا تو تغیرات کا سلسلہ بھی اختیام تک پہنچ گیا۔ وہ نظام غیر منتبذل اور جامد ہو گیا تو فلسفۂ جدلیت کی خودتر دید ہوگئی۔ اس کے جواب میں اس نے کہا کہ ہم نہیں کہہ سکتے کہ اس کے بعد کیا ہوگا۔ تضاد اور نزاع کا سلسلہ تو بہر حال جاری رہگ لیکن اس کی نوعیت کیا ہوگی' اور ریکن متضادعنا صریعیں جاری رہے گا'اس کی بابت بچھ نہیں کہا جاسکتا۔

اس نے کہا کہ جارے زمانے میں بیززاع پہال تک پینی ہے کہ پراناس مابیدداراندنظام ختم جورہا ہے اوراس کی جگہاں کی ضعد ایک نیا نظام وجودکوش ہے۔ پرانے نظام کی بنیاداس مفروضہ پڑھی کہ معاوضہ محنت (LABOUR) ہی کانہیں بلکہ سرمایہ (CAPITAL) کا بھی ہے۔ سرماییدار محنت کش مزدورکواس کی طے کردہ اُجرت دے کر باتی سارے کے سارے منافع کا واحد مالک بن جاتا ہے اورکوئی قانون اُسے اِس کے اُس جنِ ملکیت ہے محروم نیس کرسکتا۔ اس کے برعکس اب جونظام وجود میں آر ہا ہے اس کی بنیاداس کلیہ کو تا ہے اس کی بنیاداس کا بوتا ہے۔ اس کلیہ کی رُوسے جو معاشی نظام وجود میں آر ہا ہوتا ہے۔ اس کلیہ کی رُوسے جو معاشی نظام وجود میں آر ہا ہے اس کی بہلی بنیاداس کی بہلی نے کوسوشلزم کہا جاتا ہے اورا گلی (اورآ خری) سنج کوکیونزم (اس کی تفصیل ذرا آ گے معاشی نظام وجود میں آر ہا ہے اس کی بہلی نئے کوسوشلزم کہا جاتا ہے اورا گلی (اورآ خری) سنج کوکیونزم (اس کی تفصیل ذرا آ گے حاکر سامنے آ ہے گی)۔

یہ ہے وہ فلفۂ مادی جدلیت جس کی رُوسے مار کسزم کے عقیدہ کے مطابق نظام مرمایہ داری کی جگہ سوشلزم کا نظام آ کررہے گا۔

قبل اس کے کہ ہم اس نظام کی تفصیلات سامنے لائیں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ مار کسزم کے بنیا دی دعاوی پرایک تنقیدی نگاہ ڈالیس۔ چونکہ یہ بات محض خمنی طور پر سامنے آرہی ہے ۔۔ ہمارے موضوع کا نقطہ کا سکتہیں ۔۔ اس لئے اس سلسلہ میں محض چندا شارات پر اکتفا کیا جائے گاتفصیل میں جانے کا بیموقع نہیں۔

#### \*\*\* • 15 ----

#### اس فلسفه پر تنقید

مار کرنم کا پہلا دعویٰ ہیہ ہے کہ جس دور ہیں جس متم کا معاشی نظام ہوگا اس دور کے تصورات حیات نظریات زندگی خیالات معتقدات سب ای قتم کے ہوں گے۔ کیونکہ ہیسب چیزیں قائن انسانی کی پیدادار ہوتی ہیں اور انسانی قائن اپنے مادی یا معاشی ماحول سے متاثر اور اس کی فکر انہی عوالی کی پیدادار ہوتی ہے۔ ہم اس دعویٰ کی تر دید ہیں صرف ایک تاریخی شہادت پیش کرنے پر اکتفا کرتے ہیں۔ پھٹی صدی ہیسوی ہیں یا تو غلامی کا نظام رائے تھا اور جہاں وہ نظام پیچے ہیں رہا تھا ، وہاں جا گیرداری نظام کا دور شی غلامی اور جا کیرداری نظام کا دور اس کی فکر انہی بساط بچھار ہاتھا۔ بالفاظ دیگر اُس دور شی غلامی اور جا گیرداری نظام کا دور دور تھا۔ مارکسزم کے مفروضہ کی روے اُس دور کے خیالات اُسورات رہ تعقدات اُنہی کی تا ٹید ہیں ہونے چا ہمیس لیکن اس دور کی ایک کتاب اپنی اصلی شکل ہیں موجود ہے جس کا بی چا ہے اے دیکھ لے۔ اس کتاب ہیں غلامی کو جاترین جم انسانیت قرار دیا گیا ہے اور جا گیرداری نظام کی جزنبیا داکھیڑنے کے لئے اعلان کیا گیا ہے کہ زشن پر کی ذاتی بیرترین جرم انسانیت قرار دیا گیا ہے اور جا گیرداری نظام کی جزنبیا داکھیڑنے کے لئے اعلان کیا گیا ہے کہ زشن پر کی ذاتی حاصل ہے۔ بہی نہیں بلک اس میں ہی بھی کہا گیا ہے کہ معاوضہ صرف محنت کا ہوسکتا ہے مراہے کا ہمائے کا نبین اور فاضلہ دولت حاصل ہے۔ بہی نہیں بلک اس میں ہی بھی کہا گیا ہے کہ معاوضہ صرف محنت کا ہوسکتا ہے مراہے کا نبیل اس کی درا آ گے حاصل ہے۔ بہی نہیں بلک اس میں ہی بھی کہا گیا ہے کہ معاوضہ صرف محنت کا ہوسکتا ہے مراہے کا نبیل اس کی درا آ گیا کی کرسا سے آ گیا گیا ۔

ہم پوچھتے ہیں مار کمزم کے حامیوں سے کہ چھٹی صدی عیسوی کی ایک کتاب میں بید خیالات اور نظریات کہاں سے آگئے؟ بیہ ہر حال اُس دور کے معاشی ماحول کے بیدا کر دہ نہیں ہیں۔اس سے ثابت ہے کہ مار کمزم کا بیکلیہ خلط ہے کہ ہر دور کے خیالات اُس دور کے معاشی نظام کی بیدا وار ہوتے ہیں۔ ندکورہ صدر تاریخی شہادت سے واضح ہے کہ ایک اور سرچشمہ علم بھی ہے جو ماحول سے ماوراء اور معاشی نظام کے اثر است سے بلنداور غیر متاثر ہوتا ہے۔اسے اس کتاب کی اصطلاح میں وقی کہا جاتا ہے۔

مار کمتن کادعوی ہے کہ دنیا کا کوئی تصور کوئی عقیدہ کوئی قانون غیر متبدّل ٹہیں۔ہم ان سے یو چھتے ہیں کہ کیا بیقانون کہ کسی انسان کوخق حاصل نہیں کہ کسی انسان کوخق حاصل نہیں کہ کسی دوسرے انسان کی محنت کا استحصال (EXPLOIT) کرئے غیر متبدّل رہنا چاہئے یا نہیں! ایک نظریاتی گروہ یہ کہتا ہے کہ اس قانون کوغیر متبدل اور عالمگیر رہنا چاہئے اور جواس کی مخالفت کرے گا ہم اس کا مقابلہ کریں گے۔اور دوسرا گروہ یہ کہتا ہے کہ ٹیس! آئے بیا قانون نافذ رہے گا اور کل کو بیرقانون بدل جائے گا اور اس کی جگہ دوسرا قانون لے لے گا جواس کی ضد ہوگا۔ آپ فرمایئے کہ ان میں سے کون ساگروہ ہے کہ نوع انسانی کے ہمدردوں کواس کا ساتھ دینا

، ماركترم كادعوى بكرة الون جدليت غيرمتبدل ب- بهم ان سے بوجيتے بين كدكيا ايسانتليم كرنے سے آپ خودائي ماركترم كادعوى بكر كائنات ميں كوئى شے غيرمتبدل نہيں۔ ہاتھوں اپنے اس فلسفہ كى سارى ممارت منہدم نہيں كرد ہے جس كى بنياداس كليہ پر بكرك كنات ميں كوئى شے غيرمتبدل نہيں۔ شات صرف تغيركو ہے!

پھرا کے بوھئے! آپ کہتے ہیں کہ بیرجو تضاد کی تھکش سے ایک نظام کی جگہ دوسرانظام آ جاتا ہے اس تبدیلی کوونیا کی کوئی قوت روک نہیں سکتی۔ بیتبدیلی انسانی کی لائی ہوئی نہیں ہوتی۔ بیطریقِ جدایت کی آ وردہ ہوتی ہے۔ نہ کوئی انسان ٹیا گروہ اپنی سعی وکاوش نے اس تبدیلی کوروک سکتا ہے اور نہ ہی کواس کی قوت حاصل ہے کہ جو نظام اس طریق کی رُوسے آتا ہے اس کی جگہ دوسرانظام لے آئے۔ بالفاظ دیگر اس فلسفہ کی رُوسے انسان مجبور محض ہوتا ہے۔اسے اس نظام کے تالی زندگی بسر کرنی ہوتی ہے جو طریق جدلیت کی رُوسے اس پر مسلط ہوجا تا ہے۔

سوال بیہ ہے کہ اگرانسان اس سلسلہ میں مجبود بحض ہوتا ہے تو آپ جو نظام سر ما بیدداری کے حاملین کواس قدر سکتین مجرم قرار دیتے ہیں کہ تختہ ُ دارے درے ان کا کوئی مقام ہی تجویز نہیں کرتے تو ان کے س جرم کی پا داش ہیں آپ ایسا کرتے ہیں؟ وہ بچارے اس نظام کے تالیع زندگی بسر کرنے کے لئے مجبود محض تھے جے طریقِ جدلیت نے ان پر مسلط کردیا تھا۔ نہ وہ اس نظام کوخود لائے تھے نہ بی اس کی جگہ کوئی دوسر انظام لا سکتے تھے۔

دوسری طرف بیرجوآپ محنت کشول اور سر دوروں ہے کہتے ہیں کہا تھو! انقلاب ہر پاکرو۔ لُونُو ماروُ چھینو اور جنگ کرو تو بیسب کا ہے کے لئے؟ اگر جدلیت کی روے سوشلزم کے نظام نے آ کر دہنا ہے۔ ندا ہے کوئی روک سکتا ہے ندوقت سے پہلے لاسکتا تو پھر بیعالمگیرتح بکیں میشعلہ فشانیاں بیہ تلاطم خیزیاں کیے جنگ وجدل کس مقصد کے لئے ہیں!

اورآخری بات وہی جے ہم پہلے سامنے لا مجھے ہیں کہ اس طریق جد لینت کی زوسے جب طبقات ختم ہوجا کیں گے اور باہمی کھٹکش باتی نہیں رہے گئ تو پھر جد لیت کہاں جائے گی ا جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے اس سوال کا جواب نہ مارکس اورا پنگلز کے پاس تھا'نہ ہی کوئی مارکسسٹ اس کا جواب وے سکتا ہے۔وہ کہتے ہیں تو صرف اس قدر کہ ہم نہیں کہر سکتے کہ اس کے بعد کیا ہوگا۔ہم اتنا کہر سکتے ہیں کہ اُس وقت جد لیت معاشی کھٹکش کے بچائے کوئی اور پینائے نزاع تلاش کرلے گی ایعنی آنہیں مسلم ہے کہانا توں کی دنیا ہیں ۔
مسلم ہے کہانسانوں کی ونیا ہیں' بنائے نزاع صرف معاشی نہیں۔نزاع کی بنیادیں اور بھی وہ سکتی ہیں۔

## حاصل مطالعه

یہ ہیں مارکسزم کے فلسفدا ورطریقِ جدلیت کی بنیادی کمزوریاں۔ مارکسزم کے متعلق ہمارا حاصلِ مطالعہ اس متیجہ پر پہنچا تا ہے کہ:

ُ (1) مارکس کوفطرت نے ایک حساس اور رقیق قلب عطا کیا تھا جومظلوم اور مقبورانسانوں کی مظلومیت پرخون کے آنسوروتا تھا اور چا ہتا تھا کہ کسی طرح ان کے دُکھوں دوورہ وجا تیں۔ وہ فلسفہ کا طالب علم تھا اس لئے اس نے ان کے دکھوں کا علاج فلسفہ کی رُوے دریافت کرنا جاہا۔

(2) وہ بیگل کے فلسفہ جدلیت ہے متاثر تھالیکن بیگل صرف تصورات سے بحث کرتا تھا جو( مارکس کی فکر کی ژو سے )عملی دنیا میں کوئی نتیجہ پیدائییں کرتے تھے۔اس لئے اس نے تصوراتی جدلیت کی جگہ مادی جدلیت کوا بنا راہ نما بنایا۔لیکن اس کی بنیاد ً دلاکل پڑئیں رکھی بلکہ کہا ہے کہ انسانیت کی تاریخ ایسا بتاتی ہے۔ (3) لیکن برقشتی ہے اس کا تاریخ کا مطالعہ ناقص تھا اس لئے وہ اس کی رو سے جن نتائج پر پہنچاان میں بنیادی اسقام تھے۔لیکن چونکہ وہ حساس طبع اور متشدد مزاج تھا اس لئے اس نے ان اسقام پر ٹھنڈے دل سے غور نہ کیا اور اپنے مطالعہ کو فطرت کاٹل قانون قرار دے لیا۔ بیاس کی بنیادی غلطی تھی۔

ببرحال اب ہم آ مے بردھتے ہیں اور مارکس کے پیش کردومعاشی نظام کوسامنے لاتے ہیں۔

سوشلزم

مارکس نے کہا کہ قانون جدلیت کی رو سے نظام سرمایہ داری کے بعد جوسعاتی نظام وجود میں آئے گا وہ اپنے ابتدائی مرحلہ میں سوشلزم ہوگا اور آخری سیج میں کمیونزم ۔ چونکہ سوشلزم نظام سرمایہ داری کے بطن کے جنم لے گا اس لیے اس پڑائس نظام کے پچھ کچھ نقوش مرتسم رہیں گے۔ بید جے کمیونزم میں پہنچ کر پوری طرح وصل سکیں گے۔جیسا کہ سوسائٹی یا سوشل وغیرہ کے الفاظ سے ہو بدا ہے سوشلزم کے معنی اجتماعات کے ہیں۔ بھی تصوراس نظام کی بنیاد ہے۔ لینن نے اپنی کتاب میں ا

<sup>1</sup> اسلام دین بے تدہب شیں۔

مارکس اوراینگلز کے خیالات کے حوالے سے اس نظام کے جو بنیادی خطوط تعین کئے ہیں وہ حسب ذیل ہیں۔ (1) اس نظام میں ' ذرائع پیدادار انفرادی ملکیت کے بچائے' سوسائٹی (لیعنی اسٹیٹ) کی اجماعی ملکیت میں ہول

(1) اس نظام میں فررائع پیدا دار الفرادی ملیت کے بچائے سوسائ (میٹی اسٹیٹ) کی اجھائی ملیت میں ہوں گے۔اس تبدیلی کالازی متیجہ یہ ہوگا کہ سرمایید دارے مراد ہے ذرائع پیدا دار پر ذاتی ملیت رکھنے والا۔ کے دال تبدیلی کالازی متیجہ یہ ہوگا کہ سرمایید داری کا وجو دختم ہوجائے گا۔سرمایید دارے مراد ہے ذرائع پیدا دار پر ذاتی ملیت رکھنے والا۔

(2) سوسائل سےسب افراد (WORKERS) ورائع بیدادار پراجما می حیثیت سے کام کریں گے۔

(3) جو کچھ پیدا ہوگا اس میں سے انتظامی امور ٔ رفاہِ عامہ ڈریز روفنڈ وغیرہ کے لئے روپیدا لگ کرکے باتی آ مدنی انہی محنت سمٹول ( کام کرنے والوں ) میں تقسیم کردی جائے گی۔

(4)اس تقتیم کا اصول سیہ دگا کہ ہر مختص کو اس سے کام کی کیفیت (QUALITY) اور کمیت (QUANTITY) کے مطابق حصہ ملے گا۔جیسااور جتنا کام اتنا ہی معاوضہ۔جس نے پچھ کام نہیں ہوگا اسے پچھ نہیں ملے گا۔

إس نظام كى كمزورياں

ظا برب كداس اصول تقتيم كاعملى نتيجديد بوكاك

(ا) بعض لوگوں کوا تنامل جائے گا جوان کی ضرور بات سے زیادہ ہوگا۔

(ب) بعض کوا تناملے گاجس سے ان کی ضرور یات پوری نہیں ہوسکیس گا۔

(ج) جولوگ کام کر سکنے کے قابل نہیں ہوں گے ان کا اس میں کوئی حصہ نہیں ہوگا۔

بادنی تد برید هقیقت ساسنے آجائے گی کہ موجودہ نظام سرمایدداری اور سوشلزم میں فرق صرف اتنا ہوگا کہ سوشلزم میں کوئی شخص اسرمایہ کا معاوضہ نہیں کے سکے گا۔ باقی سب کچھ وہی ہوگا جو نظام سرمایہ داری میں ہوتا ہے جی کہ اس میں طبقات (CLASSES) کا وجود بھی برقر اررہے گا۔ مارکس اس باب میں کہتا ہے:

لوگوں کی صلاحیتیں اور حالات مختلف ہیں۔ کوئی طاقت ور ہے کوئی کمزور کوئی شادی شدہ ہے کوئی مجرؤ کس کے بیچے زیادہ ہیں کسی کے کم کیکن (سوشلزم کے اصول تقسیم کی رُوسے) ایک کوزیادہ ملے گا دوسرے کوئم۔ ایک مقابلتاً امیر ہوگا دوسرا غریب۔ (اس لئے لینٹن کے الفاظ میں) اس نظام میں مساوات اور عدل نہیں ہوگا۔ اس میں دولت کا تفاوت اور فیر منصفانہ تفاوت باتی رہے گا۔ (مارکس کے الفاظ میں) یہ اس نظام کا بہت بڑاستم ہے لیکن اس عبوری دور میں سے تم باتی رہے گا۔ اس کا کوئی علاج نہیں۔

ہم فلسفہ جدلیت کے خمن میں دیکھ بچے ہیں کہ اس نظریہ کی روے نظام سرمایہ داری کا خاتمہ اور اس کی جگہ سوشلزم کا قیام اس قانون کا فطری اور لازی نتیجہ ہے اس لئے اے بہر حال قائم ہوکر رہنا ہے۔ بیرنہ کسی کے روکے زک سکتا ہے نہ کسی کی خواہشات اور آرز وؤں کےمطابق قبل از وقت نمودار ہوسکتا ہے۔لیکن اس نظریہ کے حال خود ہی ہی کہتے ہیں کہ بیا نظل ب' محنت کشوں کواپنی سعی ڈمل سے لانا ہوگا۔لینٹن اس باب میں مارکس اورا بینگلز کے حوالے ہے کھتا ہے کہ

یہ انقلاب نیک افراد کی مخلصانہ کوششوں سے نہیں بلکہ منظم' محنت کشوں کی طبقاتی جنگ کے ذریعے عمل میں آسکے گا (صفحہ 51)۔اس کے لئے محنت کشوں کے شعور کو بیدار کرنا ضروری ہوگا۔اس طرح' جب بیانقلاب' محنت کشوں کی سیائی محکش کانسب العین قرار یا جائے گا تو انہیں کامیابی ہوجائے گا۔ (صفحہ 54-55)

ہم نے دیکھا ہے کہ مارکس نے ہیگل کے نظریہ کو سہ کہہ کڑھکڑا دیا تھا کہ تصوریا نظریہ اپنے اندرکوئی قوت نہیں رکھتا۔ بیصرف مادی عناصر ہیں جن کی زُوسے انقلاب واقع ہوتا ہے۔لیکن عملی تجربہ کے بعد ان حضرات پر بیہ حقیقت منکشف ہوئی کہ نظریہ کے بغیر کوئی انقلاب رونما ہوئییں سکتا۔ چنانچے لینتن اس باب میں لکھتا ہے کہ:

ایک انقلا بی نظریہ کے بغیرُ انقلا بی تحریک وجود میں نہیں آسکتی۔ (COLLECTED WORKS, VOL.II; P. 45) لیکن اس نظریہ کے پرچار ہے بھی انقلاب خود بخو دظہور پذیر نہیں ہوجا تا۔ یہ س طرح ظہور میں آسکتا ہے اس کے لئے لیتن لکھتا ہے کہ:

(STATE AND REVOLUTION)

لينس اى كتاب مين دوسرى جكد اينظر كايك مقاله كاا قتباس دية موع لكعتاب كه:

انقلاب ایک ایساعمل ہے جس کی زُوسے آبادی کا ایک حصد دوسرے جصے پراپناا نقتیار وتسلط قوت واستبداؤ نوک شمشیر ً مولیوں کو بوجھاڑا ورآتھیں گولوں کے دھا کے سے زبر دئتی کراتا ہے۔

اس انقلاب کے بعد سوشلزم کی رُوسے نظام حکومت کس تھم کا ہوگا اس کے متعلق مارکس لکھتاہے کہ:

نظامِ مرمایدداری اور کمیونزم کے درمیان (عبوری دور میں) وہ طریقِ کارفرما ہوگا جس کی رُوے اوّل الذکر ڈانی الذکر میں بتدریج تبدیل ہوگا۔ای نسبت سے اس عبوری دور ( یعنی سوشلزم ) میں سیاسی نظام بھی عبوری قتم کا رائج ہوگا۔اس میں اسٹیٹ محنت کشوں کی ڈکٹیٹرشپ کا نام ہوگا۔

( اینن معنی 346)

اس و كليفرشي كم تعلق شالن اين كتاب (LENINISM) من لكمتاب:

ڈ کٹیٹرائی مختار عام ہستی کا نام ہے جس کا وجود بیسرقوت پرینی ہے۔الیکی مطلق العنان ہستی جوکسی قانون اور کسی ضابط کی پابند شہو۔ آئینی نظام حکومت کے علمبر دارس لیس اوراجھی طرح سن لیس کہ ڈ کٹیٹرشپ کے معنی ہیں قوت سے غیر محدود قوت اور قاہر وقوت جو جرو اکراہ پرینی ہوا در جھے آئین ورستوراور قانون وشریعت سے پچھیمر وکار نہ ہو۔ ہیتو رہا سوشکرتم میں عام انداز حکومت نے دو حکران (کمیونسٹ) پارٹی میں بھی نظم ونسق ای تئم کے فولا دی تکنجہ کی رُوسے قائم رکھا جاسکے گا۔انقلاب روس 1917ء میں مگل میں آیا اور لینن نے اپریل 1920 میں کہا کہ:

اس حقیقت گواب ہرایک نے محسوس کرلیا ہوگا کہ بالشویک اڑھائی سال تو ایک طرف اڑھائی ماہ تک بھی برسراتند ارئیس رہ سکتے تھے جب تک ہماری پارٹی میں ، مقتد داور سمجے معنوں میں قولا دی ڈسپلن قائم ندر کھا جاتا۔ (لینن سفیہ 80) چنا نچہ جو نہی ہے آہنی گرفت ڈھیلی پڑی 'روس کی مرکزی کمیونسٹ پارٹی کا شیراز و بھر گیاا وراس کے ساتھ بی فلف کجدلیت اور اشتراکی نظام کے عالمگیر نصور کی دھجیاں بھر گئیں اور وہ' اس مسلک کوچھوڑ کر' اُس روش پرگامزن ہو گئے جے چین ارتدادیا تحریف (REVISIONISM) سے تبیر کرتا ہے۔

# كميوزم

اب آ کے بوھے۔

ہم دیکھ بچکے ہیں کہ مار کسزم کی ژو سے سوشلزم محض عبوری دور کا نظام ہے۔ان مشکلات کاحل جوطبقاتی تفاوت اور معاشی اختلاف کی پیدا کردہ ہیں اس نظام کی اگلی سیج میں جا کر ہو گا جسے کمیونزم کہا جاتا ہے۔اس میں پیدادار کی تقسیم کا اصول بدل جائے گا۔اس وقت اصول سے ہوگا کہ

ہرایک اپنی استعداد کے مطابق کا م کرے گا اور ہرایک کواس کی ضرورت کے مطابق ملے گا۔

اس اصول کی ژو سے نہ کمی کی کوئی ضرورت ڑکی رہے گی اور نہ بی کمی کے پاس ضرورت سے زائد کچھ رہے گا۔ اس طرح انسانوں کی طبقاتی تفریق کا خاتمہ ہوجائے گا۔ باہمی نزاع اور کھنکش باتی نہیں رہے گی اور چونکہ مملکت کی ضرورت ان نزاعات کے تصفیہ کے لئے ہوتی ہے اس لئے جب نزاعات ہی شہر جیں گی تو مملکت کی بھی ضرورت نہیں رہے گی۔ کمیونزم کی ژو سے ایک (CLASS-LESS) اور (STATE-LESS) سوسائٹی وجود میں آ جائے گی۔ ایسا معاشرہ جس میں نہ طبقاتی اختیازات باقی ہوں گئے نہملکت کا وجود۔ بیانظام کس طرح وجود میں آ نے گا'اس کا جواب کس سوشلسٹ کے پاس نہیں۔ لینن آس باب بیل کھتا ہے:

نوع انسانی کن مراحل سے گزر کراور کن عملی اقدامات کی ڑو سے اس بلند مقصد کو حاصل کرسکے گی اس کی بابت ہم نہ کچھ جانتے ہیں ندجان سکتے ہیں (صفحہ 358)۔ بیاس لئے کہ ہمارے پاس کوئی مواد (MATERIAL) ایسانہیں جس سے ان سوالات کا جواب دیا جاسکے (صفحہ 355)۔

ہے وہ مقام جہاں ہر کمیونسٹ سششدر وجیران انگشت بدنداں وسر تجریبال مبوت کھڑا ہے اور اس کی سجھ میں کی خیس آتا کہ اس سوال کا جواب کیا دے؟ بیصرف موجودہ کمیونسٹوں ہی کی حالت نہیں 'خود مار کس بھی اس مقام پرجس بڑی طرح وقف اضطراب تفااس کا انداز واس کی تحریروں سے لگ سکتا ہے۔اس نے اپنے ہم نواؤں کوئنی سے روک دیا تھا کہ دواس بحث ہیں قطعانہ المجیس۔ جب کوئی اس سے اس تشم کا سوال کرتا' وہ جَھلا افستا اور آنہیں (UTOPIANS) بیعیٰ ''موہوم خوابوں کی دنیا ہیں بینے والے'' کہد کر جھٹک دیتا۔ جو بنیا دی سوال آنہیں نگ کرتا تھا اور جس کا جواب ان کے پاس کوئی نہ تھا نہ ہے' وہ یہ تھا کہ وہ جذبہ محرکہ (INCENTIVE) کیا ہوگا جس سے ایک محنت کش صبح سے شام تک جان مارکر کا م کرے اور اپنی محنت کے ماحصل جذبہ محرکہ (پنی منزورت کے تھوڑ اسالے کرنیا تی سب دوسروں کے لئے وے دے انہیں بیر جذبہ محرکہ نہیں ملتا تھا۔ لینن ازیادہ سے زیادہ) کہ سکا تو اتنا کہ:

جب سوشلزم کے تحت بید ورکرزا اپنے طور پڑپوری آزادی ہے اپنا صاب کتاب آپ رکھیں گئے اور جواس میں کوتا ہی کرے گا اور اسے فوری اور بخت سرزال جائے گی تو باہمی روابط کا احساس ان کی عاوت (HABIT) بن جائے گا اور اس سئے کمیوزم کا دروازہ کھل جائے گا۔ (صفحہ 363)

> شالن نے1935ء میں ایک کانفرنس میں تقریر کرتے ہوئے کہا کہاس کے لئے جذبہ محرکہ بیہوگا کہ: ایباور کر محنت کاشنراوہ (HERO OF LABOUR) کہلائے گا۔اس کے گردشہرت اور عظمت کا ہالہ ہوگا۔

(STRACHEY; P.143)

کیکن اس کے بعدانہوں نے خود ہی محسوس کیا کہ یہ چیزیں استے عظیم پروگرام کے لئے 'قابلِ اعتادادر منتکم جذبۂ محرکہ نہیں بن سکتیں ۔ چنانچے لینن کو ہارتھک کرکہنا پڑا کہ

مخت کش اپنی اپنی استعداد کے مطابق مجر پور مخت صرف رضا مندانہ (VOLUNTARILY) ہی کر سکتے ہیں۔ کمپونز م میں کھائی طرح سے ہوگا۔ (صفحہ 355)

اس ایک افظ کے اندر کمیونزم کے بورے کے بورے فلسفہ کا بجزاوراس کے فطام کی فکست کاراز مست کرآ جاتا ہے۔

#### اس سوال كاجواب قرآن ديتاب!

موال بیہ ہے کہ ایک مزدور کے اندراس میں کی نفسیاتی تبدیلی کیے آجائے گی کہ وہ کسی تگران کی تگرانی 'ادر کسی سزا کے خوف کے بغیرا پنی استعداد کے مطابق مسلسل اور متواتر' جان مارکر کام کرتا رہے' اورا پنی بحنت کے ماحسل بیں سے تھوڑ اسما این پاس رکھ کر' باتی سب دل کی کامل رضا مندی ہے دوسروں کو دیتا چلا جائے ۔ یہ' دل کی رضا مندی' کیسے پیدا ہوگی ۔اس کے اندرایسا عظیم انقلاب کس طرح آ جائے گا۔ مارکر آم کے مدعیوں کواس کا اعتراف ہے کہ ان کے پاس اس کا کوئی جواب نہیں ۔نہ ہی مارکر آم اس سوال کا جواب دیے تھی ہوجائے گا تو اس کے ابتدا کیا ہوگا۔ اس مرحلہ کے بعد انسانی ارتفا کا زُرخ کس ست کو ہوگا۔ مارکس نے اس سوال کا جواب میں کہا تو فقلا اتنا

کٹر وہاں پہنچ کر سابقہ تاریخ کاسلسلہ فتم ہوجائے گا اوراس کے ایک نے باب کا آ فاز ہوگا۔لیکن اس نے سلسلہ کے لئے تا نون کیا ہوگا اس کے متعلق کچھ بیس ہوجائے گا۔ تا نون کیا ہوگا 'اس کے متعلق کچھ بیس ہوجائے گا۔ جود قانون جدلیت کے خلاف ہے''۔ (THE MEANING OF MARXISM - BY COLE; P. 275)

اس سوال کا جواب بھی اس آ سان کے بیچے صرف آیک بارگاہ سے لل سکتا ہے۔ اور وہ بارگاہ ہے خداکی کتاب عظیم قرآ پ

کریم کی۔ آ بیچے اب ہم اس کے آستانہ پروستک ویں۔

چارہ این است کہ از عشق گشادے طلبیم

پیش آو سجدہ گزاریم و غرادے طلبیم

(اقبالؓ)

# بابدوم



# إنسانى زندگى

اس کے برعکس انسانی زندگی کا جوتصور قرآن پیش کرتا ہے اس کی روسے

(1) انسانی زندگی محض طبیعی زندگی نہیں۔انسان کے اندرا کیہ اور شے بھی ہے جے انسانی ذات کہا جاتا ہے۔انسانی ذات ان طبیعی قوانین کے تالیح نہیں ہوتی جن کے مطابق اس کے جسم کی مشینری سرگر م عمل رہتی ہے۔ای لئے جسم کی موت کا انسانی ذات پر پچھا ترنہیں پڑتا۔وہ اس کے بعد بھی زندہ رہتی اور آ کے بڑھتی ہے۔ (2)انسانی ذات ٔ ہرانسانی بچے کو بکسال طور پر کمتی ہے اورای بنیاد پر ہرانسانی بچے محض انسان ہونے کی جہت سے کیساں واجب الکریم قرار پاتا ہے۔انسانی ذات ٔ انسان کوفیرنشو ونما یافتہ شکل میں ملتی ہے۔اس کی نشو ونما 'انسانی زندگی کی عایت

" (3) زندگی کی موجودہ سطح پڑانسانی ذات کی نشو ونما 'جہم کے ساتھ رہتے ہوئے ہوتی ہے۔ اس لئے اس کی نشو ونما کے لئے ضروری ہے کہ انسانی جسم کی نشو ونما بھی ہوتی رہے۔ انسانی جسم کی نشو ونما رزق (سامان زیست) کے ذریعے ہوتی ہے جس کی بیدائش اور تقسیم کا صحیح نظم فستی نہا ہے ضروری ہے۔ اس کو معاشی نظام کہا جاتا ہے۔ اس سے بیدھنیقت واضح طور پر سامنے آجاتی ہے کہ قرآن کی رُوسے معاشی نظام ہی نہیں بلکہ انسانی زندگی ہے متعلق ہر نظام سے سائی معاشرتی 'تمدنی وغیرہ سامنے معاشرتی 'تمدنی و نیس کے کہ خود دیتن اس مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔

(4) انسانی جسم کی پرورش تو قوا نمین فطرت کی رُوسے ہوتی ہے کیکن انسانی ذات کی نشو ونما ان اصول وضوابط کی رُوسے ہوتی ہے جنہیں مستقل اقدار کہا جاتا ہے۔ بیاقد ارستقل فیرمتبدل اور ابدی ہوتی ہیں۔ ان کی بھی بنیادی خصوصیت ہے جس کی وجہ سے یؤ کر انسانی کی پیدا وارٹیس ہوتیں۔ فکر انسانی کی پیدا وارٹیس ہوتیں۔ فکر انسانی کی پیدا وارٹیس ہوتیں۔ فکر انسانی کی پیدا کردہ کوئی تصور فیرمتبدل میر متبدل اصول واقد ار اس کی طرف ہے لی سکتے ہیں جوخود فیرمتبدل ہو ۔ اور اس کا نئات میں فیرمتبدل صرف ایک ذات ہے جے خدا کہر کر پکاراجا تا ہے۔ فکل میں عکیتے ہیں جوخود فیرمتبدل ہو ۔ اور اس کا نئات میں فیرمتبدل صرف ایک ذات میں فیرمتبدل میں ہوتیں۔ کاراجا تا ہے۔ فلا میں عکیت ہوئے گئی گئی ہوئے گئی ہوئے گئی ہوئے گئی ہوئے گئی ہوئے گئی ہوئے ہیں اس سے مبر اسمزہ و بلد اور ماور اور اور ایک ذات خداوندی ہے جوجال و جمال (قوت اور خسن) کا مرچشہ ہو۔ دوسری جگہ ہے اس عمل آخر میں مرف خدا کی ذات ہا ورا ہی کے دیتے ہوئے نظریات وتصورات کئیر مالے خال میں میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ میں جو چکا ہے ) اور اس آسان کے بیچے ،صرف قرآن کی دشین میں مخفوظ ہیں جس میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ میں ویک مصرف قرآن کی دشین میں مخفوظ ہیں جس میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ خیر ہو چکا ہے ) اور اس آسان کے بیچے ،صرف قرآن کی دشین میں مخفوظ ہیں جس میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ خیر ہو جکا ہے ) اور اس آسان کے بیچے ،صرف قرآن کی دشین میں مخفوظ ہیں جس میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ خیر ہو جکا ہے ) اور اس آسان کے بیچے ،صرف قرآن کی دشین میں مخفوظ ہیں جس میں ایک لفظ کا رقو بدل نہیں ہوا۔ سالمنظ کی مصرف تی ہیں۔

## متنقل اقدار

ان ستقل اقدار کی تفصیل تو طول طویل ہے کیکن جارے پیشِ نظر موضوع کے اعتبار سے ان میں سے چندایک نمایاں اقدار واصول حسب ذیل ہیں۔

(1) ہرانسانی بچی محض انسان ہونے کی جہت ہے کیساں واجب التریم ہے (17:70)۔اس لئے پیدائش کے اعتبارے

ایک بچے(انسان)اوردوسرے بیچے(انسان) میں کئی تھم کی تفریق وتمیز اس سنقل قدر کے خلاف ہے۔ (2)انسانی معاشرہ میں مدارج کالعین افراد کے ذاتی جو ہراور خسنِ کردار وسیرت کے اعتبار سے ہونا جاہئے نہ کہ اضافی نسبتوں کی رُوسے (46:19)۔

(3)معاشرہ میں سب سے زیادہ واجب الگریم وہ ہے جوسب سے زیادہ اِن اقدار واصول کے مطابق زندگی بسر کرتا ہے (49:13)۔

(4) معاشرہ کے بنیادی ستون عدل اور احسان ہیں (16:70)۔عدل کے معنی ہیں کسی کی محنت کا پورا پورا معاوضہ اوا کر دینا۔اوراحسان سے مرادیہ ہے کہ جس میں کسی وجہ ہے کوئی کمی آجائے اس کی اس کمی کو پورا کردینا۔

(5) انسانی جسم کی پرورش ہراُس شے ہے ہوتی ہے جسے انسان خود استعال کرتا ہے۔ نیکن اس کی ذات کی نشو ونمااس سے ہوتی ہے جودہ دوسروں کی نشو ونما کے لئے دے دیتا ہے۔ الّذی یُڈائٹ مالکۂ پائٹ کی جو اپنی محنت کی کمائی سے مال و دولت سے کودوسروں کی ضروریات یوری کرنے کے لئے دے دے تاکہ اس سے اس کی اپنی کی ذات نشو دنما ہو جائے۔

(7) اگل ستفل قدر میہ کہ پوری پوری اِنسانیت ایک وحدت ہے گان النّائش اُفلۃ وَاحِدَۃ [2:213]۔اس لئے کسی تضور کے ا کسی نظریۂ کسی نظام کے بیچے اورا چھے ہونے کا معیار پنہیں کہ وہ کسی خاص پارٹی 'خاص گروہ' یا خاص قوم کے لئے نفع رساں ہے۔اس کا معیار یہ ہے کہ منا یکفٹم النّائس فیہکٹٹ فی الْارْضِ [13:17] وہی نظریۂ اصول یا نظام' ہاتی روسکتا ہے جوتمام نوع انسان کے لئے منفعت بخش ہے۔

ان اقدار کے مطابق زندگی بسر کرنے سے انسانی ذات کی اس طرح نشودتما ہوجاتی ہے کہ وہ جسم کی موت کے بعد زندگی کی اگلی ارتفائی سطح پر زندگی بسر کرنے کے قابل اور ستحق ہوجاتی ہے۔ اس یقین (CONVICTION) کا نام حیات آخرت پر ایمان کہلاتا ہے۔ یا در ہے کہ ایمان اندھے (FAITH) کونہیں کہتے۔ یہ سی نصور کوعلی وجہ البصیرت و لاکل و براہین کی ٹروسے مسیح تسلیم کرنے کا نام ہے اور یہی وہ یقین ہے جو اس بات کا جذبہ محرکہ بنتا ہے کہ انسان اپنے مفا داور اغراض کو پس پُشت و ال کربھی دوسروں کی نشوونما کا سامان مجم پہنچانے کی فکروکاوش کرے۔ اس لئے قرآن کریم نے واضح الفاظ میں کہد دیاہے کہ

ائیمان بالآخرت وہ محکم اور قابلِ اعتباد جذبہ محرکہ ہے جس سے انسان اپنائے زکو قاکرتا ہے بیعنی دوسروں کی نشوونما مہم پہنچانے
کا سامان مہیا کرتا ہے (27:3 ; 31:4 ; 27:5)۔ جو محض حیوانی زندگی ہی کواصل وغایت جھتا ہے اس کے پاس کوئی ایسی بنیا و نہیں ہوتی
جس سے وہ دوسروں کی نشوونما کی فکریش غلطاں وہ بچاں رہے۔ الّذین کا کاؤٹون الوّ کلوفا کو گھٹھ یا آلا ہو کا قائم ہو گھٹھ کوٹون کا 17:45 بسلسے حیات کے تصور اور قانونِ مکافاتِ عمل سے انکارایتائے زکو قا( دوسروں کی نشوونما کرنے ) کا محکم جذبہ محرکہ نہیں بن سکتا۔

# تحقكش تضادات

مار کرنم کے فلفہ جدلیت کی رُو سے اتضادات کی کھکش ہرآ ان جاری ہے۔قرآ ان بھی کھکش تضادات کو زندگی کا خاصا قرار ویتا ہے لیکن اس کی رُو سے اس کھکش کی نوعیت کیا وہ عناصر جن میں پیشکش پر پارہتی ہے مار کسترم کے تصور سے مختلف ہے۔ ہم نے دیکھا ہے کہ انسانی زندگی کے دو نقاضے ہیں۔ ایک اس کے جسم کی پرورش کا نقاضا اور دو سرا نقاضا اس کی ذات کی نشو ونما کا جسم کی پرورش کا حذبہ محرکہ تحفظ خویش اور افز اکش نسل کا جبلی نقاضا ہوتا ہے۔ اس جذبہ کا نقاضا ہے کہ ایک فرو ہر کمکن طریقہ سے اس جذبہ کا نقاضا ہے کہ ایک فرو ہر کمکن طریقہ سے اس جذبہ کے اور اپنی اولا د کے لئے نویا دو اکشا کرنے کے ہر ممکن طریقہ سے اس خواج ہوتا ہے کہ اس کے سامنے موت کا تصور نہیں ہوتا ہے۔لیکن انسان کے سامنے موت کا تصور ہوتا ہے اور اس کا وقت میں نریادہ سے زیادہ اکشا کرنے کے ہے اور اپنی اولا د کے لئے کم از کم وقت میں نریادہ سے زیادہ اکشا کرنے کی گرمیں لگار ہتا ہے۔

بیاس کی جسم کی پرورش کی جبلت کا نقاضا ہے۔اس کے برتکس' جن ستفقل اقدار پڑاس کی ذات کی نشودنما کا انتصار ہے'
ان کی رُوسے' بیر حصولِ رزق (بیعنی سامانِ زیست ) کے لئے کوئی ایسا طریقہ اختیار نہیں کرسکتا جو کسی ستفل قدر کے خلاف ہو۔

یا در ہے کہ کسی کی محنت کا خصب واستحصال (EXPLOITATION) مستفل قدر کی خلاف ورزی ہے۔اور دو ہرے بیر کہاس کا
مقصد حیات سب چھوا ہے اور اپنی اولا د کے لئے حاصل اور جمع کر کے رکھنہ نہیں' دو سروں کی پرورش بھی اس کے ذھے ہوتی
ہے۔ بیا یک اور مستفل قدر ہے۔

یہ ہے اصدادی وہ منگش جس کی آ ماجگاہ انسان کا سینہ بنار بتا ہے۔ مستقل اقداد کے مطابق زندگی بسر کرنے کوتر آ ن خق قرار دیتا ہے اور انہیں نظرانداز کرکے صرف جسمانی تقاضوں کے پورا کرنے کو مقصد حیات قرار دے لینا باطل کہلاتا ہے۔ قرآن کی زوے انسانی زندگی میں منگلش حق و باطل کی ہوتی ہے سے حق کے معنی ہوتے ہیں تغییری متائج پیدا کرنے والے تصوّرات اور نظام اور باطل سے مراد ہوتی ہے تخریجی متائج کے موجب نظریات اور نظام سے قرآن کریم سلسلہ کا کتات کے متعلق کہتا ہے کہ منا محکفتا میں آلا یا الحقق [44:39] ہم نے استے خریب کے لئے نہیں تقمیر کے لئے پیدا کیا ہے۔اور چونکہ اس کی غایت اور مقصد تقمیری ہے اس لئے حق و باطل (تقمیری اور تخریبی قو توں) کی اس کھنٹ میں تقمیری قو تیں غالب آتی ہیں اور اس طرح کا سُکات ایٹے ارتقائی منازل طے کرتی ، تحسین سے تحسین تر ہوتی چلی جاتی ہے۔

218

بَلْ نَقَذِفْ بِالْحَقِي عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُوزَاهِقٌ \* وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ (21:18)

ہم تن کی ضربیں باطل پرلگاتے رہتے ہیں تا آ نکدین ، باطل کا بھیجہ نکال دیتا ہے اور یوں وہ میدان چیوز کر بھاگ آٹھتا ہے۔جولوگ اپنے تصورات کے مطابق اس کے خلاف کو تھتے ہیں تو ان کے مصیبیں جابی کے سوا کہے فیس آسکا۔ انسانی معاشرہ میں مفاد پرست گروہ باطل کو عالب رکھنے کی کوشش کرتے ہیں (18:56) لیکن حق کی محافظ جماعتیں ان کے مقابلہ کے لئے میدان میں اُتر آتی ہیں اور اس طرح حق قائم ہوجا تا ہے اور باطل تکست کھاجا تا ہے۔ لَوُ گُورہ الْمُجُورِهُونَ موجا تا۔ وَ يَنْحُ اللّٰہُ الْمُبَاطِلُ وَ تُحِقَّ الْمُحَقِّ وَ کُلِیتِہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّ

ان نظریات کی رُوسے فرآن ایک ایساتملی نظام قائم کرتا ہے جس میں انسان کے جسم کے نقاضے بھی پورے ہوتے رہیں اوراس کی ذات کی نشو ونما بھی ہوتی رہے۔ ان دونوں میں سختاش نہ ہو۔ اس کا یہ نظام زندگی کے تمام دوائر کو محیط ہوتا ہے۔ اس اوراس کی ذات کی نشو ونما بھی ہوتی رہے۔ ان دونوں میں سختاش نہ ہو۔ اس کا یہ نظام کے مختلف گوشے ایک دوسرے سے الگ تھلگ نہیں ہوتے بلکہ ہوتا ایک دوسرے سے الگ تھلگ نہیں ہوتے بلکہ ہوتا ایک دوسرے سے الگ تھلگ نہیں ہوتے بلکہ ہوا کی دوسرے کے نا قابلی تفریق (INSEPARABLE) ہوتی ہے۔ اس کے معاثی ایک دوسرے سے الگ تھلگ نہیں ہوتے بلکہ ہوا اور افق (INTEGRATION) سے ہوتی ہے۔ اس کے معاثی نظام کی تفسیلات ڈرا آ کے بھل کر جارت سے اور نظریئے زندگی کی بنیاد پر اٹھا تا ہے وہ ارکسزم کے فلف محیات اور نظریئے زندگی کی بنیاد پر اٹھا تا ہے وہ ارکسزم کے فلف محیات سے الگ بھی خواس کی شرح نظام کی شعب ہوتا ہے۔ اس کے معاشدہ کی محمد نظام جس میں نہ طبیقاتی نقاوت باتی رہے نہ افراد میں باہم ہوتا ہے۔ اس کے مقداد کی سختی اس کے توروز ہوا ہے اور اُبل ہی اضعاد کی سختی اس کے توروز ہوں سے جو اور اُبل ہو اس کی توروز ہوں سے جو اس کے جو ایک کی بنیاد ور ایک کی بنیاد ور ایک ہوتا ہے۔ اس کے دوروز ہوں سے جو کہوں ہوتا ہے۔ اس کے دوروز ہوں سے جو ایک کرون ہیں ہوتا ہے۔ اس کے دوروز ہوں سے جو کہوں کہ کہا کہ دوروز ہوں کہتے کہا سے دورائی کی کائل دیا ہوں اورد ماغ کی کائل دیا ہوتا ہے۔ اس کے دوروز ہوں کہتے کہا سے دورائی کی کائل دیا ہوں اورد ماغ کی کائل دورائین اور نظام کے قیام کے لئے جو پھی کرتا ہے برضا ورخوت کرتا ہے دل اورد ماغ کی کائل دیا ہیں جاتا ہے۔ قرآن اُن اُن معاشرہ میں نظام کا قیام اورد اس کی ای نی زندگی کا نقاضا اور مقصد حیات کے حصول کا ذریعہ بن جاتا ہے۔قرآن اُن اُن معاشرہ میں نظام کا قیام اورد اس کی ای ن زندگی کا نقاضا اور مقصد حیات کے حصول کا ذریعہ بن جاتا ہے۔قرآن اُن اُن اُن معاشرہ میں نظام کا قیام اورد اُن کا میا میں اُن کی کائل معاشرہ میں دوروز کیا کہا کہ کو کو کر اُن کیا کہ کو کرتا ہے۔ توروز کر کی کو کرتا ہے۔ توروز کر کی کائل میں کو کرتا ہے۔ دوروز کر کرتا ہے۔ دوروز کر کی کائل میں کرتا ہے۔ دوروز کر کی کو کرتا ہے۔ دوروز کر کرتا ہے۔ دوروز کر کی کو کر کی کو کرتا ہے۔

صرف خارجی اسباب علّل سے تبدیلی لانے کا قائل نہیں۔ وہ کہتا ہے کہ انسان کے خارجی ماحول میں تبدیلی کا انھماراس کی داخلی زندگی کی تبدیلی پر ہے۔ اِنّ اللّه کا یُفِیّدُ مَّا بِقَوْمِ سَفِی یَفِیّدُ وَا مَا پِانْفَیْمِهِمْ [13:11] اس کا آبدی اصول ہے۔ یعن خدا کی وہ مان زندگی کی تبدیلی پر از بر ہے۔ اِنّ اللّه کا یُفِیّدُ مَّا بِقَوْمِ سَفِی تَفِیرِنہ آ جائے۔ جوافراوقوم ان ابدی اقداروقو انین کی صدافت کو کلی وجہ ابھیرت تعلیم کرلیں اور اس طرح اپنے اندراس شم کی نفسیاتی تبدیلی بیدا کرلیں ان کی ٹیم کو جماعت و موقین کہہ کر پکارا جاتا ہے۔ جوفرداس جماعت کا رکن بنتا جا ہتا ہے اسے ایک معاہدہ پر وحتظ کرنے ہوتے ہیں جس کی زوسے 'وہ اپنی جان اور عالی ضدائے ہاتھ نی خوجہ اس کے عوض اس دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی جنت کی منانت دے مال خدا ہے۔ اور خدا اسے اس سے پہلے معاہدہ کی زوسے 'کس طرح انسان کے ول سے ذاتی ملکیت کا دیتا ہے۔ اور خدا اس سے پہلے معاہدہ کی رُوسے 'کس طرح انسان کے ول سے ذاتی ملکیت کا احساس ختم ہوجا تا ہے۔ وہ نہ صرف سے کہا تی محت کی کمائی (مال) بھی کوا ٹی ذاتی ملکیت نہیں سمجھتا' بلکہ اپنی جان کو بھی جان کو بھی سے اس میں کہائی کوا ٹی ذاتی ملکیت نہیں سمجھتا' بلکہ اپنی جان کو بھی کی جان کو بھی سے جسلے معاہدہ سے معت کی کا مانت تسلیم کرتا ہے۔ وہ نہ صرف سے کہائی کوا ٹی ذاتی ملکیت نہیں سمجھتا' بلکہ اپنی جان کو بھی کی امانت تسلیم کرتا ہے۔

آپ نے دیکھا کہ اس نظام کے قیام کے لئے' قرآن بنیادی اہمیت فردکودیتا ہے اور مارکسزم کا فلسفہ فرد کی انفرادیت کوختم کردیتا ہے۔ بیٹھی ان ہردونظریات کا بنیادی فرق ہے۔

قرآن كامعاشي نظام

قرآن کریم' اپنے گلی معاشی نظام کوبطور نصب العین پیش کرتا ہے کیکن اس تک پینچا تا ہے احوال وظروف کے مطابق' بتدریج ۔اس مقصد کے لئے وہ اس کے عبوری ڈور کے لئے بھی راہ نمائی ویتا ہے اور انتہائی مرحلہ کے لئے بھی ۔آ ہیے' ہم پہلے اس پیش کر دہ عبوری نظام کے خط وخال کا مشاہدہ کریں۔ اس سلسلہ میں سب سے پہلے بیدد کیکھئے کہ وہ اس نظام کوجس میں انسان کے جسم کی پرورش کے نقاضے بااطمینان پورے نہ ہوتے ہوں خدا کا عذاب قرار دیتا ہے بینی وہ نظام جس میں افراد معاشرہ اپنی ضروریاتِ زندگی سے محروم رہ جا کیں۔ اسے عام طور پر بھوک اور افلاس سے تعبیر کیا جا تا ہے۔

بھوک خدا کاعذاب ہے

سورہ النحل میں ہے کہ ہم اس حقیقت کو ایک مثال کے ذریعے مجھاتے ہیں۔ ایک بستی تھی جونہا یت امن اوراطمینان سے رہتی تھی۔ سامانِ زیست نہایت افراط اور فراوانی ہے اس کی طرف تھنچ چلا آتا تھا لیکن اس کے رہنے والوں نے خداکی ان تعتوں کی قدر ندگی اور اپنا خودسا ختہ خلط نظام اپنے ہاں رائج کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہواکہ ان پرخوف اور بھوک کا عذاب طاری ہوگیا۔ رزق کی فراوانیاں بھی ختم ہوگئیں اور امن کی طمانیت بختیاں بھی (16:112)۔ سورہ طامیں ہے کہ جولوگ ہمارے قوانین

ے اعراض برستے ہیں ان کی روزی نگ ہوجاتی ہے اور ہم انہیں قیامت کے روزی اندھاا ٹھا کیں گے (20:124)۔ بیکنتہ بڑا غورطلب ہے کہ قرآن کریم کی رُوے اس و نیا میں رزق کی نگی انسان کی عاقبت خراب کرنے کا موجب بھی ہوجاتی ہے۔ اس سورۃ میں چندآیات پہلے بیہ تایا گیا ہے کہ اس و نیامیں جنت کی زندگی کی محسوس علامات کیا ہیں؟ بیک الا تعجوٰع فیصاً و لا تعظری و کا تلک کو تفلیقاً و لا تعظری و کا تلک کو تفلیقاً و کو تعظری و کا اس میں ندکھانے چنے کے متعلق کوئی پریشانی ہوگی ندلیاس اور مکان کے متعلق کوئی فرمندی۔ اس میں کیفیت میہ و گا و تفلیقاً رُغدًا تیف شیفتاً و 35: 2] ہر خض کو ہر جگٹ پیٹ بھر کر کھانے کوئی جائے گا کہ کوئی ضرورت رکی ندر ہے گی۔

ان تقریحات ہے ہم نے و کھولیا کہ قرآ ان کریم کا وعوی سے کہ:

(1) اگر نظام معاشرہ اس کے متعین کروہ اصولوں کے مطابق متفکل کرایا جائے تو اس کا بتیجہ سامان زیست کی فراوانی ہوگی۔اور

(2) اگران اصولوں سے إعراض برتا حميا تو اس كا متيج بحوك اور اقلاس بوگا جوخدا كاعذاب ب-

زمين يرذاتى ملكيت نبيس موعتى

اور بیخداکی زمین ہے۔اس اونٹنی کو آزاد چھوڑ دو کہ بیخداکی زمین میں تجے ، میگے۔

آپ نے دیکھاکے قرآن کریم نے ڈاقاۃ اللہ اور آڑی اللہ کہ کرکیے حسین اور بلیغ اندازے اس حقیقت کو واشگاف کردیا کہ ذرائع رزق کی کی ذاتی ملکیت نہیں ہو سکتے۔ انہیں خداکی مخلوق کے فائدے کے لئے کیساں طور پر گھلا رہنا چاہئے۔ قرآن نے اس بنیادی اصول کو اس شرح وسط سے بیان کیا ہے کہ اس مقالہ میں ان تمام مقامات کا احاطہ شکل ہے۔ اس لئے یہاں صرف چندا کیک آیات کا ترجمہ چش کیا جاتا ہے۔ (مثلاً)

(1) خدائے زمین کونمام مخلوق کے فائدے کے لئے بنایا ہے (55:10)۔

(2) اس میں تمہارے لئے معاش کینی روزی کا سامان ہے (7:10; 7:10)۔

(3) اس میں بندوں کے لئے رزق ہے (5:11)۔

(4)رزق کے بیدروازے ہرصاحب ضرورت کے لئے بکسال طور پر تھلےدہے جا ہمکیں (41:10)۔

(5) تم اس رز ق كوخود مجسى كھا ؤاوراپيغ مويشيوں كو بھى كھلا ؤ (20:54)۔

(6) سمی کوز مین کا ما لک سجھنا 'اے خدا کا شریک بنانا ہے (2:22)۔ فرعون کبی کہنا تھا کہ بیز مین میری ہے۔ اس میں بہنے والے دریامیرے ہیں۔ اس لئے آنار کا گھڑالا علی [79:24] میں تبہاراسب سے بڑارب ہوں۔ اس کے اس وعوے کے آبطال کے لئے اس کی طرف صاحب ضرب کلیم' حضرت موٹی جیسے عظیم انقلاب آفریں پینیم کو بھیجا گیا تھا۔

قرآن كريم كايدوه اساى دعوى بيجس كى بناپرعلامدا قبال في كها ب كد

حق زمیں را جز متاعِ ما نہ گفت ایس متابع بے بہا مفت است مفت باطنِ الارشُ یشہ ظاہر است ہر کہ ایس ظاہر نہ بیند کافر است

لیعنی الارض بلٹہ کہنے کے مقصود خدا کی شانِ ملکوئی کا اظہار نہیں۔اس سے مراد ہے کہ زمین کسی انسان کی ذاتی ملکیت نہیں ہوسکتی۔ایسا نہ سجھنا (بیعنی کسی انسان کوزمین کے رقبے کا مالک قرار دینا 'کفرہے۔شرک ہے فکا تنجھکٹا یٹلوا ڈنڈا ڈا (2:22) :23:84; 2:25)۔سؤا کے مسلمانو! دیکھناتم خدا کے شریک اور ہمسرنہ کھڑے کردینا۔

پہلے کہا جا چکا ہے کہ قرآن کریم اپنے پیش کردہ نظام کو بندریج نافذ کرتا ہے۔ لینی معاشرہ جس حالت میں ہوتا ہے وہ اپنے نظام کی ابتداءاس کے نقاضوں کے مطابق کرتا ہوا'ا ہے منزل بدمنزلآ خرتک پہنچا تا ہے۔ اس نے ان منازل کے لئے الگ الگ ہدایات دی ہیں۔ انہی کے مطابق اسلام کے صدر اول میں سیسعاشرہ قائم ہوا تھا۔ ان مختلف منازل سے متعلق احکام وہدایات کا سمجھ لینا ضروری ہے کیونکہ اس عمل قدر ترج کے سامنے نہ ہونے سے قرآنی احکام کے متعلق متم کی الجھنیں

پیدا ہوجاتی ہیں۔

# منزلِاوّل زِنعت لردی زندگی

نزول قرآن سے اس نظام کی آواز اُس معاشرہ میں بلند کی جاتی ہے جونظام سرمایہ داری کی زنجیروں میں جکڑا ہوا ہے۔ اُس میں ایک طرف ایسے متموّل افراد ہیں جواپی دولت کے نشر میں بدست ہیں اور دوسری طرف ایسے مفلوک الحال جونانِ شَبینة تک سے محروم ہیں۔ اس معاشرہ میں سب سے پہلے متموّل اوگوں سے اپیل کی جاتی ہے کہ دہ ان نا داروں اور محتاجوں کی روٹی کا انتظام کریں جوخود اپنی زندگی کی ضروریات پوری کرنے سے کسی طرح معذور ہو چکے ہیں۔ ان سے کہا جاتا ہے کہا گرتم نے ان مسکینوں اور محتاجوں کی روٹی کا انتظام نہ کیا تو یا در کھواتم پر جہنم کا عذاب مسلط ہوجائے گا (69:34)۔

### إنفرادى اپيل

#### صدقات

تمہارے دعویٰ ایمان کی صدافت کا جوت ہے ہوگا کہتم مختاجوں اور ناواروں کی ضرور بیات پوری کرنے کے لئے کیا کچھ دیتے ہو (اسے قرآن کی اصطلاح میں صد قدہ کہتے ہیں)۔اس کی ابتداءتم اپنے اعز ہوا قارب سے کرواور پھڑاس کا دائر ہوسیع کرتے ہوئے اپنے اور برگانے کی تمیز سے بلند ہوکر ہم ضرورت مند کی ضروریات پوری کرنے کا انظام کرو (2:215) 30:38: ایکن ایسانہ ہوکہ جس مختاج کی کوئی ضرورت پوری کرواس کے سر پراحسان کی ٹن بھر کی سل رکھ دو کہ دو ہیچارہ ساری عمراس کے بوجھ تلے دیار ہے۔ نہ بی اُسے لوگوں کو دکھا دکھا کرا پنے پندارنس کی تسکین کا سامان پیدا کرو۔ اسے انسانست کا فریضہ بچھ کرا دا کرو عقل فریب کارتم سے بید کہ گی کہ ہم دوسروں پر فرج تو کریں گئین اس سے نہ اُن لوگوں سے اپناا حسان منوائیں اور نہ بی معاشرہ میں پاپولہ ہونے کے لئے لوگوں میں اس کا چرچا کریں تو ہم اپنی دولت دوسروں پر فرج کیوں کریں ؟ تم اسے مجھا وُ کہ جو پکھا ان طرح سے فرج کیا جائے گا وہ ضائع نہیں جائے گا۔ اس کی مثال یوں مجھوجیے کسان بڑے کے دانے مٹی میں ملا دیتا ہے تو وہ ضائع نہیں جائے گا۔ اس کی مثال یوں مجھوجیے کسان بڑے کے دانے مٹی میں ملا دیتا ہے تو وہ ضائع نہیں جائے گا۔ اس کی مثال یوں مجھوجیے کسان بڑے کے دانے مٹی میں ملا دیتا ہے تو وہ ضائع نہیں جائے گا۔ اس کی مثال یوں مجھوجیے کسان بڑے کے دانے مٹی میں ملا دیتا ہے تو وہ ضائع نہیں جائے گا۔ اس کی مثال یوں مجھوجیے کسان بڑے کے دانے مٹی میں میں حقوق انسانی ناہموار یوں کا بنیادر کھی جائے گی جس میں حقوق انسانی ناہموار یوں کا بنیادر کھی جائے گی جس میں حقوق انسانی ناہموار یوں کا بنیادر کھی جائے گی جس میں حقوق انسانی ناہموار یوں کا فرزتم اس تباہی سے بڑی جاؤ گے جو انسانی ناہموار یوں کا فطری نتیجہ ہوتی ہو جائے گی جس میں حقوق انسانی ناہموار یوں کا

#### مال ودولت ميں إصلاح

#### زرعى إصلاح

عربوں کی معیشت (بالخصوص مکہ میں) زرعی نہیں تھی۔اس لئے اس منزل میں زیادہ توجہ کاروباری معاملات کی طرف

میذول کی گئی۔ ذرق اِصلاح کے سلسلہ میں کہا گیا کہ جو پجھتم اپنی محنت سے کماؤاس میں ہے بھی ناوار ضرورت مندول کی ضروریات پوری کرنے کے لئے وڈاورز مین کی پیداوار میں ہے بھی (267:2)۔ اے ''خداکا حق'' کہد کر پکارا گیا (142:6)۔ جس طرح صدقات کے سلسلہ میں کہا تھا کہ اگرتم نے مفلوک الحال محتاجوں کی ضروریات پوری نہ کیس تو معاشرہ میں ایسا فساد بر یا ہوجائے گا جو تہارے موجودہ مقامات عزت و تحریم کو اُلٹ کردکھ دے گا۔ ای طرح زمین کے سلسلہ میں بھی کہا کہ اگرتم نے بر یا ہوجائے گا جو تہارے موجودہ مقامات عزت و تحریم کو اُلٹ کردکھ دے گا۔ ای طرح زمین کے سلسلہ میں بھی کہا کہ اگرتم نے اس میں سے ''خدا کا حق محتاجوں کو خد دیا تو تمہارے کھیتوں کا ہردانہ گندم جل کردا کھ ہوجائے گا (33-17:86) (44-32:81)۔ اور تمہارے بال سے تک بتاہ ہوکر دہ جا کیں گے (2:266)۔

# منزلِ دوم إجتماعي*ت كى طوسن* إقدام

منزلِ اوّل میں تمام ہدایات اور تا کیدات اِنفرادی تھیں۔اس دوران میں وہ لوگ جواس دعوتِ انقلاب کی صدافت کے قائل ہو گئے اس دائی انقلاب کے گرد جمع ہوتے ہے گئے اور اس طرح ان کا (یوں کہتے کہ) ایک الگ معاشرہ دجود میں آنا شروع ہوگیا۔ بیاس پروگرام کی دوسری منزل تھی۔اس میں اِنفراد یت سے اِجمّاعیت کی طرف قدم اٹھایا گیا۔منزلِ اول میں کہا گیا تھا کہوہ نا داروں اور عناجوں کی اینے اسپنے طور پر مدد کریں (اے''صدقات'' سے تعبیر کیا گیا تھا)۔

# صدقات كاإجتماع كظم ونسق

اب کہا کہیں صدقات (اپنے عطیات) کواپنے اپنے طور پرخرج نہ کرؤ بلکدا ہے اپنے نظام کے مرکز کے پاس جمع کرو۔
بلکداس مرکز نظام (لیمن نبی اکرم ) سے کہا گیا کہ ان کے صدقات خود وصول کرو (103)۔ اور اس روپے کو معاشرہ کے فلاقی
امور کے لئے ان مدات پر صَرف کروجن کا ذکر سورہ تو ہی آیت نمیر 60 (9:60) میں آیا لئے ہے۔ پہلے کہا گیا تھا کہ اللی حاجت کو
قرض دیا کرواور اس کی ادائیگی مقروض کی مہولت کو چیش نظر رکھا کرو۔ اب کہا کہ ''قرض اللہ کودیا کرو' (73:20; 57:18)۔ یعنی
جب تمہارے نظام کی مرکزی اتھارٹی ( یعنی نبی اکرم ) کسی اجھاعی ضرورت کے لئے ایپل کرے تو جو پھی کسی ہی بڑے

ل بيا صدقات كمصارف بين جنهين مارے بال ( فلطی ہے ) "زكوة" كے مصارف مجھ ليا كيا ہے۔ زكوة كابيان آ مے جال كر آئے گا۔

225

مال ودولت کے نظام میں اِصلاح

اس میں شبہ نہیں کہ زن وفرزند کی طرح مال ودولت میں بھی کشش وجاذبیت ہے (3:13) کیکن اگر زن وفرزندیا مال ودولت کی جاذبیت ہے (3:13) کیکن اگر زن وفرزندیا مال ودولت کی جاذبیت اُجماعی مفاوانسانیت پرغالب آ جائے تو یہی زن وفرزنداور مال ودولت فتندین جاتے ہیں (64:15)۔اس لئے تم انفرادی مفاد پرئی کے فریب میں ندآ ؤراس ہے تہمیں کا میا بی نصیب ہوگی (17-64:16)۔انفرادی دولت جمع کر کے بینہ مجھولوکر تم معاشرہ کے اجماعی تعاون سے مستعنی ہوجاؤ گئے تم خودفیل ہوگئ تم (SELF SUFFICIENT) ہوگے۔قطعاً نہیں۔جوابیا سمجھتا ہے تباہ ہوجا تا ہے (97:7)۔

سائل ومحروم كاحق

منزلِ اوّل میں ضرورت مندوں کی امداد کے لئے اپیل کی گئی تھی جس کے معنی سیستے کہ دہ تم سے اپنے تن کے طور پر پھے نہیں ما تکتے ہتم آئیس بطورِ امداد بچھ دو لیکن اب کہا کہ تمہارے مال ودولت میں ضرورت مندول کا حق ہے۔ یعنی وہ اس میں سے اپنی ضرور بات کے بقدر ٔ بطورِ استحقاق (AS OF RIGHT) کے سکتے ہیں (51:19; 51-70:24)۔ اگرتم خودان کے آپ نے دیکھا کہ اس منزل میں صدقات کی حیثیت خیرات کی نہیں رہی مق کی ہوگئی۔خیرات لینے والاؤلت محسوں کرتا ہے اور دینے والے کے دل میں اس سے جذبہ احسان اُنجرتا ہے۔لیکن جو چیز بطور حق وصول کی جائے اس سے نہ لینے والے کے دل میں احسابِ محتری (INFERIORITY COMPLEX) پیدا ہوتا ہے 'نہ دینے والے کے دل میں جذبہ برتری SUPERIORITY COMPLEX)۔

226

## مال غنيمت

عربوں کے ہاں مال فتیمت بہت بڑا ذریعہ آمدنی تھا اوران کے معاشرہ کا روان بیٹھا کہ جنگ میں جو پھوکوئی دشن کا گوٹ لے وہ اُس کا ہوجاتا تھا۔ قرآن کریم نے اس میں بھی اِصلاح کی اور کہا کہ مال فتیمت انفرادی ملکیت نہیں ہوگا اے مرکز میں جع کرنا ہوگا۔ مرکز اس میں ہے ایک حصہ اجہا کی ضروریات کے لئے الگ کرکے باقی مال سپاہیوں میں تقسیم کرے گا۔ میں جع کرنا ہوگا۔ مرکز اس میں ہے ایک حصہ اجہا کی ضروریات کے لئے الگ کرکے باقی مال سپاہیوں میں تقسیم کرے گا۔ (8:41: 8:1) ہوگا کہ جنگ کا جذبہ محرکہ بھی بدل کا دریعہ آمدنی کی حیثیت اجہا کی ہوگئ بلکہ جنگ کا جذبہ محرکہ بھی بدل کیا۔ پہلے جنگ کا جذبہ محرکہ لوٹ کا مال حاصل کرنا تھا۔ جو جننا حاصل کر سکٹے لے جائے اب جذبہ محقوق انسا نیت کی مفاطقت قرار پا گیا۔ اسے قرآن کی اصطلاح میں قبال فی سبیل اللہ کہا جاتا ہے بعنی اللہ کی راہ میں جنگ۔ واضح رہے کہ جو پھھ اجہا کی مفاوانسانیہ کے لئے کیا جاتا ہے اُسے قرآن کی روے فی سبیل اللہ کہا جاتا ہے بعنی اللہ کی راہ میں کہا جاتا ہے۔

### دولت كاإكتناز

دولت أى صورت بين اپنامقعد پورا كرسكتى ہے جب بيگروش بين رہے۔خودلفظ دولت كے معنی گروش كرنے كے ہيں۔
ليكن انفرادى ہوئي زر پرس اے گروش بين ركھنے كے بجائے جمع كركے دوك ليتى ہے۔ اس سے معاشرہ كا اقتصادى نظام
الٹ جاتا ہے۔ قرآ ن كريم نے بڑے تہديد آ ميزا نداز بين كہا كدولت كا اكتفاز سے بعنی اسے جمع كركے دوك ركھنا سے علين ترين جرم ہے۔ اس سے جہنم كے شعلے بحر كتے ہيں جن بين بيدولت اوراس كے جمع كرنے والے دونوں أركى طرح بحصلين ترين جرم ہے۔ اس سے جہنم كے شعلے بحر كتے ہيں جن بين بيدولت اوراس كے جمع كرنے والے دونوں أركى طرح بحصلين ترين جرم ہے۔ اس سے جہنم كے شعلے بحر كتے ہيں جن بين بين بين بين بين اور تا ہو الكہ بجنا كے دلوں كو اپنى ليسك بين ليك ہيں (7: 104)۔ بياس آ گ سے لاكھ بجنا جاتا ہو البين آ واز بين وے دے كر بلا ليتى اور آ تش فشال بہاڑ كے لاوے كى طرح ان كا سب بجھ تباہ كر ديتى ہے جاتا ہيں اور آ تش فشال بہاڑ كے لاوے كى طرح ان كا سب بجھ تباہ كر ديتى ہے جاتا ہے۔ (70:15-18)۔

دولت کوگردش میں رکھنے کے سلسلے میں اس کی بھی وضاحت کردی کہ اس کے بیم عنی نبیس کہ بیاو پر کے طبقہ ہی میں گردش کرتی رہے۔اے پورے کے پورے معاشرے کے دگ ویے میں اس طرح گردش کرتے رہنا جا ہے جس طرح انسانی جسم

میں خون کروش کرتا ہے (59:7)۔

رِ ہو قرآنی نظام کے خلاف جنگ ہے

دولت بنتی کرنے کے خلاف اس متم کی تغیبہات و تا کیدات کے بعد اس نے ایک ایساتھم دیا جس سے دولت بنتی کرنے کے مقصداور جذبہ ہی کو بڑے کاٹ دیا۔ روپیٹم ہادائہ اشیائے ضرور یہ کافر رہے ہے' اس سے ازخود کچھے پیدائیس ہوتا۔ آپ ایک سوروپیٹر کی بکس میں رکھ دیجئے۔ اسے آپ دی برس کے بعد بھی نکالیں گئو وہ سوکا سوق ہوگا۔ وہ ایک پیسے بھی بید بھی نہیں کرے گا۔ اگر روپیٹر کئی اضافہ نہ ہوئو ظاہر ہے کہ روپیٹر تن نہیں کرے گا۔ اگر روپیٹر کئی اضافہ نہ ہوئا گرآپ وہی سوروپیٹری چاہ ہوئوں و پروے دیں تو وہ روپیٹر ہا تھا تھ بھی اور و پیٹر کے رکھے بچوؤ نا تمانت ہوگا۔ لیکن اگر آپ وہی سوروپیٹری خرورپیٹر محتن سے نہیں بلکہ روپیٹر ساتھ بچھاور روپیٹر اور کرائے گا۔ جوروپیٹر محتن سے نہیں بلکہ روپیٹر ساتھ کچھاور بیدا ہوئا ہے گا۔ جوروپیٹر محتن ہے نہیں بلکہ روپیٹر ساتھ کچھاور پیدا ہوئا ہے قر آپ کریم کی اصطلاح بھی اور ہوئے ہیں اور آپ کریم کی اصطلاح بھی اور ویٹر آپ کریم کے اس کے قدمقابل ایک باغی نظام قرار دیا اور کہدویا کہ ایسا نظام قائم کرنے والوں سے کہدو کہ اگر وہ اس سے از نہ آئے تو ہماری طرف سے اطلان جنگ بچھیں (279-275ء)۔ دلیل کے طور مرائے والوں سے کہدو کہ اگر اور وہ باس کی خوا اس کے موجا تا ہے لیکن اس نظام معیشت کے تائے وجوا تا ہے لیکن اس نظام میشت کے تائے وجوا تا ہے لیکن اس نظام معیشت کے تائے وجوا تا ہے اور دور اطبقہ اپنی محتن کے مقصل سے محروم ہو کر مقاص بین کر' قوت محل سے سے موجا تا ہے اور دور اطبقہ پی محتن کے مقصل سے محروم ہو کر مقلس ونادار ہوجا تا ہے اور اس سے اس کے سینے میں انسانیت کے ظاف نفر سے اور انتقام کی آگ ہی بہلے سکتی رہتی ہو اور خوا تا ہے اور اس سے اس کے سینے میں انسانیت کے ظاف نفر سے اور انتقام کی آگ ہی بہلے سکتی رہتی ہو اور خوا تا ہے اور اور ہو باتا ہے اور اس سے اس کے سینے میں انسانیت کے ظاف نفر سے اور انسانی کی آگر ہو بہاری ہو ہوئی ہو باتا ہے اور دور اطبقہ کی آگ ہی بہلے سکتی رہتی ہو اور آخر

واضح رہے کہ قرآن کریم نے اتنائی نہیں کہا کہ کی ضرورت مندکو قرضد دے کراس سے جوزا کدرو پیدلیا جائے وہی آبو اہے۔اس نے واضح الفاظ میں کہددیا کہ جورو پیتم 'دوسروں کے روپے کے ساتھ اس مقصد سے شامل کردو کہ کہاں سے تہمیں کھے زائد حاصل ہوجائے گا'وہ بھی آبو ہے (30:39)۔اسے دورِ حاضر کی اصطلاح میں کمرشل انٹرسٹ کہا جاتا ہے۔ نیز اس میں مضاربت (SLEEPING PARTNERSHIP) اور مزارعت (زمین کی بٹائی یا کرایہ) وغیرہ سب آ جاتے ہیں۔اس نے اصول سے بتایا کہ آریش للانسان الانسان الانسان

ر الوكوحرام قرارد بر كر قرآن في رويد جمع كرف كامتصداور جذب اي فتم كرديا-

زمین کے متعلق اگلاقدم

اب آ کے بڑھئے! انسانی معیشت میں زمین کے مسئلہ کوخواہ تخواہ پیچیدہ بنادیا گیا ہے حالانکہ بات اس قدرواضح اور صاف ہے کدا ہے بچھنے کے لئے ندکسی افلاطون کے دیاغ کی ضرورت پڑتی ہے ندارسطو کے منطق کی حاجت ۔خدانے اپنے آپ کو آنی کہنے کے ساتھ الفینو م بھی کہا ہے۔ یعنی زندگی عطا کرنے والدا ورزندگی کوقائم رکھنے والد اس کے معنی یہ ہیں کہ اُس نے زندگی عطاکی تو زندگی کے قائم رہنے کے لئے جس قدرسامان وآسباب کی ضرورت تھی اے بھی ساتھ بی عطا کردیا۔ قیام زندگی کے لئے روشنی حرارت موا یانی اورخوراک کی ضرورت ہوتی ہے اس نے ان تمام اشیاء کوانسان کے پیدا کرنے ہے میلے مہیا کردیا۔روشیٰ حرارت ہوا یانی تو عام طور پر سطح ارض کے او پر موجودر ہے ہیں۔خوراک کے متعلق اس نے کہا کہاس کے وْ خَارُونِ مِن جُمَّ كُروييَّ كُنَّ مِين السَّانُ أَنبِين إين ضرورت كِمطابق نكال لي (15:21)-وَجَعَلْنَا لَكُو فِيهَا مَعَالِيقَ وَ مَنْ كَنْ تُعُولَة بِلا يَقِينَ [20: 15] " بهم في اس من تهارے لئے سامان معیشت ركھا ہے اوران کے لئے بھی جن عے تم رازق فہیں ہو'۔آپ فور کیجئے کہ'معیشت' کالفظ قرآن نے زمین کی پیداوارے لئے استعال کیا ہے۔اس نے کہا کہاس میں سے تم خود بھی کھاؤاورا بے مویشیوں کو بھی کھلاؤ (20:54)۔دوسری جگہاس نے کہاہے متاکعاً لکٹرولا نعامیکٹر (79:33; 80:32]۔ جیا کہ ابھی ابھی کہاجا چکا ہے ارش اور دیگر ذرائع حیات انسان کی پیدائش سے پہلے موجود تھے۔اب آپ سوچنے کہ ونیا کے کسی ٹی برعدل قانون اور قاعدے کی رُوسے کوئی شخص اُن ذرائع حیات (حرارت روشیٰ ہوا یانی زمین ) میں ہے کسی کاما لک قرار پاسکتا ہے جوہمام نوع انسان کے لئے مشتر کداور یکسال وجد تیام زندگی ہوں۔ آج آپ کہدیکتے ہیں کدمیں نے بي قطعة زمين فلال مخص سے خريدا ہے يا ہے باپ سے ورشيس پايا ہے۔آپ اس سلسله كو بيچھے كى طرف لوناتے جائے اور اُس شخص تک پہنچ جائے جس نے پہلی مرجبہ اس قطعہ اراضی کواپنی ملکیت کہا تھا۔ آپ اس سے پوچھے کہ اس نے اسے کس ے خریدایا کس سے ورشیس یا یا تھا؟ ظاہر ہے کہ اس نے دھاندلی سے اس تطعہ کوا بنی ملکیت بتالیا تھا۔ اب جو چیزشروع میں وھاندلی ہے کسی کے قبصہ میں آئی ہواس بڑاس کے بعد آنے والوں کا قبضہ کس طرح جائز قرار پاسکتا ہے؟ ذرائع حیات میں ے کسی پڑکسی محض کا مالک بن کر بیٹے جانا' اُس توع انسان کے خلاف جرم عظیم ہے جس کی زندگی کے قیام کا سے ذریعہ بنایا مرا ہے کیکن چونکہ بظلم اور وهائد لی زمانه قدیم سے رواجا یا قانو ناجائز چکے آرہے تھاس لئے قرآن کریم نے اس باطل تصور کوذین سے محوکرنے کے لئے بوے محکم دلائل پیش کئے۔اس نے خدا کو ماننے والوں سے کہا کہتم جب آسانوں سے اوپر خدا کے انتذار واعتبار کوشلیم کرتے ہوتو زمین پراس کی حاکمیت کو کیوں شلیم ہیں کرتے؟ یا در کھو! وہ جس طرح الدائشمآء ہے اس طرح الدالارض بحى ب وهو الدّن في السّماء إلة وفي الارض إلة [43:84] - دوسرى جكم وهو الله في السّماوت و في الكرون [3: 6] اس في واضح الفاظ من كهدوياكم آسان من اورخد التليم كرنا اورارض مين كوكى دوسراخدا كلا مواشرك ب (21:21) سورة النحل میں ہے کہ خدائے کہا ہے کہتم دوالداختیار نہ کرو۔ الدصرف ایک ہے اور دہ الدوہ ہے کہ ما فی المقطوت والا رُفِق [16:52] سلوت اور ارض میں جو کچھ ہے سب اس کی ملکیت ہے۔ اس لئے تم انسانوں کوزمین کے رقبوں کا مالک قرار وے کر انہیں خدا کا ہمسر نہ بناؤ (2:22)۔ اس کا مالک وہتی ہوسکتا ہے جس نے انہیں ہیدا کیا اور تمام ذی حیات کے لئے رز ق بنایا ہے (61-60:20)۔

اس قدرواضح دلائل دینے کے بعداس نے کہا کہا ہے رسول ابہ م ان سے پوچھوکہ لین الا ڈیش وکٹ فیٹھا زین اور جو
کھاس میں ہے وہ کس کی ملکیت ہے اِن گفتہ تعلقون کیکناس کا جواب کم کی بارگاہ سے لے کروو۔اس کے بعدہ کہا گر
انہوں نے علم وبھیرت سے کام لیا تو سیکٹوٹوئ یا لوانمیں کہنا پڑھ گا کہ بیسب خدا کی ملکیت ہیں۔ قال آفکا تذکر گرون کا 13:85 ان سے کہوکہ جب تھی خوداس کا اعتراف ہے کہ بیسب خدا کی ملکیت ہوتھ چرتم اس حقیقت کا سامنا کرنے سے
کیوں گریز کرتے ہو کہاس پر کسی انسان کی ملکیت نہیں ہو سکتی ؟ اس حقیقت کوتسلیم کرو گے تو زمین کی پیدا وار تمہارے لئے
حال وطیت ہوگی۔ورنہ تم شیطان کے تقش قدم پر چلتے جاؤ کے جس نے تمہارے کان میں پھونک و یا ہے کہ تم ذرائع رزق کے
مال کہ بھی ہو سکتے ہو (168 ع)۔

#### معاوضه محنت كا

جیدا کہ پہلے کہا گیا ہے روشی حرارت ہوا پانی اور زمین میں ایک فرق ہے۔ پہلی سب چیزیں اپنی استعالی شکل میں از خودموجود ہیں کیکن خوداک کوزمین سے نکالنا پڑتا ہے جس میں محنت صرف ہوتی ہے۔ قرآ نِ کریم نے مختلف مقابات پر نہا بت ولئیس انداز میں واضح کردیا کہ زمین کی پیدا دار میں ہے تم صرف محنت کے معاوضہ کے حقدار ہو باتی ''خدا کا حصہ' ہے۔ مثال کے طور پر یوں مجھوکہ تم کسی زمیندار سے بٹائی پرزمین لے کراس میں کاشت کرتے ہوتواس میں سے ایک حصہ خود لے لیتے ہو اور دوسرا حصہ زمیندار کو دے دیتے ہو (جسے تم زمین کا مالک مجھتے ہو )۔ اُسی قاعدے کے مطابق زراعت میں اپنی محنت کا معاوضہ تم لے لؤاور حقی مالکانہ خدا کودے دو۔ سورة الواقعہ کی آیات نمبر 63 تا 74 میں اس حقیقت کو بڑے دکش انداز میں بیان کے اگراس ہے خورسے سنتے فرمایا:

اس مقصد کے لئے تم ذرااس نظام پرخور کروجس کے مطابق تمہاری پرورش اور نشو وتما ہوتی ہے اور سوچو کہ کیا سب پچھ خدا کے قانون کے مطابق ہوتا ہے یا تمہارے وضع کردہ قوانین کے مطابق۔ (مثلاً) تم جوکھیتی باڑی کرتے ہوتو خور کروکہ اس میں تمہار عمل وضل کتنا ہوتا ہے اور ہمارا قانون کیا کچھ کرتا ہے ہم زمین میں بل چلاکڑ اس میں بڑے ڈال دیے ہو۔ اب بناؤ کہ اس بڑے نے صل کون اُگا تا ہے؟ کیا ہے تم ایسا کرتے ہویا ہمارے قانون کی زوے ایسا ہوتا ہے۔

اس کے بعد کہا:

پر کھیتی کے آگئے کے بعد اس کی حفاظت کون کرتا ہے؟ یہ بھی تو ہوسکتا ہے کہ کوئی ایسی آفت آجائے جس سے آگی ہوئی کھیتی تہس نہس ہوکررہ جائے ۔۔ اس طرح تہس نہس کہتم سر پکڑ کر بیٹے جاؤ اور ایک دوسرے سے کہنے لگو کہ ہم بالکل تباہ ہوگئے۔ہم بکسر محروم اور بے نصیب رہ گئے۔ اس کھیتی سے غلّہ ملنا تو ایک طرف ہماری محنت اور نتی بھی بریار میں گئے۔

ال كے بعد ب:

پھرتم ذرااس پانی برغور کروجس برتمباری کھیتی ہی کانیس بلکہ خودتمباری زندگی کا دارومدار ہے۔ کیا اسے باداوں سے تم برساتے ہو یا ہمارا قانونِ ربوبیت ایسا کرتاہے؟

(یہ باول سندر کے پانی سے ترتیب پاتے ہیں جواس قدر کھاری ہوتا ہے کہ نہ پینے کے کام آسکتا ہے نہ کیتی بازی کے ) ذرا سوچو کہ اگر بادلوں کا پانی (بارش) ویسے کا دیبا کھاری رہتا تو تم کیا کرتے ؟ جیرت ہے کہ تم اس قدر صاف اور سید ہے سعاملہ پراس نجے سے غور کرئے سمجھے نتیج تک کیوں نہیں چینچتے اور نشوونما کے متعلق خدا کے نظام کی قدر شامی کیوں نہیں کرتے!

#### :421201

ای طرح تم اس آگ برخور کروجیے تم روش کر کے اس ہے اسٹے کام لیتے ہو؟ کہو کہ مبز درختوں کی شاخوں میں حرارت کو بوں سمٹا کرر کھودیتا ۔۔ رگیٹس میں شعطے کونہاں کر دینا ۔۔ تمہاری کار گیری ہے ہے یا ہمارا قانون ایسا کرتا ہے؟ ان حقائق کے بیان کرنے کے بعد کہا کہ:

(رزق پیدا کرنے کی اس تمام کا کناتی مشینری پرخور کرواورسو پڑکہ یہ کس کے قانون کی کارفر مائی ہے۔ پھراس پر بھی خور کروکہ اس تمام پر وگرام بیس تبہارا حصہ کس قدر ہے اور نظام خداو ندی کا کس قدر؟ تم کسی نجے ہے بھی خور کرو بہر حال ای نتیجہ پر پہنچو گے کہ اس کاروبار بیس تم صرف محنت کرتے ہو باتی سب پچھے خدا کا نظام کرتا ہے۔ لبذا اس کے ماصل (سامان زیست) بیس بھی تبہارا حصہ بقررتہاری محنت کے ہوسکتا ہے۔ تم پورے کے پورے مالک نہیں بن سکتے )۔ بیتمام ذرائع پیدا واراز خودموجودر ہے ہیں۔ بین تبہارے بنائے ہوئے ہیں ندخریدے ہوئے۔ بیٹم پس اس حقیقت کی یادد ہائی کراتے ہیں کرانیس خدائے بھوگوں کے لئے سامان زندگی بنایا ہے۔

لیعن اس کاروبار میں محنت تمہاری ہے اور ذرائع پیدا وار ہمارے۔لہذا متم اس میں سے اپنی محنت کا معاوضہ اپنے سامان پرورش کی صورت میں اپنے پاس رکھ لواور'' ہمارا حصہ ہمیں وے دو' 'رسوال پیدا ہوا کہ آپ کا حصہ آپ کوکس طرح کہ بچا کیں؟ جواب دیا کہ متناعاً لِلْمُقُونِیْنَ میان تک پہنچا دوجواپنے لئے سامانِ پرورش حاصل کرنے کے قابل نہیں۔ان تک پہنچا گیا تو سجھ لوکہ ہم تک پہنچ گیا۔ای حقیقت کو (67:21) 67:30; 67:30) میں بھی بیان کیا گیا ہے۔

## رقبول كى تحديد

قرآن کریم کی ان تصریحات کی روشی میں اسلامی نظام نے عملی قدم الخایا اور جولوگ '' بے صدو نہایت'' زمین کے رقبوں کے بالک بنے بیٹھے تھے ان کی ملکیت کی تحدید (حد بندی) کرنی شروع کردی۔ ظاہر ہے کہ اس کے لئے معیار یہی ہوگا کہ ایک پخض کے پاس اُسی قدر رقبہ اراضی رہے جس کی پیداواراس کی اور اس کے اہل وعیال کی پرورش کے لئے کافی ہو۔ اس طرح اس نے زمین پر ذاتی ملکیت ختم کرنے کے عملی پروگرام کی ابتداء کردی۔ سورۃ الرعد میں ہے کہ دائی انقلاب حضور نبی اگرم کے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ جس انقلاب حضور نبی اگرم کے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ جس انقلاب کے لئے میں نے اپنی تمام عرصرف کردی ہے کیا اس کی تعمیل میری زندگی میں ہو جائے گی یا نبیس؟ اس کی جواب میں کہا کہتم اس کی فکر ندگر و کہ اس کی تعمیل تمہاری و فات میں ہو جائے گی یا نبیس؟ اس کے جواب میں کہا کہتم اس کی فکر ندگر و کہ اس کی تعمیل تمہاری موجودگی میں ہوگی یا تمہاری و فات ہم کس طرح زمین کے بعد تم دیکھے خیس کہ ہم کس طرح زمین کے رقبول کو ان پر سے بزے سرواروں کے ہاتھوں سے سکیڑتے اور سمیٹنے ( کم کرتے ) چلے جا رہے ہیں۔ یہ ہم کس طرح زمین کی دیاں پر ان کی ملکیت ختم ہوگی ) اور دنیا کی کوئی طاقت ہمارے فیلے کو کو نائیس سکتی۔ ہم بہت جلد ہیں۔ یہ ہم کس طرح زائیس سکتی۔ ہم بہت جلد ہیں۔ یہ ارافیصلہ ہے ( کہ ان پر ان کی ملکیت ختم ہوگی ) اور دنیا کی کوئی طاقت ہمارے فیلے کو کو نائیس سکتی۔ ہم بہت جلد حساب کرنے والے ہیں (13:41)۔

یوں اس دوسری منزل میں اس نظام کے عملاً قیام کی ابتداء کردی۔

\_\_\_\_×.....×\_\_\_\_

# تیسری منزل تنجسب *پ*کار

اب ہم اس پروگرام کی تیسری (اور آخری) منزل پر پینچ رہے ہیں۔اب اسلامی مملکت وجود میں آگئی ہے اور خدانے رپو بیت عالمینی (بعنی تمام افراد کوسامانِ نشو ونما دینے ) کا جو وعدہ کیا تھا اسے پورا کرنے کی ذیب داری اس مملکت نے اپنے سر پر لے لی ہے۔ یہی اس مملکت کے وجود کی وجۂ جوازتھی۔

## اسلامي مملكت كي وجهُ جواز

سورة التي مين ب:

ٱلَّذِيثَ إِنْ مُّكَنَّتُهُمْ فِالْاَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَأَتَوُ الزَّكُوةَ وَآمَرُوْا بِالْمَعْرُوْفِ وَتَهَوَّا عَنِ الْمُنْكَرِ \* وَيِدُهِ عَاقِبَهُ ۗ الْأَمُوْدِ [22:41]

ید (مونین) دو ہیں کہ جب آئیں زمین میں اقتدار حاصل ہوگا توبیا قامت حلاقا قادراتا نے زکوۃ کافریضادا کریں گے۔

ہے آبیہ جلیلہ اسلام کامکست کی دیے بجواز اور اس کی قدمدوار کی توجایت واضح الفاظ میں بیان کرتی ہے۔ کہا ہے گیا ہے کہ اسلامی مملکت کافریضہ اقامت صلوۃ اور ایتائے زکوۃ ہے۔ بیس اس وقت' اقامت صلوۃ" کی تشریح میں نہیں جانا چاہتا کیونکہ وہ جدا گانہ موضوع ہے اپنے آپ کو ایتائے زکوۃ ہے معنی ایس اور کہ بی جمارا موضوع نر برنظر ہے۔ ایتائے زکوۃ ہے معنی ہیں" در کوۃ ویتا" ہے۔ بیک تار کوۃ ویتا" ہے۔ بیک ایس کے ایس کی تحدود رکھنا چاہتا ہوں کہ بی جمارا موضوع نر برنظر ہے۔ ایتائے زکوۃ کے معنی ہیں" دکوۃ ویتا" ہے۔ بیک تار کوۃ ویتا آپ ہوں تھی ہوں تھی ہوا کہ بیان معارف کے مطابق آپی دولت ہے نگا آتا ہے اور حکومت کافریضہ ہوا ہی ہوا ہی مال دارا ایک خاص شرح کے مطابق آپی دولت ہے نگا آتا ہے اور موجہ مفہوم کی فروجہ مفہوم کی دوہ ایس رقم آپی کریم کی مندرجہ بالاۃ بیت میں کہا ہے گیا ہے کہ اسلامی حکومت کافریضہ ہوں تھی ہوں کہ دوہ ایک متعینہ تم ہے بیا الدار (صاحب نصاب) آپی دولت ہوں گاتا ہے اسلامی حکومت کافریضہ ہوں تیں نہ کہ زکوۃ کا بیمفہوم کہ دہ ایک متعینہ تم ہے جسے مالدار (صاحب نصاب) آپی دولت ہوں گاتا ہے وہ سرتات کے مصارف ہیں نہ کہ زکوۃ کا بیمفہوم کہ دہ ایک متعینہ تم ہے جسے مالدار (صاحب نصاب) آپی دولت ہوں گاتا ہے دوصد قات کے مصارف ہیں نہ کہ زکوۃ کے۔ دیکھے 60 ہوں کرتے کہا ہے کہ اسلامی مملکت کافریفئہ ہے ہی ہوں گیا ہے کہا ہے کہ اسلامی مملکت کافریفئہ ہے اور ای طرح ہی ہوں کرتے ہی ہا ہا کہ کہا ہا کہ کہا ہوں تو میں بڑی شرح واسط ہے دی السان کی نشود فرا کا امن تھی مداری کے مصارف ہوگی ہے۔ اور ای طرح کی اس کی تفصیل قرآن کرتے ہیں بڑی ہی جہا ہے اور ای طرح کے وہ اس کی تفصیل قرآن کرتے ہیں بڑی ہی ہوں وہ طرح دولی ہوں کرتے ہوں کرتے گا اس کی تفصیل قرآن کرتے ہیں بڑی ہیں ہوں موسط ہے دی گاتی کو تو میں بڑی شرح وہ طرح دولی ہے۔ کہا گیا کہ تو تو کہ کرتے ہوں کرتے ہوں کہا ہے۔ کہا کہا کہ تو کرتے ہوں کی شرح وہ طرح دولی ہو کہا ہوں تو کہا کہا کہ تو ہو کہا کہ تو کرتے ہوں گیا ہوں تو کہا ہے تو کہا ہوں تو کہا ہوں تو کہا ہوں تو کہا ہوں تھی ہوں کہا ہوں تھر ان کو تو کہ دولت ہے۔

خداسےمعامدہ

اس ضمن میں سب سے پہلے میں بھو لیج کہ جو خص اسلامی سوسائٹ کاممبر بنتا ہے ( بعنی مسلمان ہوتا ہے ) اے ایک معاہدہ پر دستخط کرنے ہوتے ہیں جس کے الفاظ میہ ہیں۔

إِنَّ اللَّهُ الشُّكَرِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٱنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ [9:111]

لیعنی اس سوسائٹی کاممبر بننے والا اینا مال اوراپی جان خدا کے ہاتھوں فروخت کر دیتا ہے اوراس کے بدلے میں خدا اسے جنت عطا کر دیتا ہے۔ خلا ہر ہے کے مملآ میہ معالمہ (TRANSACTION) اسلامی مملکت کے ساتھ ہوتا ہے (48:10)۔ اس طرح 'ایک عبد موسن کا جان و مال 'انفرادی ملکیت کے بجائے 'اسلامی نظام کی تحویل میں چلا جاتا ہے۔ اس کے عوض اُسے اِس دنیا میں بھی جنتی زندگی مل جاتی ہے اور آخرت میں بھی جنت 'جس کا وعدہ خدائے ہے "ارمقامات پر کررکھا ہے۔ لہذا 'اسلامی نظام میں مال پر انفرادی ملکیت کسی فردگی نہیں رہتی ۔ وہ'' خدا کا مال ' ہوجاتا ہے (24:33)۔

## اختلاف صلاحتت

قرآن اسے سلیم کرتا ہے کے مختف افراد میں اکتب رزق کی صلاحیتیں مختف ہوتی ہیں۔ مختف بھی اور کم وہیں بھی۔ میں اس وقت اس موضوع کی طرف نہیں جانا چاہتا کہ صلاحیتوں کا بیفرق کیسے پیدا ہوتا ہے اور اس فرق کو کس طرح کم کیا جاسکتا ہے۔ اس وقت بیں اس امر واقعہ کو سلیم کرتے ہوئے کہ مختلف افراد کی صلاحیتوں میں فرق ہوتا ہے اس باب میں قرآنی نقطہ افراد ہیں کرنے ہیں اس امر واقعہ کو سلیم کرتے ہوئے کہ صلاحیتوں کے اختلاف سے معاشرہ کے مختلف کا م با سانی سرانجام پاتے رہیے ہیں اور کے مختلف کا م با سانی سرانجام پاتے رہیے ہیں (43:32)۔ کیکن (وہ کہتا ہے کہ) اس اختلاف کو صرف اس حد تک رکھواس سے معاشی تا ہموار بیاں نہ بیدا کرو۔ چنانچہاس نے سورہ انحل میں واضح الفاظ میں کہا کہ اکتساب رزق کے سلسلہ میں مختلف افراد میں صلاحیتوں کا فرق ہوتا ہے کہن اس اختلاف کو مطلب نے کہ کا سیاس کے مطاب سے معاشی تا ہموار بیاں نہ بیدا کر بیٹھ جا کمیں۔ آئیس چاہئے کہ اس فاضلہ کمائی کو اپنی اس اختلاف کی طرف لوٹا ویا کہ وار نی ملیک کو ایس میں اس میں اس میں ہیں ہوتا ہے۔ اس ما میں ہوتا ہے کہ کہن اس میں ہوتا ہے۔ اس کا مطلب ہیں کہن کو اپنی ہیں ہوتے کہ واد اس کی طرف لوٹا واد تی سب برابر ہوجا کیں گے۔ ایسا کہنے والے اس فریس ہیں ہیں ہیں ہوتا ہے۔ بیادی اضافہ ہوا ہے۔ اس کی اپنی پیدا کر وہ نیس جو ایس کی واقعی ہوائی کی واتی پیدا کردہ ہے۔ بیادی طور پر بیصلاحیت ان کی اپنی پیدا کردہ نیس خوالا ہے۔ بیادی

#### قارونتيت

اس نے کہاہے کہ قارون (جے قرآن نظام سرمایہ داری کے نمائندہ کی حیثیت سے پیش کرتاہے ) بھی ای فریب میں مبتلا تفاجب اس نے کہا تھا کہ اِنگا اُوٹینیٹ کا بھی جائے ہے۔ بیں اسے تفاجب اس نے کہا تھا کہ اِنگا اُوٹینیٹ کا بھی جائے ہے۔ بیں اسے دوسروں کو کیوں وے دوں؟ قرآن کہتا ہے کہ بھی ذہنیت سارے فتنہ کی جڑاور و نیا میں فساد ہر یا کرنے کی موجب ہے دوسروں کو کیوں وے دوسرے مقام پروہ کہتا ہے کہ اس فتم کی ذہنیت رکھنے والے سے جب کہا جاتا ہے کہ کیا تھہیں اس کا حساس اور خیال نہیں کتم نے ایک دن خدا کے سامنے جاتا ہے جہاں اس کی عطا کر دو فعتوں کے شعلق یو چھا جائے گا (102:8) تو (ہر چند

اے اس تم کی بازیرس پریفین نہیں ہوتالیکن وہ خود فریبی یا فریب وہی کے لئے ) کہد دیتا ہے کہ بیں اس مال ووات میں سے جود و چار پیسے خیر خیرات کے طور پر'' خدا واسطے'' وے دیتا ہوں تو مجھے یقین ہے کہ اس کے عوض مجھے اُس و نیا ہیں بھی اسی طرح خوشگوار یاں حاصل ہو جائیں گی جس طرح اِس و نیا میں حاصل ہیں۔ قرآن کہتا ہے کہ ایساسجھنا کفر ہے اور اس کا مقیمہ سخت عذاب (41:50)۔

## قُلِ الْعَفْوَ

بیسب یکی واضح کردینے کے بعد قرآن کریم نے وہ فیصلہ سنادیا جس سے بیہ سنلہ بمیشہ کے لئے اور قطعی طور پر بطے ہو

گیا۔ سورہ بقرہ میں ہے بیشنگونگ مناڈا پیٹوفٹون [2:219] اے رسول ایا لوگتم سے کہتے ہیں کہ نہیں حتی طور پر بتا دیا جائے

کہان کی کمائی میں ان کا اپناحق کس قدر ہے اور دو مرول کا کس قدر ۔ کہا گیا کہ قالی الْعَفْو [2:219] ان سے کہدو کہاں میں

تہاراحق صرف انتا ہے جس سے تمہاری ضروریات پوری ہوجا کیں ۔ باتی سب کا سب دو سرول کی ضروریات پوری کرنے

تہاراحق صرف انتا ہے جس سے تمہاری ضروریات پوری ہوجا کیں ۔ باتی سب کا سب دوسرول کی ضروریات پوری کرنے

کے لئے ہے۔ حتیٰ کہا گراییا موقع آجائے کہ دوسرے کی ضرورت تمہاری ضرورت سے زیادہ شدید ہے تو تم اپنی ضرورت پر اس کی ضرورت کوتر جے دو۔

اس کی ضرورت کوتر جے دو۔

اس (قل العفو کے) فیصلہ نے اس مسئلہ کو ہمیشہ کے لئے طے کرکے رکھ دیا۔ اس سے کس کے پاس فاصلہ دولت (قل العفو کے) فیصلہ نے اس مسئلہ کو ہمیشہ کے لئے طے کرکے رکھ دیا۔ اس سے کس کے پاس فاصلہ دولت ندرہی تو معاشی ناہمواریوں کی وجہ سے ہیدا ہوئے والی تمام خرابیوں اور تباہیوں کا خاتمہ ہوگیا ۔ قرض خواہ اور مقروض کا لک مکان اور کرابیدار زمیندا راور کا شکار کا رخانہ دار اور مزدور عرب اورامیر کا نفاوت ختم ہوگیا۔اور یوں

ایک بی صف میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز بندہ و صاحب و مختاج و غنی ایک ہوئے میری سرکار میں پہنچے تو شبھی ایک ہوئے

### زمين كامسئله

ہم پہلے و کیھ پچکے ہیں کہ قرآن کریم نے اس حقیقت کو واضح کر دیا تھا کہ زمین پرکسی کی ذاتی ملکیت کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ بیرتمام افرادِ انسانیہ (بلکہ تمام ذی حیات) کے لئے سامانِ زیست حاصل کرنے کا ذریعہ ہے (55:10)۔اس لئے ایساانظام ہوناچاہئے کہ بیدذرید برزق تمام ضرورت مندول کی ضروریات پوری کرنے کے لئے بکسال طور پرکھلار ہے

آپ نے غور فرمایا کہ مار کمتر م کے عبوری دَور ( یعنی سوشلزم ) اور قرآنی نظام کے عبوری دَور بیس بھی کس قدر بنیا دی فرق ہے۔ جب ای عبوری دَور بیں افرادِ معاشرہ کے قلب و دماغ بیس بینفیاتی تبدیلی پچٹٹی حاصل کر لیتی ہے تو انہیں اس نظام کی اگلی منزل میں لیے جایا جاتا ہے جے اس پروگرام کی آخری کڑی کہنا چاہئے۔ یعنی اس منزل بیس جے مار کمزم نے کمیوزم کہد کر فود پکارا تھا اور جس کے متعلق انہوں نے سرگر یبال اس کا اعتراف کیا تھا کہ ہم نہیں کہدیجے کہ بیدور کیسے آئے گا اس لئے کہ (خود ان کے اعتراف کے مطابق ) بیدنظام افرادِ معاشرہ کی ول کی رضا مندی سے قائم ہوسکتا ہے اور مادی تصور حیات میں اس کی قطعاً صلاحیت نہیں کہ دو دلول میں اس تھم کی تبدیلی پیدا کر سکے قرآن نے کہا کہ معاشی نظام کی اس آگلی منزل کی خصوصیات یہ ہول گی کہاں میں

(1) تمام افرادِمعاشرہ کی ضرور یات زندگی بہم پہنچا تا اللہ کی بعنی خدا کے قوانین کے مطابق قائم کردہ مملکت کی ذ میداری ہو گی دَمَا مِنْ دَآبِکة فِي الْآرْضِ اِلَّا عَلَى الله وِرْدُهُمَا [11:6]۔

(2) مملکت افرادِمعاشرہ کواس کی صانت دے گی کہ تعنیٰ نزوْ کا گھڑو اِلتّا کھٹر 151:6:4 ہم تنہاری ضرور یات زندگی کے بھی فرمدوار ہیں اور تنہاری اولا وکی ضرور یات کے بھی ۔ دوسری طرف افرادِمعاشرہ سے بھی کہا جائے گا کداس جماعت میں شامل ہوتے وقت تم نے ایک معاہدہ کیا تھا۔ اب اس معاہدہ کو مکمل

طور پر پوراکرنے کا دفت آگیا ہے۔اس کے لئے عملی پر وگرام بیہ وگا کہ برخض پوری پوری محنت ہے کام کرے گا اوراہ اس کی ضرور بیات کے مطابق ملتا جائے گا۔اس مقام پر کہا گیا کہ بیٹٹلؤنک ماڈایٹیفٹون ڈفل المقفق [219:2] اے رسول! بیڈھ سے بوچھتے ہیں کہ اب ہمیں کس قدر دوسروں کی ضروریات بوری کرنے کے لئے ویٹا ہوگا۔ان سے کہددو کہ جس قدر تمہاری ضروریات سے زائد ہوگاسب کا سب ۔ اُن سے بیکہا گیا اور انہوں نے کہا کہ لبیك ۔ اَلَـ لَهُمَّ لبیك ہم حاضر ہیں جان اور مال دونوں لے کرحاضر ہیں۔

لیجے صاحب! جس نظام کو مارکس طبقاتی کھکٹ کا آخری اور کا میاب حل قرار تو ویتا تھا لیکن اسے پکارتا تھا خواب وخیال (UTOPIA) کبدکر وہ مملأمتحکل ہوگیا۔ مارکسزم اسے 'خواب وخیال ' کی و نیااس لئے قرار ویتی تھی کہ اس کے پاس وہ بنیا و خبیس تھی جس پراس قد رعظیم عمارت استوار ہو سکے۔ وہ صرف تشدد کے ذریعے انتظاب لانے کا طریقہ جانتی تھی اور اسے تسلیم بھی کرتی تھی کہ تشدد کے ذریعے ایسانظام بھی تمل میں نہیں لایا جاسکتا۔ قرآن کریم نے وہ بنیا وعطا کر دی جس پر بیظیم انتلاب افرادِ معاشرہ کی دہ فقیقت جس کی طرف علامه اقبال نے رُوس کی توجہ اس دری ہے بھر رہی ہوجائے۔ یہ تھی وہ فقیقت جس کی طرف علامه اقبال نے رُوس کی توجہ اس زمانے میں منعطف کرائی تھی جب وہ نور بھی سوشلزم کے نشہ میں مخور و بد مست تھا اور باتی و نیا بھی ہی ہجھر رہ تھی کہ دنیا کا محمد معاشی نظام پیش کیا جے مارکس اسے نقسور کے نظام کی آخری کا مستقبل اس کے ہاتھ میں ہے۔ انہوں نے پہلے قرآن کا وہ معاشی نظام پیش کیا جے مارکس اسے نقسور کے نظام کی آخری کری (لیمن کمیونزم) قرار دیتا تھا گئیں جس تک چہنچنے کا اسے کوئی راستہ نظر نہیں آتا تھا۔ اس سلسلہ میں (جیسا کہ میں نے پہلے کری راستہ نظر نہیں آتا تھا۔ اس سلسلہ میں (جیسا کہ میں نے پہلے کھی بتایا ہے) انہوں نے واضح الفاظ میں کہ دیا کہ زشن پر ذاتی ملکیت کا تھور کفر قرار ہے۔

باطن الارش یشد ظاہر است ہر کہ ایس ظاہر نہ بیند کافر است المر کے ایس ظاہر نہ بیند کافر است انہوں نے زمینداراورجا کیروارے للکار کر کہدویا کہ

وہ خدایا! یہ زمی تیری نہیں ' تیری نہیں تیرے آبا کی نہیں ' تیری نہیں ، بیری نہیں

اس کے ساتھ بی زائداز ضرورت دولت کے متعلق قرآن کا بیفیصلہ ساسنے لے آئے کہ سے ہر چداز حاجت فزوں داری بدہ سے اور دین کا ماحصل بیرہتایا کہ

> کس گردد در جہاں مختاج کس کت شرع مبین این است و بس

انہوں نے روی انقلاب میں اس کا کنا تی تحریک کے آٹارد کیھے جوانسان کوقر آن کےمعاشی نظام کی طرف لار بی تھی۔انہوں نے داضح الفاظ میں کہا کہ یے سود نہیں روس کی یہ گری گفتار فرسودہ طریقول سے زمانہ ہوا بیزار

قوموں کی روش سے مجھے ہوتا ہے بیمعلوم اندیشہ ہوا شوخی انکار یہ مجبور انسال کی ہوں نے جنہیں رکھا تھا چھیا کر سے محلتے نظر آتے ہیں بندرت وہ اسرار قرآن میں ہوغوط زن اے مردملمال الله كرے تھے كو عطا جدت كردار

جو حرف قل العفو میں پوشیدہ ہے اب تک اس دور مین شاید وه حقیقت جو ممودار

کیکن اس کے ساتھ ہی جب انہوں نے مار کمترم کے اس فلسفہ تحیات برغور کیا جس میں خدا وی رسالت فرد کی اہمیت انسانی ذات اورحیات آخرت ہے انکار کیا جاتا ہے تو انہوں نے روس سے للکار کر کہددیا کہ تمہاری آرز و تیں لا کھ صین سہی اس فلسفہ کی بنیاد پڑ کیونزم کےمعاشی نظام کی ممارت بھی استواز ہیں ہوسکے گی۔ میمارت قرآن کے پیش کروہ فلسفہ زندگی ہی پر قائم ہوسکے گی۔ چنانچانہوں نے اپنی مثنوی ' ایس چہ باید کرداے اقوام شرق 'میں مارکسزم کا تجو بیکرتے ہوئے کہا کہ

كرده أم أندر مقاماتش مكه لا سلاطين لا كليسا لا اله لیکن (انہوں نے کہا کہ) زندگی کے تغیری مقاصد کے لئے لاکافی نہیں۔اس کے ساتھ الاکا ہونا نہایت ضروری ہے۔اس

> سوئے اِلّا ی خرامہ کا نات ننی بے اثبات مرگ آمتاں

ور مقام لا نیاساید حیات لا و إلا برگ و ماز أمثال

اس کے بعد انہوں نے ملت روسیکو یہ بیغام دیا کہ:

ول ز رستور کهن برواختی بكذر ال لا جاب اللا فرام جست أو را اماس محكمي؟

تو کہ طرح دیگرے انداختی كردة كار خداوندال تمام اے کہ می خوابی نظام عالمے

ساس محکم کہاں ہے ملے گی۔ کہتے ہیں

واستان كهنه مصتى باب باب قر را روش كن از أمّ الكتاب (جاديدنامه)

ان تصریحات ہے آپ نے دیکھ لیا کہ ا قبال مارکسزم کے معاشی نظام کی تو حمایت کرتا ہے کیونکہ وہ قر آ آن کے معاشی نظام کے

مماثل ہے لیکن اس کے فلف جیات کا سخت بخالف ہے۔ مسلمان ہونے کی جہت سے اسے اس کا بخالف ہوتا ہی چاہئے تھا کیونکہ یہ فلف ڈرآ نی نصور حیات کی ضد ہے۔ لیکن وہ کمیونسٹوں ہے کہتا ہے کہتم اگراند مصر تعصب کوچھوڑ کردلیل وہر ہان کی کر وسے سوچھ کے تو تم پر یہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہتم ارا فلفۂ حیات خودتم ارے نقط کا ہے ہی ہے حد تاقص ہے کیونکہ یہ اس معاشی نظام کی بنیار نہیں بن سکتا جے تم انسانیت کی مشکلات کا حل اور منتهائے نگاہ قرار دیتے ہو۔ اس تجزیہ کا نتیجہ تھا کہ مارکس کے متعلق اقبال کارڈ عمل کا لیانہ غضے اور نفرت کی بجائے اُس مومنانہ شفقت اور ہمدردی کا ہوگیا جس کے پیش نظر اللہ تعالیٰ نے حضور نبی اگرم کے متعلق کہا تھا کہ فلکھ کیا گئے ہم نقشات کی تجائے اُس کے تعلق اُلگار ہوئہ اِن گھریڈ ہوئی گئے میڈ اس کے بیش نظر اللہ کے مسرت و ہمدردی کے بیمی طرح جلے جذبات تھے جن کی بنا پر علامہ اقبال بھی مارکس کے متعلق کہتے تھے کہ

صاحب سرمایہ از نسلِ خلیل کینی آن پیمیر بے جرکیل

اورجهجی بیرکه

زانکہ حق در باطلِ أو مضمر است قلب أو مومن دماغش کافر است "قلب أو مومن دماغش کافر است "در مغانِ جَازَ" میں وہ البیس کے ایک مشیر کی زبان سے مارکس کے متعلق کہلواتے ہیں۔ وہ کلیم بے تحقٰی ' وہ مسیح ب صلیب عیست پیغیر ولیکن در بغل دارد کتاب

میں بھتا ہوں کہ اقبال نے جو پھے مارکس کی تعریف میں کہا ہے کسی بڑے سے بڑے مارکسسٹ نے بھی شایدوہ پھے نہ کہا ہو اور انہوں نے اس کے خلاف جو پھے کہہ دیا ہے وہ کسی کٹر سے کٹر''اسلام پینڈ' کے ذہن میں بھی نہیں آ سکتا تھا۔ مارکسزم کے معاشی نظام کی یہی وہ افاویت اور اس کے فلسفہ کھیات کا بنیاوی شقم تھا' جس کی بنا پڑ حضرت علامہ نے' سرفر انسس بیگ ہسبنڈ کے نام اپنے خط میں' وہ فقر واکھا تھا جواب بطور ضرب المثل زبان زوخلائق ہے۔ انہوں نے اپنے خط میں اکھا تھا:

یں اے تسلیم نہیں کرتا کہ روی فطرۃ لا فرہب ہیں۔ اس کے برتکس میرا خیال ہے ہے کہ روی مردا درعورتیں شدید فرجی اردی اس کے برتکس میرا خیال ہے ہے کہ روی مردا درعورتیں شدید فرجی ردی تات کے حال ہیں۔ اور روی ذہن کی حالیہ تنی کیفیت نیر معین عرصہ تک قائم نہیں رہ سکے گی کیونکہ انسانی محاشرہ کا کوئی نظام بھی الحاد کی بنیادوں پراستوار نہیں ہوسکتا۔ جب روس کے حالات بہتر ہوں گے اور لوگوں کو ٹھنڈے دل سے سوچنے کا موقعہ سلے گا تو وہ اپنے نظام کی بنیادیں کی محکم اصول پر قائم کرنے کے لئے مجبور ہوجا کیں گے۔ چوکلہ "بالشوازم جمع خدا بری حد تک اسلام کے مماثل ہے "اس لئے جھے تجب ندہوگا کہ کھیدوقت گزرنے کے بعد بااسلام روس کوئل لے یاروس اسلام کو۔

بالشوازم كے ساتھ خداملا لينے كامفہوم واضح ہے۔ يعنى ماركسزم كے معاشى نظام كوتر آنى فلسفة حيات كى بنيادوں پراستواركرنا۔ اسے اسلامى نظام كہاجائے گا۔ باقى رہا' اسلام كاڑوس كونگل جانا ياژوس كا اسلام كؤتو اس كامفہوم بھى واضح ہے كہ ياژوس اپنى منفياندذ بنيت سے تنگ آ كڑاسلام كا فلسفة حيات قبول كرلے گا'ياكوئى ايسامك جس بيس قرآن كامعاشى نظام رائج ہوگا'روس كواسينے اندرجذب كرلے گا۔

یہ ہے بار کسزم اور یہ ہے قرآن کا معاشی نظام لیکن جس طرح قرآن کے معاشی نظام کواس کے فلسفۂ حیات ہے الگ نہیں کیا جاسکتا 'اسی طرح مار کسزم کے حامیوں کا بھی بیدہوئ ہے کہ سوشلزم یا کمیونزم کے معاشی نظام کو مار کسزم کے فلسفۂ زندگی ہے الگ نہیں کیا جاسکتا ۔ان کے نز دیک سوشلزم نام ہے اس معاشی نظام کا جو مار کسزم کے فلسفۂ زندگی کی بنیا دوں پر استوار ہوتا ہے۔ بلکہ یوں کہتے کہ جوان کے نز دیک مادی جدلیت کا فطری اور اٹل نتیجہ ہے۔

سین اس سے ہمارے ہاں (بیعی مسلمانانِ عالم میں) عجیب قسم کی الجھنیں پیدا ہورہی ہیں یا پیدا کی جارہ ہیں۔ ہمارا قدامت پرست نہ ہی طبقہ جس کے نزد یک اسلام ہام ہاس سے اس سرمایدارا نہ نظام کا جو ہمارے دو مِلوکیت میں وضع ہوا 'سوشلزم کے فلسفہ نزندگی کی ایک ایک شین کوساسنے لاکڑاسے اسلام کی ضد تا ہداران نظام کا جو ہمارے دانوں کو بحد مین وہریہ کا فر مرتد قرار دیئے چلا جاتا ہے۔ ایسا کہنے میں وہ ہالکل حق بجانب ہوتا ہے۔ کوئی شخص مارکسزم کے فلسفہ کھیات کو صحیح مان کر مسلمان نہیں رہ سکتا لیکن اس کے بعد وہ ایک قدم آگے بڑھتا ہے اور سوشلزم کے معاشی نظام کو اس کے فلسفہ کے فن میں مسلمان نہیں رہ سکتا لیکن اس کے بعد فا ہرہے کہ نظام سرمایدواری عین اسلام بن کرسا ہے آ جا تا ہے۔ بلکہ میں تو ہے بحتنا ہوں کہ وہ مارکسزم کے فلسفہ کھیات کی اس قدر مخالفت کرتا ہی اس لئے ہے کہ نظام سرمایدواری مطابق اسلام خابت ہوجائے۔ بہوں کہ وہ کہ کا مارکسزم کے فلسفہ کی اس قدر کا لفت کرتے والوں کے نزد یک اسلام کا معاشی نظام کس قسم کا ہے۔ ان مخالفین میں سرفہرست ہو جائے۔ اس کا معاشی نظام کے سلسلہ میں اسلام کے معاشی نظام کے سلسلہ میں اپنی میں بی مسلمہ کی معاشی نظام کے معاشی نظام کے سلسلہ میں اپنی سرفہرست میں مسئلہ میں اپنی میں بین میں بین کی سرمائی کا نام آتا ہے۔ اس جماعت کے امیر سید ابوال علی مودودی صاحب اسلام کے معاشی نظام کے سلسلہ میں اپنی سے متاسلہ میں اپنی میں بین کیسے دین میں کیسے ہیں :

اسلام نے کی نوع کی ملکیت پر بھی مقدار اور کیت کے لحاظ ہے کوئی حدثیمیں لگائی ہے۔ جائز ذرائع ہے جائز چیزوں کی ملکیت جبداس سے تعلق رکھنے والے شرق حقوق وواجبات ادا کئے جائے رہیں بلا حدود ونہایت رکھی جاسکتی ہیں۔ روپیہ پیڈ جانور استعمالی اشیاء مکانات سواری غرض کی چیز کے معاملہ میں بھی قانونا ملکیت کی مقدار پر کوئی حدثیمی ہے۔ پیٹر استعمالی اشیاء مکانات سواری غرض کی چیز کے معاملہ میں بھی قانونا ملکیت کی مقدار پر کوئی حدثیمی ہے۔ (پہلاا فید سے مقدر کے حدثیمی کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ اتنارہ پیڈاستے مکان اتنا تجارتی کاروبار استام کی اور اسلام) ہم سے میٹیمیں کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ التا موٹریں ، اتنی کشتیاں ، اور اتنی قلال چیز اور فلال چیز رکھ سکتے ہوا کی طرح وہ ہم سے یہ بھی ٹیمیں کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے نیا کہتم زیادہ سے زیادہ سے زیادہ استاد کی کشتیاں کی الک ہو سکتے ہو ۔۔۔۔۔ ( نیز ) وہ یہ بھی ٹیمیں کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ سے نیا کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ سے نیا کہتا کہتم زیادہ سے زیادہ سے نیا کہتا کہتم زیادہ سے نیادہ سے نیا کہتا کہتم نیادہ سے نیادہ

کرز بین کا مالک بس وہی ہوسکتا ہے جواس بیں خود کاشت کرے اور سیکہ آجرت یا شرکت پر کاشت کرانے والوں کو سرے سے زبین پرحقوق ملکیت ہی حاصل نہیں ہیں (صفحہ 73)۔

قوی ملکیت یا (NATIONALISATION) کے متعلق وہ لکھتے ہیں کہ

اس سے بڑھ کرانیانیت کش نظام آج تک شیطان ایجادی نہیں کرسکا۔ (صفحہ 71)

یہ ہے وہ نظام' جے اسلامی کہ کر پیش کیا جاتا ہے'اور جے قائم رکھنے کے لئے مارکسزم کے فلسفہ کی اس قدر مخالفت کی جاتی ہے۔ جب ہمارا او جوان طبقہ و کیتا ہے کہ اسلام اُس شم کا نظام پیش کرتا ہے جے اب سوشلسٹ تو ایک طرف و نیا کے سرمایہ وار مجھی تیا گئے چلے جارہے ہیں' تو وہ اس نظام کے کفن میں خو واسلام کو لیسٹ کر دریا برُ دکر دیتا ہے۔ بیہ ہو وہ مختلش جس میں اس وقت پوراعا لم اسلام یعنی تمام مسلم اقوام' برُ کی طرح گرفتار ہیں۔ نہ قدامت پرست نہ ہی طبقہ' سوشلزم کے فلسفہ کو خلاف اسلام قرار دینے کے بعد قرآن کا معاشی نظام پیش کرتا ہے اور نہ ہی قوم کا لوجوان طبقہ' قرآنی نظام اور ٹلاکے پیش کردہ اسلام میں قرار دینے کے بعد قرآن کا معاشی نظام پیش کرتا ہے اور نہ ہی قوم کا لوجوان طبقہ' قرآنی نظام اور ٹلا کے پیش کردہ اسلام میں تمین رکھتا ہے کیونکہ ہم نے اس کی تعلیم و تربیت ہی ایک نہیں کی کہ جس سے اس شی اس کی صلاحیت پیدا ہوجاتی۔

إسلامك سوشلزم

 سیاسیات یا معاشیات کا طالب علم اچھی طرح جامتا ہے کہ ان الفاظ اور سوشکرتم میں کیا فرق ہے۔ قائد اعظم کی تقاریراور بیانات میں صرف ایک جگہ بیالفاظ ملتے ہیں اور انہی کو بہت اُچھالا جاتا ہے۔ وہ تفکیلِ پاکستان کے بعد 'پہلی یارچٹا گا نگ تشریف لے گئے تو وہاں کی پیلک نے انہیں (26 مارچ 1948ء کو ) ایک استقبالیہ دیا۔ اس استقبالیہ میں جوایڈریس پیش کیا گیااس کامتن تو کہیں نظر نہیں آتا البتہ اس کے جواب میں قائد اعظم نے جو پھوفر مایا 'وہ ان کے مجموعہ نقار پر میں موجود ہے۔ میں یہاں ان کے اصل (انگریزی) الفاظ چیش کردینا زیادہ مناسب مجھتا ہوں۔ انہوں نے فرمایا:

YOU ARE ONLY VOICING MY SENTIMENTS AND THE SENTIMENTS OF MILLIONS OF MUSLIMANS WHEN YOU SAY THAT PAKISTAN SHOULD BE BASED ON SURE FOUNDATIONS OF SOCIAL JUSTICE AND ISLAMIC SOCIALISM WHICH EMPHASISES EQUALITY AND BROTHERHOOD OF MAN.

آپ میرے اور لاکھوں مسلمانوں کے احساسات وجذبات کی ترجمانی کرتے ہیں جب کہتے ہیں کہ پاکستان کواس سوش جسٹس اور اسلا کم سوشلزم کی تھکم بنیا دول پراستوار ہونا چاہتے جوانسانی اخوت اور مسادات پرزور دیتی ہے۔ اس سے دوبا تیس واضح ہوجاتی ہیں ۔ایک تو بیر کہ اسلامی سوشلزم کے الفاظ خود قائد اعظم کے وضع کر دونہیں تھے۔ بیدالفاظ اس ایڈر لیس میں تھے جسے قائد اعظم کی خدمت ہیں بیش کیا گیا تھا۔اور دوسرے بیر کہ قائد اعظم کے نز دیک ان الفاظ کا مفہوم انسانی اخوت اور مساوات سے زیادہ کی خدمت ہیں بیش کیا گیا تھا۔اور دوسرے بیر کہ قائد اعظم کے نز دیک ان الفاظ کا مفہوم انسانی

المین جیسا کہ میں نے پہلے بھی عرض کیا ہے اصلی سوال پیریں کہ ان الفاظ کو اس سے پہلے کس نے استعمال کیا تھا۔ اصل سوال بیہ کہ یہاں ایک پارٹی ایک خاص معاشی نظام را آنگ کرنا جا ہتی ہے جے وہ اسلامی سوشلزم کی اصطلاح سے تعجیر کرتی ہے ۔ اہل پاکستان کا حق ہے کہ وہ ان حضرات سے پوچھیں کہ اس نظام سے ان کی مراد کیا ہے اور وہ کس طرح سوشلزم سے مختلف ہوگا۔ سوشلزم کے ساتھ اسلامی نظر کے لفظ کا اضافہ اس حقیقت کا غماز ہے کہ خود ان حضرات کے زو دیک بھی سوشلزم اسلامی نظریہ یا نظام نہیں جمعی تو اسے اسلامی نظریہ یا نظام نہیں جمعی تو اسے اسلامی بنانے کے لئے اس لفظ کے اضافہ کی ضرورت لاحق ہوئی۔ اور ان دونوں جس فرق سے بیدریا دے کہ بھی ضرورت لاحق ہوئی کہ وہ بتا کئیں کہ سوشلزم کیا ہا ور ان دونوں جس فرق کیا ہے۔ دریا دے کہ بھی ضرورت لاحق ہوئی کہ وہ بتا کئیں کہ سوشلزم کیا ہا ور اسلامک سوشلزم کیا 'اور ان دونوں جس فرق کیا ہے۔

## اس إصطلاح كااولين استعال

جہاں تک مجھے معلوم ہے ان الفاظ کا سب سے پہلے استعمال اُنوابزازہ لیافت علی خان (مرحوم) نے کیا تھا۔ وہ جب 1950ء میں امریکہ محصفے تو دہاں ان سے یو چھا گیا کہ ٹوزائندہ مملکت یا کتتان کا معاشی نظام کستم کا ہوگا؟ اہلِ امریکہ کی طرف سے اس سوال کی کم یاضرورت بآسانی سجھ میں آسکتی ہے۔ اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا کہ یا کتتان کا نظام اِسلامک

سوشلزم پربنی ہوگا اور اسلا مک سوشلزم وہ نظام حیات ہے جس کی نظیرا ورکہیں نہیں ٹل سکتی۔ دہ اس'' سیاسی زبان'' (DIPLOMATIC LANGUAGE) کی آٹر میں بات بھی گول کر گئے اور اللِ امریکہ کے دل میں ایک خلش بھی ابھار آگے۔ وہ تو وہاں سے بید کہد کر چلے آگے لیکن امریکن ویچھا چھوڑنے والے نہیں تھے۔ انہوں نے امریکن سیمیٹار کے پچھ نمائندوں کو یہاں بھیجا جنہوں نے کراچی کی ایک تقریب میں براور است دریافت کیا کہ

ہم اسلا مک سوشلزم کے متعلق بہت کھ سفتے چلے آ رہے ہیں۔ ہم معلوم کرنا چاہتے ہیں کداسلا مک سوشلزم کیا ہے اور سوشلزم کے عام تصور اور اسلا مک سوشلزم میں کیا فرق ہے۔ نیز بیا کہ کیا اسلا مک سوشلزم میں فجی کاروبار PRIVATE) (ENTERPRISE کی اجازت ہوگی؟

اس سوال كاجواب يبل مسترالطاف حسين (مرحوم) الديرة أن في ان الفاظ من ديا:

چونکہ پاکستان میں ابھی اسلامک سوشلزم کی جزئیات مرتب ہورہی ہیں اس لئے اس موضوع پر مردست تفصیلی گفتگونیس کی جاسکتی۔ اتنا کہا جاسکتا ہے کہ اسلامک سوشلزم اور عام سوشلزم ہیں فرق بیہ ہے کہ اول الذکر میں انفرادی کارہ بارک اجازت ہوگی لیکن اس کا منافع غیر محدود طور پر افراد کے پاس نہیں جاسکے گا۔ اس منافع میں جمہور کا بھی حصہ ہوگا۔ پاکستان اس امرکی کوشش کرر ہاہے کہ وہسوشلزم اور قبی کاروبار میں امتزاع بیدا کرسکے۔

اس کے بعد مسٹر سرورحسن صاحب نے فرمایا کہ اسلا کم سوشلزم میں انفرادی کا روبار کی اجازت ہوگی لیکن دولت کو چندا فراد کے ہاتھ میں جمع نہیں ہونے دیا جائے گا۔انہوں نے سیجی کہا کہ پاکستان اس تصورکوحالات حاضرہ کے مطابق رُوبیمل لانے کی کوشش کر دہاہے۔

ان کے بعد واکٹر نذیر احمد صاحب نے فرمایا کہ اسلامک سوشلزم اس نظام زندگی کا نام ہے جس میں ہرا کیک کو بکساں مواقع میسر ہوں گے۔اس عمن میں پاکستان نے جوقدم اٹھائے ہیں ان میں وہشش سالہ قومی منصوبہ (PLAN) شامل ہے جس کا مقصد عوام کا معیار زندگی بلند کرنا اور ملک کی اقتصادیات میں توازن پیدا کرنا ہے۔

امریکن بین کروالیس چلے گئے کیونکہ انہیں اظمینان ہوگیا کہ اس میں ڈرنے کی کوئی بات نہیں۔ جس طرح ان لوگوں کا مروجہ اسلام' بالکل بے خطرا ورمعصوم ہے ای طرح ان کی اسلا مک سوشلزم بھی بس اللہ میاں کا جی ہے۔ اس سے الجھنے کی ضرورت نہیں۔ اس کے بعد ندانہوں نے اس کی مزید وضاحت کی ضرورت بھی نہیں نے اس سوال کو اٹھایا۔ البتہ اُسی سال (بعنی اگست 1951ء میں ) پر دفیسرٹوئن بی نے اس سوال کو اٹھایا۔ انظام بیتھا کہ پر دفیسرموصوف لند آن سے ٹیلی فون پر سوال پوچیس اور پاکستان کی نمائندگی چو بدری ظفر سوال پوچیس اور پاکستان کی نمائندگی چو بدری ظفر اللہ خان صاحب نے سوال کیا:

آج دنیاجن لا بخل مسائل سے دوجارہان میں اقتصادی مسئلہ کوسب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے ادرا قتصادی مسئلہ کی اصل و بنیاد کا شتکاروں کا مسئلہ ہے۔ بیمسئلہ چونکہ خود پاکستان کے سامنے بھی ہے اس لئے دریافت طلب امریہ ہے کہ پاکستان اس مسئلہ کاحل کس طرح کرنا جا ہتا ہے۔

آپکومعلوم ہے اس کا جواب کیا دیا گیا۔ اس کے جواب میں چو ہدری صاحب نے فرمایا کہ ہم نے ہائیڈروالیکٹرک اسکیم بنائی ہے جس سے ہماری انڈسٹریز کو فائدہ پنچے گا اور انڈسٹریز اور زراعت کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔ ہم نے خود زراعت کی ترق کے لئے بھی پکھے تجاویز سوچی ہیں۔ سندھ اور پنجاب میں ایسی قانونی اصلاحات کی ہیں جن سے مزارعین کومزید رعایات حاصل ہوں گی۔ مشرقی یا کتان میں دوامی بندویست کی اعنت کودور کردیاہے۔

ہمارا خیال ہے کہ اُس کے بعد پروفیسرٹوئن ٹی نے بھی اہلِ برطانیے سے کہددیا ہوگا کہ آپ اطمینان کی نیندسویے اس اسلامی مملکت کے معاثی نظام ہے جمیس کوئی خطرہ لاحق نہیں ہوسکتا۔

بہرحال بیقااسلا مک سوشلزم کا وہ مفہوم جو 1951ء میں امریکہ اور برطانیہ کے سامنے پیش کیا گیا۔لیکن اب صورت کچھ اور ہے جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا ہے ایک پارٹی یہاں اس نظام کوعملاً رائج کرنا جا ہتی ہے اس لئے اس کی بڑی ضرورت ہے کہ قوم کو بتایا جائے کہاس نظام کاعملی مفہوم کیا ہے۔ یہ س طرح اسلامی ہے اور سوشلزم سے مس طرح مختلف۔

باقی رہی ہولیل کہ اس اصطلاح کوعلامہ آبال نے بھی استعال کیا تھا اور قائد اعظم نے بھی اس کے اگراہ ہم نے بھی استعال کیا تھا اور قائد اور کی کہ استعال کیا تھا اور قائد اور کی کہ جہاں بھی عام معاملات کا تعلق ہے اس اختیار کرلیا تو کون ساگناہ ہوگیا، تو میں ان حضرات کی خدمت بیس عرض کروں گا کہ جہاں بھی عام معاملات کا تعلق ہے اس ختم کے دلائل قابلی تجول ہولی تو اس کے جواب بیس اس ختم کی دلیل کانی نہیں ہو بھی ۔ اس کے لئے دلیل ایک بی قابلی پذیرائی قرار پاسکتی ہے اور وہ کوئی ایک اس کے حاصلای یا غیراسلامی ہونے کی سنداور دلیل بیک اس کے حتم اس کے اسلامی یا غیراسلامی ہونے کی سنداور دلیل بیک اس کے حتم اس کے حتم اسلامی یا غیراسلامی ہونے کی سنداور دلیل بیک اس کے حتم اسلامی یا غیراسلامی ہونے کی سنداور دلیل بیک ہونے کی سنداور دلیل ہونے کی سنداور دلیل بیک ہونے کی سنداور دلیل ہونے ہونے اور اور کو گوئی نظام رائے کرتا چا جے جے وہ اسلامی سوشلزم کہد کر بیک ہونے تو اور وہ کوئی نظام رائے کرتا چا جے جے وہ اسلامی سوشلزم کہد کر ارش کرتے کہ وہ اس کی وضاحت فرماد ہیں۔ معاملہ بھی نے بیرے متعلق نہیں معاملہ تعلق ہے اسلام سے بھی کی جو ہونا چلا آر ہا ہے اور ایس کے جائے اور ایس کی جائے اور ایس کی جائے اور ایس کے جو تا چلا آر ہا ہے جم نے سیکلوں سند بھی پیش کی جائے اور ایس کے جو تا چلا آر ہا ہے جم نے سیکلوں سند بھی پیش کی جائے اور ایس کے سیکھ پیش کی جائے اور ایس کے جو تا چلا آر ہا ہے ۔ جم نے سیکلوں سند بھی پیش کی جائے اور ایس کے سیکھ کو جو تا چلا آر ہا ہے ۔ جم نے سیکلوں سند بھی پیش کی جائے اور ایس کے سیکھوں سند کے سیکھوں کو سیکھوں کو سیکھوں کے سیکھوں کو سیکھوں کو سیکھوں کو سیکھوں کو سیکھوں کے سیکھوں کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کو سیکھوں کے سیکھوں کی کھور کو سیکھوں کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھوں کی کھور کے سیکھور کی کھور کی کھور کی کھور کے سیکھور کی کھور کی کھور کے سیکھور کی کھور کی کھور کی کھور کے سیکھو

غیر اسلای معتقدات تصورات نظریات نظامهائے حیات غیروں ہے مستعار کئے اور ان کے ساتھ لفظ اسلامی کا اضاف كركے أنبيں اپنے ہاں رائج كرليا اورئير آہتر آہتد عين اسلام قرار پا گئے۔اس كا نتيجہ بيہ ہوا كہ جب بير غيراسلامي نظريات و نظام زمانے کے برصتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ نددے سکے اوراس طرح ناکام ٹابت ہو گئے تو دنیانے سے مجھ لیا کہ اسلام کسی زمانے میں تو کامیاب نظام ثابت ہو گیا تھالیکن اب اس کی حیثیت ایک چلے ہوئے کارتوس سے زیادہ نہیں۔ ہمارے ہاں کا نوجوان طبقه بھی اٹھی خیالات سے متاثر قابلد ااسلام سے متنفراورسرکش ہور ہاہے۔دوسری طرف قیامت بیکداگر کوئی اللہ کابندہ ید کہنے کی جرأت کرے کہ فلال نظرید یاعقیدہ خلاف اسلام ب( کیونکہ وہ خلاف قرآن ہے) تواسلام سے اجارہ وار پنج جماڑ كراس كے پیچھے پر جاتے ہیں اورا پی مخالفت كے جواز ميں دليل ميہ چيش كرتے ہيں كداتنے استے بوے ائتہ كرام اور مشاركخ عظام صدیوں سے اس رائے پرگامزن چلے آ رہے ہیں اس لئے سیخلاف اسلام س طرح ہوسکتا ہے؟ یمی وہ خطرہ ہے جس کے پیش نظر تیں ان حضرات سے مطالبہ کرتا چلا آر ہا ہوں کہ وہ اسلامی سوشلزم کی اصطلاح اوراس نظام کی وضاحت فرمادیں۔ اس سلسله ميرے ياس اكثرتعليم يافتة نوجوان آتے رہتے ہيں اور جوخوذ بيس آتے ان كى طرف سے اس متم كے خطوط موصول ہوتے رہتے ہیں۔وہ کہتے ہے ہیں کہ ہمارے ہاں خدا خدا کرکے نظام سرمایدداری کےخلاف ایک تحریک أبھری ہے۔ اس كے خلاف ملاكى جيخ و يكارتو تا بل فيم ہے \_ ليكن آپ جومعاشى نظام بيش كرتے ہيں وہ ماركس كے تصور سے بھى وس قدم آ کے جاتا ہے اس لئے آپ کا طرز عمل ہماری سمجھ میں نہیں آتا۔ آپ کا اختلاف تو محض لفظی اصطلاح کا نظر آتا ہے۔ آپ اس لفظی اختلاف پراس قدرزور کیول ویتے ہیں؟ اوراس کے بعدوہ کہتے ہیں کماگرآپ کی مخالفت سے اس تحریک کو م کھے بھی انتصان پہنچ گیا تو سوچے کہاس سے نظام سر مایہ داری کے مؤید کس قدر خوش ہوں گے اور آپ کتنے بڑے جرم کے

آپ حضرات کواچی طرح معلوم ہے کہ جھے قوم کے نوجوان طبقہ ہے کس قدر لگاؤ ہے کہ میرے نزدیک قوم کا مستقبل انہی کی پیشانیوں میں جھلگا ہے۔ جھے ان کے جذبات کا بڑا احترام اوراس ہے تا لی تمنا کا شدت ہے احساس ہے جس کی بنا پروہ جھے ہے گلہ کرتے ہیں۔ لیکن میں ان عزیز ول ہے شفقت اور محبت کے بھر پور جذبات کے ساتھ یہ کہنا چاہتا ہوں کہ جمارے زمانے میں سوشلزم کی اصطلاح ایک خاص مفہوم کی حال قرار پا بچکی ہے۔ اس لئے اسے جب بھی استعال کیا جائے گا اس کا وہ مفہوم فوراً و بہن میں آ جائے گا۔ مثال کے طور پر یوں جھنے کہ عربی زبان میں لفظ شراب کے معنی ہر پینے والی چیز (مشروب) کے ہیں لیکن اردوزبان میں شراب کا لفظ خاص معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ اس لئے جب بھی کوئی شخص شراب کا لفظ ذبان پرلائے گا تو اس سے ذبین فوراً اس نشرا قوراً عن میں کرنا چاہئے ۔ اورا گروہ اسے کی اور معنوں میں استعال کرتا شخص اس سے بیم مفہوم نہیں لینا چاہتا ہے اس لفظ کو استعال بی نہیں کرنا چاہئے۔ اورا گروہ اسے کی اور معنوں میں استعال کرتا

ہے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کی وضاحت کردے۔ یا مثلاً جب آپ کہتے ہیں کہ فلاں آ دمی ہوا سوشل ہے تو اس کا مفہوم کچھاور کیونکہ سوشلسٹ کی اصطلاح خاص مفہوم کی چھاور کیونکہ سوشلسٹ کی اصطلاح خاص مفہوم کی پیکر بن چکی ہے۔ یہی کیفیت لفظ سوشلزم کی ہے۔ یہا کیٹ خاص مفہوم کی حال قرار یا چکی ہے جس میں مارکس کا نظریہ کہ حیات اوراس پر متفرع معاشی نظام دونوں شامل ہیں۔اور چونکہ دہ نظریہ کھیات اسلام کی ضد ہے اس لئے اسلامی سوشلزم کی اصطلاح جمع بین انتقیصین ہوگی۔

دوسرے یہ کہ جہاں تک میرے اعتراض کا تعلق ہے اس میں سوال فظی نزاع کا نہیں ۔جیسا کہ میں نے اہمی اہمی کہا ہے اصل سوال کمی نظر یہ نظام کو اسلامی قرار دینے کا ہے اور اس باب میں قرآن کے ایک طالب علم اور قرآنی نظام کے وائی ہونے کی جہت ہے جمجے پرخود اسلام کی طرف سے جوظیم فرمد داری عاکد ہوتی ہے اس کا نقاضا ہے کہ اس بات کہ ہم ندر ہے دیا جائے۔ اس کی وضاحت کردی جائے۔ اس کی وضاحت کردی جائے اس کے کہوہ مجھے سے نقاضا کریں کہ میں بڑینا نے مصلحت خاموش رہوں ، وہ اس اصطلاح کے موید بن سے کیوں نہ کہیں کہوہ اس کی وضاحت کردیں تا کہ معاملہ یکسو ہوجائے۔ باتی رہا اس تحریک کو نقصان پینچنا' سوختیقت ہیں کہ اس تحریک کو سارا نقصان کی وضاحت کردیں تا کہ معاملہ یکسو ہوجائے۔ باتی رہا اس تحریک کو نقصان پینچنا' سوختیقت ہیں کہ اس تحریک کو سارا نقصان کی وضاحت کردیں تا کہ معاملہ یکسو ہوجائے۔ باتی رہا ہی ۔ جمارا فد جب پرست طبقہ اس ابہام سے فاکدہ اٹھا کر سوشلزم کے خدا فرا موش نظریہ کی ایک ایک شیک کو ان کی طرف منسوب اور اس طرح موام کے جذبات کو شیعت کے کہ جاتا تا ہے۔ میرا مطالبہ تو اس تقصان سے محفوظ رکھنے کے لئے مشتمانہ مشورہ اور خلصانہ اقدام ہے۔

# آخری مرسله

اب ہم اپنے سفر کی آخری منزل میں پہنٹے گئے ہیں۔ہم دیکھ بچکے ہیں کہ وشلزم ایک ایسی اصطلاح ہے جو ہمارے زمانہ میں ایک فاص مفہوم کی حامل بن بچکی ہے۔ اس سے مرادوہ معاشی نظام ہے جس کی عمارت مار کسزم کے فلسفہ کرندگی پراستوار ہوتی ہے۔سوشلسٹ اس معاشی نظام کواس کے فلسفہ سے الگ نہیں کرتے اس لئے جب بھی پیراصطلاح استعال کی جائے گئ اس سے مقصوداس نظام اور فلسفہ کا امتزاج یا مرکب ہوگا۔ مار کسزم کا فلسفہ اسلام کے فلسفہ کی ضد ہے اس لئے ندان میں باہمی امتزاج ہوسکتا ہے ندمفا ہمت۔

# ا قبالٌ

بدود حقیقت تھی جے علامه اقبال نے علام السیدین صاحب کے نام اپنے مکتوب (مور خد 7 اکتوبر 1936ء) میں ان

#### الفاظش بيان كيا تفاكه:

سوشلزم سے معترف ہر جگہ روحانیت اور ند ہب سے مخالف ہیں اوراس کوافیون تصور کرتے ہیں۔لفظ افیون اس حمن بیس سب سے پہلے کارل مارکس نے استعمال کیا تھا۔ ہیں مسلمان ہوں اورانشاء اللہ مسلمان مروں گا۔ ہیرے نز دیک تاریخ کی مادی تعبیر سراس غلط ہے۔

باقی رہاس شکرتم کا معاشی نظام موہ وہ قرآن کے معاشی نظام سے مماثل ہے کیکن جس طرح سوشلزم کے معاشی نظام کواس کے فلف رزندگی سے الگ نہیں کیا جاسکتا۔ علاوہ فلسفہ زندگی سے الگ نہیں کیا جاسکتا۔ علاوہ ازیں فلسفہ زندگی سے الگ نہیں کیا جاسکتا۔ علاوہ ازیں قرآن کو بھی اسکتا ہے ایک جامع اور کھی نظام دیتا ہے جس سے مختلف کوشے ایک دوسرے میں اس طرح پروست ہیں کہ بیدہ میں مکتا کہ آپ اس نظام سے کسی ایک جزوکو اس سے باقی اجزاء سے الگ کرکے اسے اسلامی کہد سکیس۔ اسلامی نظام پورے کا پوراا پنایا جاتا ہے۔

## قا ئداعظم ؓ

یدوہ حقیقت ہے جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے قائداعظم نے (1941ء میں) حیدرآ باد (دکن) میں ایک سوال کے جواب میں فرمایا تھا کہ:

اشتراکیت بالشویت یاای متم کے دیگرسیای اور معاشی مسالک در حقیقت اسلام اور اس کے نظام سیاست کی غیر کمسل اور مجووث می شکلیس ہیں۔ان میں اسلامی نظام کے اجزاء کا سار بط اور تناسب نہیں یا باجا تا۔

اس لئے قرآنی نقطۂ نگاہ ہے جس طرح اسلامی جمہوریت کہنا بھی نہیں ( کہ جمہوریت کی اصطلاح ایک خاص منہوم کی حامل ہے جو ہے جوغیراسلامی ہے۔اس میں افتدار کا سرچشمہ عوام کوتشلیم کیا جاتا ہے جبکہ اسلام میں افتدار کا سرچشمہ صرف خداکی کتاب ہے )' اس طرح' اسلامی سوشلزم کہنا بھی درست نہیں سیجے اصطلاح قرآنی نظام ہے جومعاشی' سیاسی' تدنی' عمرانی' وغیرہ گوشوں کو چیط ہے' ان گوشوں کی وضاحت قرآن کریم کی روشتی میں کی جاسکتی ہے۔

## سيكولر نظام

قرآنی نظام کا تصور نہ ندہب کے مدعیوں کے ذہن میں ہے نہ اسلائی سوشلزم کے پیشِ نظرُ ان دونوں کے ذہن میں مملکت کا تصور ہے نہ اسلام صدیوں ہے نہ اسلام صدیوں سے چلاآ رہا ہے اس میں مملکت کا تصور ہے ہی سیکوٹر لیعنی اسلام صدیوں سے چلاآ رہا ہے اس میں مملکت کا تصور ہے ہی سیکوٹر لیعنی اس میں افراد معاشرہ کوعقا کدا درعبادات کی آزادی ہوتی ہے اور شخصی قوانین بھی حکومت کی حدود سے باہر ہوتے ہیں ہے تحومت کا تعلق پلک لاز سے ہوتا ہے ۔ مملکت پاکستان کا کچھالیا ہی نقشۂ مذہب پرست طبقہ کے ذہن میں ہے۔ یہاں مطالبہ یہ کیا

جاتا ہے کہ ملک کا کوئی قانون '' کتاب وسنت'' کے خلاف نہیں ہوگا۔ ساتھ ہی پیجی کہاجاتا ہے کہ کتاب وسنت کی رُوے کوئی الیا ضابط اُ قوانین مرتب نہیں ہوسکتا جوتمام فرقوں کے نز دیک متفق علیہ ہو۔اس الجھن سے نکلنے کا طریقہ یہ بتایا جاتا ہے کہ جہاں تک شخص قوانین کا تعلق ہے وہ ہرفرتے کے اپنے اپنے ہوں گے۔ باقی رہے ملی قوانین سوان سے متعلق یا تو خاموثی اختیار کرلی جاتی ہے اور یا بیرکہا جاتا ہے کہ وہ اکثریت کی فقہ ( بینی فقہ حنی ) کے مطابق ہوں گے۔ جوفر قے فقہ حنی کے یا بند منہیں ان کی طرف سے اس تجویز کی سخت مخالفت ہوتی ہے اور ہونی بھی جائے۔اس سے ظاہرہ کے عملاً یہاں وہی نظام رائے ہوسکے گاجس میں عقائد عبادات ، شخصی توانین کی ہرا یک کوآ زادی ہؤاور ملکی قوانین عام اصول جمہوریت کے مطابق اکثریت مرتب كرے۔اى كوسيكولرنظام مملكت كہتے ہيں۔ يہى نظام اسلامى سوشلزم كے حاميوں كے ذہن بيس بھى نظرة تا ہے۔اس حد تک ان دونوں میں کوئی فرق نہیں۔اب رہامعاشی نظام سونہ جب پرست طبقہ کے اسلام کی زوے وہ وہی فرسودہ سر ماہیدوا را نہ نظام ہوگاجس کی ایک جھلک آپ پہلے و کھے چکے ہیں۔ میں تو بھھابیا سجھتا ہوں کدانسان نے سرمایہ داری جیسے جذا می نظام کو اختیار کرے خودانسانیت کے خلاف جس علین جرم کاار تکاب کیا ہے اس کی سزاکی مدت ابھی فتم نہیں ہوئی۔علامدا قبآل نے 1935 ومیں روس سے کہا تھا کہ سر مابیدداری کوختم کرنا جا ہے ہوتوا ہے نظام کی ممارت کوقر آن کی اساس محکم پراستوار کرد۔اس نے اپنے جنون میں اس مشورہ کو درخوراعتنانہ سمجھا تو جارقدم چل کررہ گیا۔ چین کا نظام ماوُزے ننگ کی شخصیت کے سہارے کھڑا ہے۔ اس کے بعد یہ بھی لڑ کھڑا کر کر پڑے گا<sup>1</sup>۔ یہ نظام اس اسلامی ملک میں استوار ہوسکتا تھا جوائے آن کی بنیادوں پر قائم کرتا۔ پاکستان میں اس کا امکان تھالیکن ہماری بدشمتی کہ جس کوشے سے بیآ واز بلند ہوئی وہ قر آنی نظام ہے آشنانہیں تھا۔ اگر انہیں بیمعلوم ہوتا کہ سوشلزم کا معاشی نظام تو ایک طرف قرآن کمیونزم کے معاشی نظام تک لے جاتا اور اے عملاً قائم کرے دکھاسکتا ہے تو میں نہیں مجھتا کہ وہ اس حرم کوچھوڑ کر سوشلزم کے بنت کدے میں پناہیں تلاش کرتے۔اُس وقت وہ اُ اسلامی سوشلزم جیسی مبہم اور متصادم اصطلاح کے بجائے کچھاس فتم کا اعلان کرتے کہ

ہم پاکستان میں اس نظام حیات کے قیام کے داعی ہیں جو قرآن مجید کے ابدی اور غیر متبدل اصول داقد ارکی بنیا دوں پر متشکل ہوتا ہے ۔۔۔ اس نظام میں نہ ذرائع ہیدا وارکسی کی ذاتی ملکیت قرار پاتے ہیں اور نہ کوئی فرومعا شروا پٹی بنیا دی ضرور یات ذندگی سے محروم رہتا ہے۔

بیاعلان اسلامی بھی ہونا اورسوشگزم' بلکہ کمیوز م کے معاشی نظام کے نقاضوں کو بھی پورا کر دیتا اوراس کے ساتھ ہی ہی کہ پھر ہماری ندہی پیشوائیت کے لئے عوام کو گمراہ اور مشتعل کرنے کی کوئی گنجائش ندہتی ۔ یا در کھئے انسانیت کی مشکلات کاحل قرآنی نظام کے سواکہیں نہیں مل سکے گا۔ یہی نظام وہ معاشرہ منتشکل کرے گا جسے مارکش' اینگلز' اور لینٹن کی چشم تصور نے جنت وارضی ے حسین وجمیل پیکرمیں و بکھا۔ جسے ناممکن العمل خواب کہد کر چیچے ہٹ گئے۔ بیدوہ معاشرہ ہوگا جس میں ہرفر ڈائنټائی فخر دسمرت سے سراٹھا کر کہدیکے گا کہ

مس وریں جا سائل و محروم نیست عبد و مولا حاکم و محکوم نیست اور یمی وہ جنت ارضی ہے جس کے انتظار میں ئیس نے بھی اپنی زندگی کی راتوں کوان آرز دوک کے سہارے گذاراہے کہ: مجھی اے حقیقت منتظر نظر آ لباس مجاز میں کہ ہزاروں مجدے تڑپ رہے ہیں مری جبین نیاز میں

#### -

میں نے بین طاب طلوع اسلام کی اس کونیشن کے لئے لکھا تھا جونو مبر 1971ء میں منعقد ہونے والی تھی۔ بیا پہلاٹ کی وجہ ہے وہ کنوبیشن ملتوی ہوگئی اور جب دوبارہ اپر بل 72ء میں منعقد ہوئی تو اس میں اس خطاب کوچیش کیا گیا۔ اس دوران میں ملک ایک قیامت خیز بحران ہے دوچار ہوا اور جب بی خطاب منعقد ہوئی تو اس میں اس خطاب کوچیش کیا گیا۔ اس دوران میں ملک ایک قیامت خیز بحران ہے دوچار ہوا اور جب بی خطاب کوچیش کیا گیا تو اس دفت خود پہلز پارٹی 'جو اسلامی سوشگر می واع ہے' برسرافتد ار آ چھی تھی۔ اس خطاب کو پڑھتے دفت اس حقیقت کوچیش نظر دکھتے کہ بینو مبر 1971ء میں لکھا گیا تھا۔ اس پارٹی نے برسرافتد ار آ نے کے بحد بھی اس کی وضاحت نہیں کی حقیقت کوچیش نظر دکھتے کہ بینو مبر 1971ء میں لکھا گیا تھا۔ اس پارٹی نے برسرافتد ار آ نے کے بحد بھی اس کی وضاحت نہیں کی گیا اراضی کے ''اسلامی سوشلزم'' ہے ان کی مراد کیا ہے۔ اس دفت تک ان کی طرف سے جو چندا یک اقدامات کے گئے ہیں (مثلاً اراضی کی انفرادی حد ملکیت یا چندا کیک صنعتوں کے انتظام کوسرکاری تھو بل میں لے لینا ) انہیں سوشلزم کے معاشی نظام کے مبادیات قرار دیا جاسکت ہے۔

2- گذشتہ صفحات میں جو پچھ آپ کی نظروں ہے گزر چکا ہے اس میں آپ نے دیکھ لیا ہے کہ سوشلزم کا معاشی نظام اس کے سوا پچھ نہیں کہ اس میں ذرائع پیدا دارکو حکومت کی ملکیت میں لے لیا جا تا ہے۔ اس کے بعد اس میں فاضلہ دولت بھی افراد کے پاس رہ سکتی ہے ( زیادہ سے کہا جا سکتا ہے کہ طبقات میں نفادتی ہے دوسے زیادہ سے کہا جا سکتا ہے کہ طبقات میں نفادتی فاصلے نسبتا کم ہوجاتے ہیں )۔ اس میں اس امرکی وضاحت بھی نہیں گی جاتی کہ بحنت کا معاوضہ مقرر کرنے کا طبقات میں نفادتی فاصلے نسبتا کم ہوجاتے ہیں )۔ اس میں اس امرکی وضاحت بھی نہیں گی جاتی کہ بحنت کا معاوضہ مقرر کرنے کا معارکیا ہوگا ہے۔ یعنی کس اصول اور معیار کے مطابق ریہ طے کیا جائے گا کہ مزدور کو است نے دو ہے یومیہ ملیس کے اور انجیسٹر کو است نا نہیں اس میں اسٹیٹ اس امرکی ڈ مہداری لیتی ہے کہ وہ تمام افرادِ معاشرہ کو ان کی ضرور یا سے زندگی بہم پہنچائے گی ۔ سے ذمہداری کمیونزم میں کی جاسمتی ہے اور کمیونزم کے متعلق ( جیسا کہ آپ : کمید بھے ہیں ) مارکس کینن وغیرہ سب اعتراف سے ذمہداری کمیونزم میں کی جاسمتی ہے اور کمیونزم کے متعلق ( جیسا کہ آپ : کمید بھے ہیں ) مارکس کینن وغیرہ سب اعتراف

کرتے ہیں کہ وہ نیں کہ سکتے کہ وہ کیے قائم ہو سکے گی۔ جس بنیا دیرہ و نظام قائم ہوسکتا ہے وہ ان کے پاس ہے نہیں۔
قرآن کریم وہ بنیا دمہیّا کرتا ہے جس کی رُوسے اولاً سوشلزم جیسا معاشی نظام قائم ہوسکتا ہے۔ اوراس کے بعدوہ نظام بھی جو کمیونزم کے معاشی نظام کے مماثل ہی نہیں بلکہ اس سے بھی ارفع ہے۔ اس بنیا وکا نام قرآنی فلفہ کھیات ہے جسے اصطلاح میں ایمان کہا جاتا ہے۔ سوشلزم کی رُوسے اس کا معاشی نظام تشدد کے بغیر قائم نہیں ہوسکتا کیکن قرآن کریم اپنے نظام کوتشدہ کے بغیر قائم کیں اورخوں ریزیوں کے بغیر قائم کرنے کے لئے ضادا تکیزیوں اورخوں ریزیوں کی ضرورے پڑتی ہے۔ نہ فادا تکیزیوں اورخوں ریزیوں کی ضرورے پڑتی ہے۔ نہ قائم رکھنے کے لئے استبداد کی جاجت۔

مار کسزم کے فلسفہ کاعملی نتیجہ

ال سلسله میں آپ کی توجہ ایک اوراہم گاتہ کی طرف بھی مبذول کرانا چاہتا ہوں۔ آئ کل بیر شکایت عام ہورہی ہے ۔ جہاری نی سلسلہ میں میں آپ کی توجہ ایک احترام آٹھ گیا ہے۔ سرتھی بولی جارہی ہے۔ جرائم عام ہورہے ہیں۔ خلفشار انتشار فسادات ان کا عام شعار زندگی بن رہا ہے ۔ اس میں شبزیس کہ اس سے پہلے بھی جرائم کا ارتکاب ہوتا تھا لیکن معاشرہ میں مجرموں کا شار سنتشیات میں ہوتا تھا۔ بُرم کونفرت کی نگاہ ہے و یکھا جاتا تھا اور خود بُحر مین کو بھی اپنے کردار پر معاشرہ میں مجرموں کا شار سنتشیات میں ہوتا تھا۔ بُرم کونفرت کی نگاہ ہے و یکھا جاتا تھا اور خود بُحر مین کو بھی اپنے کردار پر ندامت ہوتی تھی لیکن اب معاملہ اس کے برعش ہے جرائم عام ہورہ ہم ہیں اور مجرشن اپنے ان کارناموں پر فخر کرتے ہیں۔ یعن ہماری اس نئی سل کے نز دیک ارتکاب جرم کوئی قابل فدمت میا مزا دار ندامت تھا نہیں رہا۔ ان کے دل سے ندامت کا احساس ہوت ہی تھی خور کے احساس نے لے ل ہے ۔ اور ہے بھی خور کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہی جائی بنیادی وجہ کیا اس کی جگہ فخر کے احساس کی بنیادی وجہ کیا ہے؟ اس کی بنیادی وجہ کیا ہی کی بنیادی وجہ کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہماری دنیا میں یا مور بی ہے۔ آپ نے بھی خور کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہی کی بنیادی وجہ کیا ہماری دنیا میں یا مور بی ہے۔ آپ نے بھی غور کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہیں کی بنیادی وجہ کیا دار اس کی جگہ خور کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہیا دہا ہے۔ آپ نے بھی غور کیا ہے کہاں کی بنیادی وجہ کیا ہیں کی بنیادی وجہ ہے مار کر من کا میا ہماری دنیا میں عام کیا جارہ ہے۔

مارکنوم کے فلسفہ کا بنیادی تصوریہ ہے کہ انسان صاحب اختیار نہیں بلکدان حالات کے ماتحت زندگی ہرکرنے پر مجبور ہے جو تاریخ کے پیدا کردہ ہوتے ہیں اور میظا ہر ہے کہ جو تخص مجبور ہوا ہے اس کے مل کا ذمہ دار قرار تہیں دیا جاسکتا ۔ آپ نے اکثر دیکھا ہوگا کہ جب مجمعی کسی خرابی کا ذکر کیا جائے یا اس کی اصلاح کا اِرادہ او جواب میں کہا میہ جاتا ہے کہ بیتمام خرابیاں اس نظام کا نتیجہ ہیں جو ہم پر مسلط ہے ۔ اتنا کہنے کے بعد ہر خص اپنی ذمہ داری سے سبکدوش ہوجا تا ہے اور ظاہر ہے کہ جب کوئی شخص اپنے کسی خلط کا مے لئے اپنی آپ کو ذمہ دار ہی نہ سمجھ تو وہ اس پر نادِم کسے ہوگا اور اس کی اصلاح کس طرح کرے گا؟ شیر بھی اس پر منطق کی اس نے متو در ہر ن کو کھاڑ کھایا کہ جائے گاؤٹ کہ اس نے معصوم ہے کوؤٹ کر گار کر دیا۔ مارکمزم کے فلسفہ نے یہ بات نو جوانوں کے دل میں گوٹ گوٹ کر محردی ہے کہ جو خرابیاں ان سے سرز دہوتی ہیں ، وہ ان کے ذمہ دار نویس ۔ ان کا ذمہ دار باطل کا اقتصادی نظام ہے۔

مار کرنرم کے فلسفہ کی دوسری بنیادی شق یہ ہے کہ فرد کی کوئی حیثیت نہیں حیثیت سب کی سب سوسائٹی کی ہے۔ اسے آپ عوام کہہ لیجئے یا ہجوم 'پارٹی کہہ لیجئے یا ہجوم 'پارٹی کہہ لیجئے یا ہجوم '' پیپلز'' ہوں یا جوم نے اندررہ کر کرتا ہے اس کا جوں یا عوام سب افرادہ می کا مجموعہ ہوتے ہیں۔ کیکن اس کی نفسیات میہ ہوتی ہے کہ فرد جو پھے ہجوم کے اندررہ کر کرتا ہے اس کا ذمہ دارا پینے آپ کوفر ارنہیں و تیا۔ بہی وجہ ہے کہ آجکل جس قد رفسادات برپا کئے جاتے یا درندگیاں ممل میں لائی جاتی ہیں ، جوم بن کر لائی جاتی ہیں۔ آپ سوچئے کہ آگرا کی فردانا رکھی کی کہی دوکان کا شیشہ تو ڑئے اس کا سامان خجرائے بیا ہے آگ لگانے کا ادادہ کرے تو وہ یہ بچھ چوری خچھے کرے گا۔ دن دہاڑے بھرے بازار میں ایسا کرنے کی جرائے کی خوری کی نہیں کرے گا۔ لیکن اگر بہی فرد ہجوم کا جزوبان کر بھی جوری اور فورہ نہوں کا مرتکب ہوگا اور نیس بلکہ ہجوم کوفر اردے گا۔ اور نہا یہ نیس بلکہ ہجوم کوفر اردے گا۔ اور نہا یہ نے کہ سے دعوا تا ہوا چلا جائے گا۔ اس کے کہ وہ افعال کا ذمہ دارا ہے آپ کوئیس بلکہ ہجوم کوفر اردے گا۔

یہ ہے وہ بنیادی سبب جس کی وجہ ہے ہماری نئی نسل کے ول میں شاقانون کا احترام باقی رہاہے ندار تکاب جرم پراحساس ندامت وا تفعال۔ جب ان کی نتیت سرکٹی اور فساوانگیزی کی ہوتی ہے تو بیسب سے پہلے ایک یونین بنا لیتے ہیں۔ اور پھروہ سب پچھ کرتے ہیں جو بیانفرادی طور پر بھی نہیں کرتے سب پچھ کرتے ہیں اورا پے آپ کو یہ کہہ کرفریب دے لیتے ہیں کہ یہ فیصلہ یونین کا تھا۔ اور جو پچھ کیا گیا ہے اس کی ذمہ دار یونین ہے تیں نیس۔

ہے۔ کیکن اس نے مار کسزم کے فلسفہ مجبراور تاریخی وجوب (HISTORICAL NECESSITY) کے خلاف جہادشروع کر رکھا ہے جس کی پاواش میں اسے 1966ء میں ایونا میٹٹر پاٹش لبیر پارٹی سے نکال دیا گیا۔ اس کے فلسفہ کا مرکزی نقطہ یہ ہے کہ جب تک ہم فرد کی اِنفرادیت کوشلیم نہیں کرتے 'اوراسے اپنے اعمال کا ذمہ دار قرار نہیں دیتے 'خود مار کسزم کا مقصد حاصل نہیں ہوسکتا۔ وہ کہتا ہے کہ

اختیار وانتخاب جو ہرِ انسانیت ہے اور اس کی عملی عمود اس وقت ہوتی ہے جب ایک فرد اپنے لئے زندگی کی کسی قدر کا انتخاب کرتا ہے اور اس طرح وہ اپنے اخلاقی عمل کا اپنے آپ کوذ مدد ارقر اردیتا ہے۔ یا در کھئے ہرفر د کاعمل اس کے اختیار مطلق کے کنٹرول میں ہوتا ہے۔

مارکس نے مذہب کوعوام کی افیون قرار دیا تھا۔کولا کو کی کہنا ہے کہ عوام کی افیون خود مارکسزم کا فلسفہ بجرہے جوفر دکواس کے اعمال کا ذمہ دار قرار نہیں ویتا۔اس نے اپنے ایک مقالہ میں (THE GREAT DEMIURGE) فرد کو''خلاقی اعلیٰ'' قرار دیتے ہوئے لکھاہے:

اگرایک فخص پذخری عقیده رکھتا ہے کہ جُرم کا وجودُ حالات کی رُوے ناگز آہے تو بھی اے جُرم کی ندمت کی اخلاقی ذمہ داری سے بَرَی قرارنہیں و یا جاسکتا ..... ہم اس فتم کے ضابط کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرتے ہیں۔

علامدا قبال نے اپنی آخری کتاب ارمغان مجاز میں ' ابلیس کی مجلس شوری' کے عنوان سے ایک الی نظم کھی ہے جس میں ان کا سارا پیغام سمٹ کر آ گیا ہے۔ کو لاکو کی نے 1963ء میں ایک مقالہ لکھا جس کا عنوان تھا ۔ '' ابلیس نے 20 دیمبر 1963ء کو وراسا کی ماوراء الطبیعیاتی پریس کا نفرنس سے جو خطاب کیا اس کی شارٹ بینڈر پورٹ' ۔ اس میں اس نے مارکسی فلف کے جبر کی دھجیاں بھیرتے ہوئے' خود ابلیس کی زبان سے کہلوایا ہے کہ

اكرشركامقابله يورى تواتانى سے كيا جائے تووہ بھى ظبور ہى بين تاسكتا ك

یہ ہیں وہ خیالات جوائب مارکسزم کے فلسفہ کے خلاف خود مارکسسٹی دنیا ہیں اُ مجرد ہے ہیں۔ ہمارے ہاں مشکل ہے ہے کہ جس طرح مغرب کی سائنسی ایجا وات ہمارے ہاں اس وقت پہنچی ہیں جب وہ وہ ہاں پر انی ہو چکتی ہیں اس طرح مغربی تصورات وفظریات کی بھی بھی بھی جائے ہوئے کہا تھا کہ سے تازہ اش وفظریات کی بھی اس مارکسزہ کو تھے ہیں اس مغربی نظریات اُس وقت فروغ یاتے ہیں جب وہ مغرب میں افسردہ ہو تھتے ہیں۔ مارکسزم کا فلسفہ حیات خود مارکسسٹوں کے ہاں مستر دکیا جارہا ہے لیکن ہمارے ہاں اسے ایک آبدی حقیقت کی طرح ہاتھوں مارکسزم کا فلسفہ حیات خود مارکسسٹوں کے ہاں مستر دکیا جارہا ہے لیکن ہمارے ہاں اسے ایک آبدی حقیقت کی طرح ہاتھوں

<sup>(</sup>JOHN BOWKER) کی کتاب اقتباسات (JOHN BOWKER) کی کتاب (PROBLEMS OF SUFFERING IN ) (PROBLEMS OF THE WORLD)

ہاتھ کیا جارہے۔

## چرہارے ہاں ایک اور مشکل بھی ہے۔ ہم اس ' برزخی' عالم میں ہیں جہاں ہماری حالت سے کہ ایمان مجھے روکے ہے تو کھنچ ہے مجھے کفر کعبہ میرے چھچے ہے کلیسا میرے آگے

ندہم خالعتاً اسلام اختیار کرتے ہیں نہ خالعتا کفر۔ہم ان دونوں کا ملغوبہ تیار کرنا جاہتے ہیں جس کا نتیجہ عالب ہی کے الفاظ میں بیہونا ہے کہ سے بیکسی ہائے تمنا کدندونیا ہے ندویں سے اس مار کسزم کے سلسلہ میں دیکھتے سے مار کسزم نے اگر فرو کوسوسائٹی کے اندر مدغم کر کے اس کی انفرادی ذمہ داری کوختم کیا تو اس کے ساتھ عی اس کے انفرادی حق<u>ق ک</u>ا تصور بھی ختم کر د پالیکن جارے بال فردکواس کی ذمہ دار یوں سے میڑی قرار دیالیکن اس کے انفرادی حقوق کے دعوے کو بدستورتشلیم کئے ركھا۔ نتیجاس كايدكم بيهاں جب سمى فرد بركوئى اخلاقى پابندى عائدى جاتى ہے توبيدة ہائى مج جاتى ہے كەبياس كى آزادى سلب كر لینے کے مرادف ہے یہ بنیا وی حقوق کی پامالی ہے۔ بیکوئی نہیں کہتا کہ اس کے سر پرایک ذمدداری بھی عائد ہوتی تھی جےاس نے پورائیس کیا۔ یعن جارے ہاں اب حقوق ہی حقوق ہیں ذمدداری کوئیٹیس عالاتکہ ہر حق (RIGHT)ایک ذمدداری (RESPONSIBILITY) کا پیدا کردہ ہوتا ہے۔جب معاشرہ میں فرمہدار یوں کی ادائیگی کے بغیر حقوق کے تقاضے بلند ہونے شروع ہوجائیں تواس کا متیجدا نتشار (CHAOS) کے سوا کچھنیں ہوتا جو ہمارے ہاں اس وقت عام ہورہاہے قر آ اِن کریم فرد کے حقوق کا سب سے بڑا محافظ ہے لیکن وہ اس کے ساتھ ہی اس سے ذمہ دار یوں کی ادا کیگی کا بھی مطالبہ کرتا ہے۔ آپ قرآن کریم کوشروع سے اخیرتک دیکھ جائے اس میں ہرمقام پر تکھاملے گا کہ 'اگر بیکرو مے توبیہ ملے گا' یعنی اگر فلال ذمہ داری بوری کرو کے تو تنہارا فلال حق ثابت ہوگا۔ (مثلاً) معاشرہ میں سب سے بنیادی اوراہم حق امن وسلامتی اوراطمبینان وسكون كامبياكيا جانا ب-اس سلسله بين قرآن كريم كاارشاد به كدان سه كهدوكه فكن تيم هُدَاي فلا عَوْفٌ عَلَيْهِمْ ولا هُمْه يحرِّ تَوْنَ [38:2] " جوكوكي بهاري بدايات كالتباع كرے كا توانبين نه كئ تتم كا خوف وخطر بوگانه ثرزن و ملال" \_اى طرح فارغ البالى اورمرنه الحالي بهى افراد معاشره كابنيادى حق ب-اس همن بس بهى كها كياكه أنَّ أهْلَ الْقُرِّي أُمَّنُواْ وَالتَّقَوَّا لَفَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ يَّدُكُتِ مِنْ السَّهَاء وَالأرْضِ [96: 7] "اكرياوك محيح روشِ زندگي كي صدافت يريفين ركھتے اوراس كي خلاف ورزي عالم رہے تو ہم ان برز مین وآسان کی برکات کے دروازے کھول دیے"۔ آپ نے دیکھا کہ قرآ ب کریم کس طرح ہرفت کوایک ذ مدداری کے مشروط قرار دیتا ہے۔ مشروط کیا' وہ حق کوذ مدداری کی ادائیگی کا فطری نتیجہ بتا تا ہے۔ اس کو قانون مکا فاتِ عمل کہتے ہیں اوراس کی صداقت کوشلیم کر لینے کا نام ایمان بالآخرة ہے۔البذا جب تک ہم فرد کی انفرادیت کوشلیم کر کے اس کے حقوق اور ذمہ داریوں کا تعین قرآن کریم ہے نہیں کرتے' نہ ہم معاشرہ کے موجودہ انتشار ہے نکل سکتے ہیں اور نہ ہی ٹی نسل

کے دل میں قانون کے احرّ ام کاجذبہ بیدار کر سکتے۔ بیمقصد صحیح تعلیم وتربیت سے حاصل ہوگا۔ نہ سوشلزم کے فلسفۂ حیات سے اور نہ بی اس کے ساتھ اسلامی کالیمل چسپال کردیئے ہے۔

یں نے 1969ء میں ای موضوع پرایک درس دیا تواس کے بعد بھنے ہے ایک اہم سوال ہو جھا گیا۔ چونکہ زیرِنظر موضوع ہے۔ اس کا گہر آتعلق ہے اس لئے اس سوال اور اس کے جواب کو درج ذیل کیا جاتا ہے۔

\_\_\_ו•®••×\_\_\_



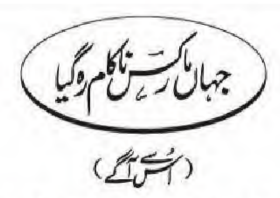
اس خطاب کے بعد سوال بیسا سے لایا گیا کہ قرآن کے معاشی نظام کوعملاً متشکل اور نافذکرنے کے لئے طریقِ کار (METHODOLOGY) کیا ہوگا۔اس کے جواب میں تیس نے کہا:

جو جماعت کی مستقل قدریا غیر متبدل اصول کی پابندئیس ہوتی 'وہ اپنے نظام کونا فذکرنے کے لئے جوطریق بھی چاہئے اختیار کرسکتی ہے۔ ان کے نزدیک طریق بھی حصول مقصد کے اختیار کرسکتی ہے۔ ان کے نزدیک طریق بھی حصول مقصد کے لئے معرومعاون ہوؤوہ ان کے ہاں جائز قراریا تا ہے۔ ان کے نزدیک طریق کا رکے بیچے اور فلط ہونے کا معیار رہوتا ہے کہ لئے معمومعاون ہوؤوہ ان کے ہاں جائز قراریا تا ہے۔ ان کے نزدیک طریق کا رکھ کے معادری معیار ہے ہوتا ہے کہ اور لینن اس کا زندہ ثبوت مار کسنرم اور لینن ازم ہے 'جن کے نزدیک لوٹ مار کو ڑیموز' قبل وغارت کری دنگا فساڈاوراس کے ساتھ جھوٹ مکاری عیاری فریب سازش اوغیرہ نہ صرف جائز بلکہ نہایت مستحسن طُرق کار ہیں۔ مار کسنرم کا بیافساڈاوراس کے ساتھ جھوٹ مکاری عیاری فریب سازش وغیرہ نہ صرف جائز بلکہ نہایت مستحسن طُرق کار ہیں۔ مار کسنرم کا بیافسند کے لئے سامنے آتی ہیں طریق کاروہ بھی ای تھم کا اختیار کرتی ہیں۔

ان کے برعکس جو جماعت مستقل اقدار حیات اور غیر متبدل اصولوں پرایمان رکھے ہے اس کے زو کی فررائع اور مقصد میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ ان کا مقصد بھی حق پر بی ہوتا ہے اور وہ اس کے حصول کے لئے ذرائع بھی وہی اختیار واستعال کر سکتی ہے جو بنی برحق ہوں۔ وہ اس حقیقت پر یقین رکھتی ہے کہ فلط راستہ بھی سمج منزل تک نہیں پہنچا سکتا۔ لبذا جو جماعت قرآن کا معاشی نظام نافذ کرنا چاہے وہ بھی کوئی ایسا طریقہ اختیار نہیں کر سکتی جو قرآن کی رُوے ہوالی ہو۔ لوٹ مار قل و عارت گری خانشار اور انتشار وغیرہ قرآن کی نزویک بخت قدموم اور جھوٹ فریب مکاری اور عیاری بدترین جرائم جیں۔ وہ اس طریق کارکوفساد قرار ویتا ہے اور مضدین اس کے نزویک بدترین خلائق جیں۔ اس کا طریق '' انقلاب'' ہے فساؤنیں ۔ اور ان دونوں میں جو بنیا دی فرق ہے اس کا بجھ لیمنا نہایت ضروری ہے بالخصوص اس لئے کہ آن کل برتمتی ہے فساوئی کو انقلاب کہ کہ کریکارا جارہا ہے حالا تکہ جے '' انقلاب زندہ باز' کہا جاتا ہے' اس سے مفہوم ور حقیقت '' فساوز ندہ باز' ہوتا ہے ۔ آن آس نے فساو پر یا کردیا' کل کسی اور نے کردیا۔

قرآنِ کریم کے نزدیک خارجی دنیا (نظام) میں کوئی سی تندیلی پیدائییں ہوسکتی جب تک اس تبدیلی کی متنقی جماعت کے افراد کے قلب ونگاہ میں قرآنی اقدار کے مطابق تبدیلی پیدائیہ ہو۔ وہ قلب ونگاہ کی اس داخلی تبدیلی کوانقلاب قرار دیتا ہے۔ یعنی انقلاب قلب کی گہرائیوں سے ابھرنے والے مقاصد کے مظاہرہ کا نام ہے ندکی مضادح میں فساد ہریا کردینے کا نام۔ تلب ونگاہ میں اس فتم کی تبدیلی کا مظاہرہ ٔ انسان کے اخلاق وکردارے ہوتا ہے۔اے وہ''اعمالی صالحہ'' کہہ کر پکارتا ہے۔ لین قلب ونگاہ کی بنیادی تبدیلی کا نام ایمان ہے اوراس ایمان سے ملی مظاہرہ کا نام اعمال صالحہ اوران دونوں سے حاملین کا نام ہے جماعت موشین۔ یہ ہے وہ جماعت جوقرآن کے معاشی نظام (بلکہ برشم کے قرآنی نظام) کی داعی بن کراشتی ہے اور ا نہی کے ہاتھوں سے بیانقلاب ہو پدا ہوتا ہے۔قلب ونگاہ میں اس قتم کی تبدیلی کا کام آیک دن کی بات نہیں۔ بیمرحلہ بڑا صبر آ زمااور ہمت طلب بھی ہوتا ہے اور کافی وقت کا متقاضی بھی۔اس مرحلہ میں مبرطلی ہی دشواری نہیں ہوتی اس ہے آ کے بردھ کرایک دشواری اور بھی سامنے آتی ہے جو بڑی الجھنیں پیدا کرنے کا موجب بن جاتی ہے۔ وہ دشوا ری پیہے کہ قلب ونگاہ میں تبدیلی پیدا کرنے کا میمرحلہ بڑا غیرمرئی اور غیرمحسوس ہوتا ہے۔اس میں بطاہر نہ کوئی حرکت نظر آتی ہے نہ حرارت۔اس لئے سطح بین نگاہیں اے" بے ملی " تعبیر کردیتی ہیں۔اوران کے اس طعن سے بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ خوداس جماعت کے زیرتر بیت افراد اس غلط بھی میں جاتا ہوجاتے ہیں کدونیا بہت آ کے نکلے جار بی ہے اور ہم یونہی اینا وقت ضائع کررہے ہیں لیکن قرآنی جماعت نداغیار کے اس قتم کے طعنوں سے متأثر ہوتی ہے ندخوداینے اندر کے افراد سے مصالحت کی خاطرا پناراستہ بدلنے کے لئے تیار 🔃 خود نبی اکرم اور جماعت موشین کی تلی زندگی کی تیرہ سالہ طول طویل (اور بظاہر ہے حس وحرکت ) مّدت اس صبر طبی عشق کی مظہر تھی۔ جب اس جماعت کے افراد میں قلب ونگاہ کی ایسی تبدیلی اور سیرت و كروار ميں اليي پينتگي بيدا ہوجاتي ہے تو بھروہ اس نظام كے قيام كے لئے عملی قدم اٹھاتی ہے اور اس ميں كوئی حرب ايسا استعمال نہیں کرتی جسے قرآن فساد قرار دیتا ہو۔

میں قرآن کا ایک ادنی ساطالب علم موں اور قرآنی فکر کی نشرواشاعت میرا فریفئد زندگی ہے۔ میں جہاں قرآن کے تجویر فرمودہ نظامہائے حیات کی تبلیغ کرتا ہوں اس سے ساتھ ہی اس کے بتائے ہوئے طریقِ کار پر بھی زوردیئے چلا آ رہا ہوں۔ یہی میری دعوت ہے جس پر میں خود بھی کا رہند ہوں اور دوسروں کو بھی اس پر کا رہندرہے کی تلقین کرتا ہوں۔ اور چونک مجھے قرآن کی اس راہنمائی ہریفین محکم ہے اس لئے میں کسی خارجی اثر کے ماتحت اس سے ایک انچ بھی إدھراُ دھرنہیں ہنا عامتا-



[ یس نے پیرخطاب طلوع اسلام کنوینی منعقدہ 1975ء میں پیش کیا تھا۔اس میں پکھ یا تیں تو الیی ملیس گی جو پہلے بھی سامنے آچکی ہیں کیکن اس میں جس انداز سے نظام اشترا کیت اور قرآنی نظام کا تقابل کیا گیا ہے اس سے سیسار استلہ یالکل واضح ہوجا تا ہے۔]

انسان کا طربیہ بیہ بے کہ کرو ارض پراس کی خمود سے پہلے وہ تمام سامان موجود تھا جس پراس کی زندگی کا دارو مدار تھا۔ ہوا' پانی' روشن خرارت اور زمین میں غذا کے ذخائر ۔۔۔ اور اس کاسب سے بڑا المید بیہ ہے کہاس کے باوجود کروارض پرانسانوں کی نصف سے زیادہ آبادی رات کو بھو کی سوتی ہے۔اس میں شہبیں کہ بھوک کی بیشقرت اور کشرت ہمارے زمانے میں بہت زیادہ بڑھ گئی ہے' لیکن مسئلہ بیآج کا نہیں' قدیم زمانے سے چلاآ رہاہے۔

ہم تاریخ انسانی کے ابتدائی اووار میں ویکھتے ہیں کہ انسانوں کی آبادی بالعوم زمین کے اُن فطوں میں ہوتی تھی جہاں ک آب وہوا گرم اور پانی کی افراط ہو۔ ان طبیعی اسباب کی وجہ سے غذائی پیداوار بکٹرت ہوجاتی تھی اور چونکہ آبادی ابھی بہت کم تھی اس کئے اس زمانے میں روٹی کا مسئلہ پیدائیں ہوا تھا۔ یہی وہ قورتھا جے قرآن کریم نے قصہ آوم کے مثیلی انداز میں جنت ارضی کی زندگی کہ کر پیکار اہے۔ جس میں کیفیت میتی کہ وکٹلا میٹھا رکھا اسٹرٹی شیٹھا 135: 2] جہاں کی کو بھوک لگئی ا پیٹ مجر کر کھانے کوئل جاتا۔ اُس وقت 'میری' اور'' تیری' کی تمیز آئیری ہی ٹییں تھی۔ ہم تاریخ میں ذرا آ کے بڑھتے ہیں تو ویکھتے ہیں کہ زورآ ورانسانوں نے کمزورانسانوں کواپئی گرفت میں لے رکھا ہے جوان کے لئے خوراک پیدا اور جو تھے ہیں تو فریضہ سرانجام و سے ہیں۔ آئیس اُس زمانے میں غلام اور دور حاضر میں محت میں یا مزود رکھا جاتا ہے۔ حقیقت بیہ ہو کہ تو تا انسان کی تاریخ میں وہ دن سیاہ ترین تھاجب ایک غلام نے اپنے آتا تا کے لئے اس سے زیادہ پیدا کر دیا جتنا اس پرخرج آتا تا تھا۔ فطرت کا تقاضا اور خدا کا خشاء شاہم کیا جانے لگا۔ چنا نچہ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک طرف منظم فکر انسانی کا ابوالآ باء افلاطون طرف ہم قدیم ہندو فذہب کو دیکھتے ہیں تو اس میں بر تھا کے پیدا کردہ ورتوں (ذاتوں) کی تقیم میں شودر (محت میں) سب مغربي مفكرين كى كوشش

ہم نے بات شروع کی تھی یونانی مفکر افلاطون ہے۔اس نے کہا کہ اس فساد کا سرچشمہ زمین کی غلط تقسیم ہے۔اس کاحل اس نے یہ بتایا کہ ہر فرد کوز مین کا ایک فلا اوے دیا جائے جوستفل طور پراس کی تحویل میں رہے اوراس کے مرنے کے بعد اس کے صرف ایک وارث کی طرف نتقل ہو۔اس زمین کی پیداواراس فرد کے خاندان کی مشتر کہ ضرور یات پوری کرے۔ بالفاظ دیگر اُس نے اشتراک ( کمیونزم) کا تصور تو دیا میکن جہاں تک زمین کا تعلق تھا اُسے محدود رکھا خاندان تک کین اس نے کاشٹکاروں کے ان خاندان و کوامور مملکت میں دھل انداز نہیں ہونے دیا۔ حکومت کواس نے مفکرین اورشمشیرز نوں تک محدود رکھا۔

افلاطون کے شاگر ڈارسطونے اس نظر ریک مخالفت کی اور کہا کہ مشتر کہ ملکیت بیس کم از کم چیزیں رکھی جا کیں اور زیادہ سے زیادہ چیزیں افراد کی ذاتی ملکیت میں دے وی جا کیں۔

لیکن افلاطون کا نظرید تھایا ارسطوکا میدونوں ناکام رہے۔اس لئے کہ بیدونوں تلاموں (محنت کشوں) کے وجود کو فطرت

کا منشاءاورانسان کی تمدنی زندگی کالازی نقاضا قرار دیتے تھے۔اس کالازی نتیجہ بیضا کہ کہانسان بدستور دوگروہوں میں بیٹے رہیں — ایک طبقہ پیدا کرنے والوں کا اور دوسراان کی کمائی پرزندگی بسر کرنے والوں کا 'جنہیں قرآنِ کریم'' مترفین'' کہہ کر بکارتااورانسانیت کابدترین دشمن قرار دیتا ہے۔

زائدہو۔ چنا نچان کے ہاں کامشہور مقولہ ہے'' غریب کاشت کار غریب مملکت غریب بادشاہ' ۔ان کے نزدیک معیشت کا بہترین نظام مبادلہ کشیاء (BARTER SYSTEM) ہے۔ ایک شخص کے پاس گیہوں ہے لیکن اسے ضرورت تیل کی ہے وہ سرے کے پاس تیل ہے اوراس طرح دونوں دوسرے کے پاس تیل ہے اوراس طرح دونوں کی ضرورتیں پوری ہوجاتی ہیں۔ اوراس طرح دونوں کی ضرورتیں پوری ہوجاتی ہیں۔ لیکن ہی ہوتا ہے کہ ایک شخص کے پاس اتنا تیل فالتو ہے جننے کی کی کوخرورت نہیں 'تو اس کے لئے اس فاصلہ بن ( تیل ) کا سنجال کررکھنا ایک مسئلہ ہوجائے گا۔ ان کی شخیق کی زُ دے اس مسئلہ کے لئے وہرے جاندی سونے کے گلاوں کو استعال ہیں لایا گیا۔ اس طرح ''سکنہ' کا وجود عمل ہیں آتیا۔ شروع شروع میں لوگ آیک دوسرے جاندی سوچنا شروع کردیا گئی دوسرے سے با مگ کرسکوں کو استعال کر لیتے ہے لیکن رفتہ رفتہ سکنہ کے بالکوں نے سوچنا شروع کردیا کہ ہم اپنے سکنے دوسروں کے استعال کے لئے مفت کیوں دے دیں۔ چنا نچھانہوں نے ان کے استعال (USE) کا معاوضہ لینا شروع کردیا 'اس کا نام سود استعال کے مفت کیوں دے دیں۔ چنا نچھانہوں نے ان کے استعال (USE) کا معاوضہ لینا شروع کردیا 'اس کا نام سود استعال کے معاوضہ پر زندگی گز ارتا تھا۔ ان لوگوں کا نظر بیریتھا کہ پیدا وار کے قیق سرچشہ 'بینی کا شکار کو معاشرہ میں بلندترین مقام ملنا چا ہے' حتی کہ دیکام ہے بھی برتر۔ وہ ان (حکام ) کا شار بھی' 'بانجو' طبقہ میں کرتا تھا۔

نظام سرماییداری

ممکن ہے (PHYSIOCRATS) کا نظرید زیادہ پھیل جاتا کیکن میں ای زمانے ہیں۔ کاٹ لینڈ ہیں ایک مفکر پیدا ہوا جو دیگر تمام مفکر ہیں پر چھا گیا۔ اس کا نام ہے ۔ (ADAM SMITH) ۔ جس کی کتاب استحد کا خیادی نظرید بیتحا کہ استحد کا خیادی نظرید بیتحا کہ استحد کا خیادی نظرید بیتحا کہ دولت کا سرچشمہ زمین نہیں صنعت کاری (انڈسٹری) ہے۔ اس ہے مغرب کے نظام کار خاندواری کی بنیاد پڑی۔ وہ کہتا کہ دولت کا سرچشمہ زمین نہیں صنعت کاری (انڈسٹری) ہے۔ اس ہے مغرب کے نظام کار خاندواری کی بنیاد پڑی۔ وہ کہتا ہے کہ جوقوم ایسی چیز میں تیار کرے جس ہے دوسرے اوگوں کی ضرور تمیں بوھتی جا تھیں اس کے پاس دوسروں کی دولت کھنی چلی ہو آئی ملکت پر کسی منتم کی پابندی کو جائز قر ارنہیں و بتا۔ اس کا نظام خالصتا کا دو پر ساند ہے اس کے سامنے کوئی اور پورپ میں اضاف تی نقصور نہیں ۔ استحق کے بخد ہو کس حد تک شدیدا درنا قابل افظام سرمایہ داری آگے بی آگے بوھتا چلا گیا۔ اس نے مخت کشوں کے خون چوسنے کے جذبہ کو کس حد تک شدیدا درنا قابل انظام سرمایہ داری آگے بی آئے بوھتا چلا گیا۔ اس نے مخت کشوں کے خون چوسنے کے جذبہ کو کس حد تک شدیدا درنا قابل کا تعلیم بین نظام سرمایہ داری آگے بی آئے بوٹ کی باتوں کی ماری گئی تو دہ بہل انگار ہوجا کیس کے ۔ اورا گرانہیں سرکاری اداروں میں کام پر نگایا گیا تو اس کا اگر پر ائیویٹ اداروں پر بہت بڑا پڑے گا۔ اس لئے آئیس ان کی حالت پر چیوڈ و بیا سرکاری اداروں میں کام پر نگایا گیا تو اس کا اگر پر ائیویٹ اداروں پر بہت بڑا پڑے گا۔ اس لئے آئیس ان کی حالت پر چیوڈ و بیا کہتا ہوں کا میں دورکام نہ ملئے کی صورت میں فاقہ شی کریں۔ اس کے چھور صد بعد (MANDEVILLEE)

نے اپنی کتاب (FABLE OF THE BEES) شائع کی جس کالخص بیتھا کہ:

غریوں سے کام لینے کی ایک ہی شکل ہے اور وہ یہ کہ انہیں مختاج رکھا جائے۔عقل مندی کا تقاضا یہ ہے کہ ان کی ضرور یات کوتھوڑ اتھوڑ انھوڑ انھوڑ انھوٹ انھا تھا ہے۔ انہیں ضرور یات زندگی کی طرف سے بے نیاز کر وینا حماقت ہے۔ سوسائٹی کی خوشحالی کا راز اس میں ہے کہ لوگوں کی زیاوہ سے زیاوہ تعداوتیاہ حال اور مقلس رہے۔

ا تھارویں صدی کے آخر میں برطانیہ میں بیسوال پیدا ہوا کہ دیمی آبادی کوئس طرح مجبور کیا جائے کہ وہ شہروں میں آ کر کارخانوں میں مزدوری کریں۔ اس باب میں (WILLIAM TOWNSEND) نے 1785ء میں اپنی کتاب (DESSERTATION ON THE POOR LAWS) میں کھا کہ:

جوک کا کوڑا ایساسخت ہے جو وحتی ہے وحتی اور تُنکر خُو ہے تُندُخُو جانور کو بھی رام کر دیتا ہے۔اس سے سرکش سے سرکش انسان بھی مطبع وفر ماں بردار بن جاتا ہے۔اس لئے اگرتم غریبوں سے کام لینا چاہتے ہوتو اس کا ذریعہ فقط ایک ہے کیعن بھوک ہے بھوک ہی وہ جذبۂ محرکہ ہے جس سے غریب اور بھان ہرتم کا کام کرنے پرآ مادہ ہو سکتے ہیں۔

## رومل

میتی دہ فضاجے نظام مرمایہ داری نے پیدا کردیا۔اس بین شہر پنیس کدید فضاعام ہو پھی تھی کین اس کے باوجود معاشرہ بیل کچھافر اوتو ایسے ضرور ہوتے ہیں جن کے سینے انسانی جذبات ہدردی سے بسرخالی نہیں ہوجاتے۔ چنانچ وہاں بھی ایسے
انسان پیدا ہوئے ۔غریبوں اور ناداروں کے خلاف نظام مرمایہ داری کی اس شدّت نے اس متم کے انسانوں کے جذبات ہدردی کو بیدار کردیا۔ان بیس سب سے پہلے ہمارے سامنے (Saint Simon) آتا ہے۔اس کا نظریہ بیتھا کہ بحث کش طبقہ
کی جسمانی اور تعلیم حالت بیس خوشگوار تبدیلی پیدا کی جائے اور معاشرے کی از مرزو تنظیم اس طرح کی جائے کہ تمام افراد کام
کی جسمانی اور کوئی شخص بیٹھر کر بیا رود مروں کی بحث پر زندگی ہریہ کرے۔اس کی بعین میں بعض گرم رو بھی تھے جو چاہتے سے کہ
مرمایہ دار طبقہ کو بیسر منا دیا جائے اور مزدوروں بیس زیادہ سے زیادہ اشتراکیت اور اجتماعیت کا جذبہ بیدا کیا جائے۔ ان بیس
سب سے نمایاں شخصیت رابر شاووں واپنا کیر بیکٹر ٹوؤٹیس بنا تا۔ اس کا سواشرہ اس کا کیر بیٹر منتشکل کرتا ہے۔ اووں ایک
انسان اپنے ماحول کی پیداوار ہوتا ہے۔ وہ ابنا کیر بیکٹر ٹوؤٹیس بنا تا۔ اس کا سواشرہ اس کا کیر بیٹر منتشکل کرتا ہے۔ اووں ایک
نظری مفکری شہر بینی تھا کہ کیا اس کے پاس تی
انسان اپنے ماحول کی پیدا خوار ہوتا ہے۔ وہ ابنا کیر بیکٹر ٹوؤٹیس بنا تا۔ اس کا سواشرہ اس کا کیر بیٹر منتشکل کرتا ہے۔ اووں ایک
انسان اپنے ماحول کی پیداوار ہوتا ہے۔ وہ ابنا کیر بیکٹر ٹوؤٹیس بنا تا۔ اس کا سواشرہ اس کا کیر بیٹر منتشکل کرتا ہے۔ اووں ایک
سرمایہ دار کے لئے پانچ فی صدے زیادہ منافع ٹیس ہونا چاہئے۔ باقی سب مزدوروں کے لئے ایک موقف ہونا چاہئے۔ خطا ہر ب وہ کہتا تھا کہ بیسب پاگل ہیں ۔ جوں جوں اس کی مخالفت بڑھتی گئی وہ اور متشدد ہوتا گیا۔ چنانچہ اس کے بعد اس نے نہرب کی بھی مخالفت شروع کر دی۔ وہ کہتا تھا کہ اس فتم کے تمام باطل نظریوں کا ذمہ دار ند ہب ہے۔ اس سے اس کے دوستوں نے بھی اس کا ساتھ چھوڑ نا شروع کر دیا ۔ بینظریہ اوون بھی کے کہ انسان کی ترق کے راستے ہیں تین بڑے برے مواقع ہیں ۔ ذاتی جائیداڈ ند ہب اور شادی۔ اس کا خیال تھا کہ بھے اشتراکی زندگی ہیں ان تینوں کومٹادینا ہوگا۔

261

ای تتم کا ایک اشتراکی ریفار مرفرانس کا رہنے والا لوئی بلان (LOUIS BLANC) تھا۔ اس کا نظریہ یہ تھا کہ مملکت کا فریف ہے کہ وہ ہرفرد کے لئے کام مہیا کرئے اور یہ کہ مزدوروں کوان کی محنت کے مطابق ہی معاوضہ نہیں ملنا جاہے ' بلکہ اتنا زیادہ ملنا چاہئے جس سے ان کی تمام ضروریا ہے زندگی پوری ہوجا کیں۔

اس جماعت کا ایک اور ممتاز فرد پرادهن (۱865-1809) تھا۔ بیددر حقیقت مارکسی اشتراکیت کا طائر پیش رس تھا۔ اس کا نظریہ بیتھا کہ جا کداد در حقیقت چوری ہے اور جائیدادوں کے مالک سب چور ہیں۔ وہ کہتا تھا کہ جائیداد اس طرح بنتی ہے کہ دوسر بے لوگ محنت کرتے ہیں اوران کی محنت کا ماحصل کوئی اور لے جا تا ہے۔ زمین کے متعلق اس کا نظریہ بیتھا کہ یہ فطرت کا عطیہ ہے جس پر ملکیت کا کسی کوئی نہیں۔ نہ بی اے بٹائی یا پیقہ پردیا جا سکتا ہے۔ اس سے صرف انسان کی ضروریات پوری کی جاسکتی ہیں۔

## كارل ماركس

یہ تفاوہ ماحول جس میں کارل مارکس نے آ کھے کھولیٰ اور بیہ تنے وہ اشتراکہیں جنہوں نے مارکس کے لئے زمین ہموار کی۔ مارکس بالخصوص رابرٹ اوون سے بہت زیادہ متأثر تھا۔ چنانچہ (COLE) بجس نے اوون کے سوائح حیات مرتب کئے ہیں' لکھتا ہے کہ اشتراکہیں کے نزویک' نظریہ' اشتراکیت مارکس کا پیدا کردہ ہے لیکن درحقیقت اس کا مصنف اوون ہے۔ بلکہ ہم کہیں گے کہ اس کا سہرا اس سے زیادہ پراوشن کے سرہے۔ بہرحال نیہ تنے وہ مارکس کے پیش رَوجِن کی فکر سے وہ بہت متأثر

کارل مارکس (1883-1818) یہودی انسل جرمنی کا باشندہ تھا۔ برت یو نیورش میں وہ بیگل کے فلسفہ ہے متاثر ہوا'اور یہی اس کے معاشی فکر کی بنیاد بنا۔ شروع شروع میں اس نے جرمنی ہی میں اپنی فکر کی اشاعت کی نیکن وہاں کی فضا سازگار نہ رہی تو وہ بیرس چلاآ یا۔ وہاں اس کی ملاقات فریڈرک انجکز ہے ہوئی جواس کی فکر کا بہت بڑا ستون ثابت ہوا۔ وہیں یہ پرادھن سے بھی ملااوراس کے خیالات سے بہت متاثر ہوا۔ اسے بیرس سے نکال دیا گیا تو یہ برسکز چلاگیا اوراس کے بعد لندن جہاں سے اس کی مشہور کتاب سرمایہ (CAPITAL) شائع ہوئی جس نے معاشی فکر کی دنیا میں انقلاب پیدا کردیا۔

## مارتس كافلسفه

اب ہم اس مقام پر پیننے گئے ہیں جہاں مارکس کا فلسفہ ہمارے سامنے آتا ہے۔ لیکن میں آپ کوفلسفہ کی تقیبوں میں اُلجھانا نہیں جا ہتا۔ بالخضوص اس لئے کہ ہمارے پیشِ نظر موضوع سے اس کا بہت کم تعلق ہے۔ عام نہم الفاظ میں مارکس کے فلسفہ کا طخص ہیہے کہ:

(1) کا کتات میں تغیر کاعمل مسلسل جاری ہے۔ یہاں نہ کوئی نظریۂ تصور یا عقیدہ غیر مقبدل ہے نہ کوئی نظام مستقل ۔ یہاں ہر ۴: تنہ

خاتغيريذري-

(2) دنیایش ایک معاشی نظام قائم ہوتا ہے۔ پچھ عرصہ کے بعدا یک اور نظام اس کی جگہ لے لیتا ہے جواس کی ضد ہوتا ہے۔ پھر اس نظام کی جگہ ایک اور نظام لے لیتا ہے جواس کی بھی ضد ہوتا ہے۔ پیسلسلہ تغیرات واضدا ڈازل سے جاری ہے اور ابدتک ساری رہے گا۔

(3) اس وقت نظام سرمانیدداری رائج ہے۔اب ونت آگیا ہے کہ اس کی جگہ ایک اور نظام لے لے جواس کی ضد ہو۔ بینظام ' شدیر سے میں میں میں اس میں اس کے اس کی ساتھ کے اس کی جگہ ایک اور نظام لے لیے جواس کی ضد ہو۔ بینظام '

اشتراكيت مينني ہوگا۔

جب اس نے پوچھا گیا کہ وہ کونی قوت ہے جوسلسلہ تغیرات واضدادکواس فقم وضیط کے ساتھ وجود میں لاتی ہے تواس نے کہا کہ ایسا تاریخی وجوب 'آیک ایسی اسطلاح ہے کہ ایسا تاریخی وجوب 'آیک ایسی اسطلاح ہے کہا تاریخی وجوب 'آیک ایسی اسطلاح ہے جو آج تک شرمندہ معنی نہیں ہوئی ۔ (NECESSITY) یا وجوب کے معنی ہوتے جی الیسی بات جو بہر حال ہو کرر ہے۔ اسے حکمی کہتے ہیں لیسی بات برحال ہو کرر ہے۔ اسے کہ مسلم السان ہر حال ہو کرر ہتا ہے۔ کوئی قوت اسے روک نہیں عتی البندا' نظام ہر مایدواری کے لئے اب بیر مقدر ہے کہ وہ مث حکمی ایسی ایسی جو اس کی صدیو۔ اس سے ایک بات واضح طور پر سامنے آجاتی ہوا وروہ ہی کہ جا کہ اس کی جگرایک ایسا نظام لے لیے جواس کی صدیو۔ اس سے ایک بات واضح طور پر سامنے آجاتی ہوا وروہ ہی کہ مارکس بھی اپنے والی کے اوروہ ہی کہ انسان میں میں ایسی میں اپنی کے اس ایسی بات واسی کی جو دلیل و بر بان مقدر والے کہ جس کے انسان میں کہا کہ جو دلیل و بر بان مقدر والے کہ جس کے اس اندھی قوت کے تصور مصرعہ جس واشکا کہ کہ جب کہا کہ جب کہا کہ سے قلے اوروس کی انسان کو ایسی سے جس کے اس اندھی قوت کے تصور مصرعہ جس واشکا کہ کہا گو ورد مندر کھتا تھا کہا کہ اس مصرعہ جس واشکا کہ کردیا ہے جب کہا کہ سے قلب اوروس دیا شاک کو است سے وہ سینے جس ول تو درد مندر کھتا تھا کہا اس کے جانہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا جس کے باتہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کی سے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا جب انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا جب کہا کہ جب انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا جب کہا کہ کوئی تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا جب کہا کہ کہا کہ دور مندر کھتا تھا کہا گارات کے دیا عبد سے دیا رہاں کی نگر مجھ ہوتی تو وہ تھے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا عبد سے دیا ہو تھوں تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کے دیا عبد سے دیا ہوتی کوئی عبد تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کوئی ایسی کوئی عبد تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کوئی کوئی تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی تواس کوئی کے دیا عبد سے دیا ہوتی کوئی عبد تھے۔ انہوں نے اپنے معاشر و پر نظر والی کوئی کوئی تھی کہا کہ کوئی کے دیا عبد سے دیا ہوتی کے دیا عبد سے کہا کہ کوئی کوئی کوئی کے کوئی عبد سے دیا کہ کوئی کوئی کی کہ کوئی کوئی کیا کہ ک

عیسائیت کا جرم بیہ ہے کہ اس نے اپنی ساری تاریخ میں ہمیشہ استبداد کا ساتھ دیا ہے اورا سے تقویت پہنچانے کا ذرایعہ بنی ہے سوائے ان حالات کے جن میں خود کلیسا کا مفاد خریبوں کے مفاد کے ساتھ وابستہ ہو گیا تھا۔ اس نے بھی اپنااثر وقوت کزوروں کی آزادی اور مستبدتو توں کی روک تھام کے لئے صرف ٹیس کیا ۔ اس کے برنکس اس نے ہمیشہ جوروستم اور جبر واستبداد کی جمایت کی ہے۔

اس كے بعد برقو ميانيك يروفيسر (DR. FALTA DE GRACIA) كے بدالفاظ الفال كرتا ہے:

عیسائیت میں عدل کا تصور بھی اس طرح نامانوں ہے جس طرح وہنی دیانت کا۔ بیاس کے تصورا خلاق کے دائرے سے
بالکل باہر کی چیز ہے۔ عیسائیت نے ان لوگوں سے توشفقت اور ہدر دی کا اظہار کیا ہے جن پرظلم وستم ہوں لیکن خورظلم
وستم کی طرف سے ہمیشہ چشم پوشی کی ہے ۔۔۔۔۔ فرراسو چتے کہ بیشٹ ونسنٹ فرانس کے اس قید خاند کا معائند کرتا ہے جو دنیا
ہیں جیتا جا گنا جہنم ہے۔ وہ وہاں محبت کا پیغام عام کرتا ہے اور گندگاروں کوتو بدی تلقین کرتا ہے لیکن وہ ظلم وستم جس پراس
جہنم کا قیام ہے اس کا اے احساس تک نہیں ہوتا۔ ظالموں کے پنچ استبداد میں جکڑی ہوئی انسانیت کی چینیں تھتی رہیں انسانوں کی زندگیاں اور قلوب وافران غلامی کی زنجیروں میں جکڑے دیویا ان کی بڈیاں چنتی رہیں وہ صف جا کمیں فنا

ہوجائیں عیسائیت فقد اتنا کرے گی کہ انہیں تسلی کی تھیکیاں دیتی رہے گی۔ لیکن اس کے حیط تصور میں بھی نہیں آئے گا کہ اس ظلم وستم کو کس طرح مثایا جائے جس کی دجہ سے انسانیت ان مصائب کا شکار ہور ہی ہے۔ ان مظالم کے استیصال اور ان سے انسانوں کی نجات کی ذمہ داری کی طرف سے میہ بالکل آئے ہیں کے رہے گی۔ (333-332 P.P.)

یے قاوہ فدہب جس کے متعلق اس سے پہلے جرمن فلاسفر میٹھے نے بیخ کرکہا تھا کہ '' بجھے اس کے خون سے ہاتھ رکھے پڑے اور
اسے معنوں میں صلیب دینا پڑا'' ریمی تھا وہ فدہب جس کے خلاف اور آن نے صدائے احتجاج بلند کی اور اس سے مارکس متاثر ہوا۔ بیگل کا ایک اور شاگر دوقا (FEURBACH) ۔ اس نے اپنی کتاب (ESSENCE OF CHRISTIANITY) میں عیسائیت کی دھجیاں بھیر کررکھ دی تھیں ۔ بیانجلز اور مارکس کا بڑا مجبوب تھا۔ انہوں نے '' کا عیسائیت کی دھجیاں بھیر کررکھ دی تھیں۔ بیانجلز اور مارکس کا بڑا مجبوب تھا۔ انہوں نے '' کا درمند' سراپا تالما ورہم تن انقلاب نظریا ہی سے مستعارلیا تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ بید فرہب تھا ہی ایسا جس کے خلاف ہر دِل دردمند' سراپا تالما ورہم تن انقلاب بین جاتا۔ لہٰذا اگر مارکس نے بھی اس کی مخالفت کی تو اس بیں وہ حق بجانب تھا۔ البتد اس کے جذبات کی شدت اور سوچ کی نظمی بیتی کہ وہ بجائے اس کے کہ وہ اس فدہر یا ای جسے دیگر قدا ہب کی مخالفت کرتا' اس نے ستعقل اقد از فیرمتبدل اصول منظمی بیتی کہ وہ بجائے اس کے کہ وہ اس فدہر یا اس جس سے انکار کردیا ۔ انہی کے انکار کوخدا' وتی اور آخرت کے انکار سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس نے واضح الفاظ میں کہ دیا کہ:

اخلاق ند بہب مابعدالطبیعیات اورای تتم کے دوسرے تصورات اپنا آ زاد وجود کیں نہیں رکھتے۔ ندان کی کوئی تاریخ ہے ۔ ندنشو ونما۔ بجزاس کے کدانسان جب اپنے معاشی ذرائع کونشو ونما دیتا ہے تواس کے ساتھ ساتھ اپنے افکار وتخیلات کو بھی بدلتار بتا ہے (انہی کا نام اخلاق اور ند بہب ہے)۔ (دی کمپیول)

ہم بچھتے ہیں کہ ایک استے بڑے مفکرے جس کی فکرنے نوع انسان کے ایک کیٹر حصہ کومتا ٹرکرنا اور معلوم کب تک کرتے چلے جانا تھا' یہ تو تع کرنا پھی زیادتی نہیں ہوگا کہ اس نے جہاں یہود بت عیسائیت اور (شاید) 'بدھ مت جیسے ندا ہب کا مطالعہ کرنے کے بعدا کیے بتیجہ اخذ کیا تھا' دنیا کا ایک ایسائی تقلیم ند ہب ' (اسلام) اس کے سامنے تھا' اس جیا ہے تھا کہ وہ اس بھی کی کوشش کرتا۔ ایسا کرنا اُس کے لئے چنداں مشکل بھی نہیں تھا' کیونکہ اس ند ہب کا ضابطہ حیات' قرآن مجید دنیا کے کوئے کوئے تک پہنچ چکا تھا۔ وہ آگر خالی الذہ بن ہوکر قرآن کریم کا مطالعہ کرلیتا تو ہمیں یقین ہے کہ اس کی فکر اس قدر تخریبی راستے اختیار نہ کرتی گئین افسوں ہے کہ اس نے ایسا نہ کیا۔ اس کے لٹریچر میں کہیں قرآن کا نام تک دکھائی نہیں دیتا۔ وہ جذباتی انسان تھا' ایپ جذباتی است نے ایسا نہ کیا۔ اس سے انسانیت کوئس قدر نقصان پہنچا' اس تو چھوڑ ہے' اس جذباتی انسان تھا' ایپ جذبات کی شدت کی ترویش بہہ گیا۔ اس سے انسانیت کوئس قدر نقصان پہنچا' اس تو چھوڑ ہے' اس خوداس کا وہ نظام جس کے لئے اس نے اس قدر سختیاں جھیلیں اور مصائب برداشت کے بیٹے گوئے کا خواب شاعر کی سے خوداس کا وہ نظام جس کے لئے اس نے اس قدر سختیاں جھیلیں اور مصائب برداشت کے بیٹے گوئے کا خواب شاعر کی

<sup>1</sup> ہم نے اسلام کے لئے ''ند ہب'' کا لفظ مارکس کے تتبع میں لکھا ہے ور نداسلام ند ہب نہیں ، دین ہے۔ یہ بات بھی مارکس کی مجھ میں نہیں آ سکی تھی۔

تخیلاتی جنت (UTOPIA) اور ناممکن العمل فلسفه بن کرره حمیاتفصیل اس اجمال کی انجمی ساسنے آتی ہے۔

مارتس كامعاشى نظام

ماركس في كها كرنوع انسان كى مشكلات كاحل وه معاشى نظام بجس مين:

(1) ذرائع پیداوار ذاتی مکیت کی بجائے معاشرہ کی تحویل میں رہیں۔ اور

(2) جس میں ہر فروا پنی اپنی استعداد کے مطابق ٔ جان مار کرمحنت کرے اور اس کی محنت کا ماحصل معاشرہ کی مشتر کہ تھویل میں رہے جہاں سے ہر فرد کو اس کی ضرور بیات کے مطابق ملتا جائے۔اس طرح ننہ کوئی فردا پنی ضرور بیات سے محروم رہے گا اور نہ کسی کے پاس اس کی ضرورت سے زائد ہاتی بیجے گا۔

## ماركس كاعجز

اور مارکس کا جواب بیر تھا کہ بیہ بات خود میری بھھ میں نہیں آتی۔اس پرتو میراایمان ہے کہ نوع انسانی کی مشکلات کاحل یہی ہے۔لیکن میمکن انعمل کیسے ہوگا؟ اس کے لئے جذبہ محرکہ کیا ہوگا' یہ میں نہیں بتا سکتا۔مارکس کی تحریریں اس حقیقت کی غماز ہیں کہ وہ ان کے مسلسل نقاضوں سے جھلاً اٹھتا۔ وہ انہیں (UTOPIANS)خوابوں کی دنیا میں رہنے والے پکارتا اوران ہے کہتا کہ وہ اس بحث کونہ چھیٹرا کریں۔ان کی پارٹی میں مارکس کے بعد کینس آتا تھا۔وہ اس کی طرف رجوع کرتے تو وہ بھی انٹا کہہ کرخاموش ہوجاتا کہ:

یہ ہے وہ مقام جہاں مارکس ناکام رہ گیا اور میاس کئے کہ جن حقیقتوں ہے اُسے اس سوال کا جواب ملتا تھا' ان سے اُس نے انکار کر دیا تھا۔ یہ نتیجہ تھا اس کی'' کا فرد ماغی'' کا سے اور مارکس بی نہیں میدوہ مقام ہے جس پر آج بھی کمیونزم کا ہروا تی اس طرح' مششدر دجیران' اور خاسرونا کام کھڑا ہے۔ان میں ہے بھی کس کے پاس اس سوال کا جواب نہیں کہ وہ جذبہ محرکہ کیا ہوگا اور کیسے پیدا ہوگا جس کی ڈوسے کمیونزم کا نظام ممکن العمل قرار یا سکے گا۔

سوشلزم

مارکس اوراس کے رفقاء کی بھی ناکا می تھی جس کی وجہ سے انہوں نے طے کیا کہ ہمیں کمیونزم کے نظام کوچھوڑ کر سردست اس فارمولاکی شق اوّل کواپنانے کی کوشش کرنی چاہئے ۔ یعنی اس شق پڑھل پیرا ہونے کی کہ ذرائع رزق ان کے موجودہ مالکوں کے ہاتھ سے چھین کراسٹیٹ کی تحویل ہیں دے دیئے جا کمیں۔اسے سوشلزم کہا جا تا ہے۔ جیسا کہ مارکس کے رفقاء نے کہا تھا' اس شق پرقوت اور تشدد کی رُوسے ہی عمل کیا جاسکتا ہے۔ میہ وجہ ہے جوسوشلزم اور تشدد لازم وملزوم ہیں۔ چنانچ لینت اپنی کتاب اس شق پرقوت اور تشدد کی رُوسے ہی عمل کیا جاسکتا ہے۔ میہ وجہ ہے جوسوشلزم اور تشدد لازم وملزوم ہیں۔ چنانچ لینت اپنی کتاب (STATE AND REVOLUTION) میں انجکر کے ایک مقالہ کا اقتباس دیتے ہوئے لکھتا ہے:

ا تقلاب ایک ایساعمل ہے جس کی ژوہے آبادی کا ایک حصد دوسرے حصد پر اپنا اختیار وتسلط قوت واستبدا و ٹوک شمشیر ' گولیوں کی بوچھاڑا در آتھیں گولوں کے دھا کے سے زبر دئتی قائم کرتا ہے۔

سوشلزم میں نظام حکومت س متم كا قائم موكا اس متعلق ماركس لكستا ب:

نظام سرمائیدواری اور کمیونزم کے درمیان عبوری و وریس و وطریق کارفر ما ہوگا جس کی ژو ہے اوّل الذّکر' ٹانی الذّکر میں بندر تئے تبدیل ہوگا۔ای نسبت ہے اس عبوری وَ ور (بینی سوشلزم) ہیں سیاسی نظام بھی عبوری تنم کا رائج ہوگا۔اس میں ''اسٹیٹ' محنت کشوں کی ڈکٹیٹرشپ کا نام ہوگا۔ (لینن صفحہ 346) اس ڈکٹیٹرشپ کے متعلق سٹالن اپنی کتاب لینن ازم میں لکھتا ہے: ڈ کٹیٹر آیک ایسی مختار عام ستی کا نام ہے جس کا وجود یکسر قوت پر فائز ہو۔ ایسی مطلق العنان بستی جو کسی قانون اور ضابط کی پابند نہ ہو۔ آئیٹی نظام حکومت کے علمبر وارس لیس اور اچھی طرح سن لیس کیڈ کٹیٹر شپ کے معنی ہیں توت لا محدود اور قاہرہ قوت جو جرد اکراہ پر بنی ہواور جے آئین ورستوراور قانون وشریعت سے کچھواسطہ نہ ہو۔

بیدؤ کثیٹرشپ عام افرادِ معاشرہ ہی کو جبرواکراہ ہے اپنے قابو میں نہیں رکھے گا خودا پنی پارٹی کا ڈسپلن بھی اس اندازے برقرار رکھے گا۔انقلابِ روس 1917ء میں عمل میں آیا اور لینن نے 1920ء میں کہا تھا کہ:

اس حقیقت کواب ہرایک نے محسوس کرلیا ہوگا کہ بالشویک اڑھائی سال توایک طرف اڑھائی ماہ تک بھی برسرافتد ارتہیں رو کتے تھے اگر ہماری بیارٹی میں متشد داور سحے معنوں میں فولا دی ڈسپلن قائم ندر کھا جاتا۔

اس سے ظاہر ہے کہ مار کسی نظر مید کی رُوسے سوشلزم کا قیام تشدداور توت کے ابغیر ناممکن ہے۔ بیتشدداور توت خود یار ٹی سے اندر بھی کار فرمار ہے گا اور بیسب کچھوڈ کٹیٹر کے قاہراندافقیارات کی رُوسے ہوگا ۔۔ تشدد بی نہیں بلکہ اس میں کسی قتم کے ضابطہ اظلاق کی بھی یابندی نہیں ہوگا۔ لینٹن نے 1920ء میں یوتھ کمیونسٹ لیگ کی تیسری کا گریس میں نوجوانوں سے خطاب کرتے ہوئے کہا تھا:

ہم ان تمام ضوابط اخلاق کومستر وکرتے ہیں جوکی مافوق الفطرت سرچشہ (بینی وی خداوندی) یا غیرطبقاتی تصور کے پیدا کروہ ہوں۔ ہم اعلانیہ کہتے ہیں کہ اخلاقیات کا اس تنم کا تصور فریب ہے۔ یہ تصور زبین واری اور سرمایہ واری کے مفاوی حفاظت کی خاطر محنت کشوں اور کا شدکاروں کے ولوں کو تاریجی اور دھند میں رکھنے کے لئے وضح کیا گیا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ ہمار صفابط اخلاق محنت کشوں کی طبقاتی جنگ کے مفاد کے تالع ہے۔ بہی ہمارے ضابط اخلاق محنت کشوں کی طبقاتی جنگ کے مفاد کے تالع ہے۔ بہی ہمارے ضابط اخلاق کا سرچشمہ ہے۔ سرمایہ داروں کا دعوی ہے کہ ان کا ضابط اخلاق احکام خداوندی پر پنی ہے (ہم اس تصور کو تھراتے ہیں)۔ ہم خداک ہم ہمار ہو تھے ہے گئے ہیں ، ہم اس تصور کو تھراتے ہیں)۔ ہم خداک ہم سے قائل نہیں ۔ اس تم کے اخلاق انسانی معاشرہ ہی قدرافسانے وضع سے گئے ہیں ، ہم ان سب کا پر دہ چاک کر کے دکھد یں کے قائل نہیں ۔ اس تم کے اخلاق کے متعلق جس قدرافسانے وضع سے گئے ہیں ، ہم ان سب کا پر دہ چاک کر کے دکھد یں گے۔

کے قائل نہیں ۔ اس تنم کے اخلاق کے متعلق جس قدرافسانے وضع سے گئے ہیں ، ہم ان سب کا پر دہ چاک کر کے دکھد یں گے۔

کے قائل نہیں ۔ اس تنم کے اخلاق کے متعلق جس قدرافسانے وضع سے گئے ہیں ، ہم ان سب کا پر دہ چاک کر کے دکھد یں گے۔

کے قائل نہیں ۔ اس تنم کے اخلاق کے مار کس میں جس قدرافسانے وضع کے گئے ہیں ، ہم ان سب کا پر دہ چاک کر کے دکھد یں گئے۔

جس طرح ہم تشدد کے متعلق بتا بچے ہیں کہ وہ برسرافتد ارپارٹی (یاؤکشٹرشپ) کی طرف سے عوام پر ہی روانہیں رکھا جائے گا بلکہ خودا پی پارٹی ہیں بھی انہی آئئی آئئی زنجیروں کے ذریعے ڈسپلن قائم رکھا جائے گا۔ای طرح جبوٹ فریب دہی اور دیگرا خلاقی حدود فتحنی بھی عوام تک ہی محدود نہیں رکھی جائے گی پارٹی کے اندر بھی بہی روش رہے گی۔ (GOLLANCZ) نے اپنی کتاب حدود فتحنی بھی نام محدود نہیں رکھی جائے گی پارٹی کے اندر بھی بہی روش رہے گی۔ (DR. G. LUCKNZ) سے پوچھا گیا کہ کیا اشتراکی لیڈروں کے لئے یہ جائز ہے کہ وہ اپنی پارٹی کے افراد سے بھی جبوٹ اور فریب دہی سے کام لیس 'تو اس نے

1

اشراکی اخلاق کی زوے بیفریضہ سے اہم ہے کہ اے تسلیم کیا جائے گا کہ عندالصر درت بددیا نتی اور بے ایمانی ہے کام لیا جاسکتا ہے۔ بیسب سے بوی قربانی ہے جس کا ہم سے انقلاب نے مطالبہ کیا تھا۔

ہم بچھتے ہیں کہ بیدہ انتہا ہے جس پڑھگوں اور ڈاکوڈں کے گروہ بھی تیں پہنچے تھے۔ان کا پنائیک آئین اور ضابطہ اضاق ہوتا تھا جس پر وہ پارٹی کے اندر بری بختی ہے عمل کرتے تھے۔لین سوشلزم ایسا نظام ہے جو تشد ڈجیوٹ فریب بردیا بن عہد فراموثی میں اپنی کہ تارید بردی بنی عمیر فراموثی میں اپنی تعرفہ میں کہ کیا ہیہ وہ نظام میں اپنی ہمیرہ کرتا ہے جب کی کمیونسٹ سے بات کریں اور اس سے کہیں کہ کیا ہیہ وہ نظام جسے آپ نوع انسان کی بہیود کے لئے دنیا میں رائج کرنا چاہتے ہیں تو وہ جواب میں کہدد ہے گا کہ تشدہ ہو یا اخلاق باختگی اس سے معاشی عدل تو تائم ہوجائے گا طبقاتی تقتیم کا خاتمہ ہوجائے گا۔ ہمیں ذرائع کو اہمیت نہیں دین چاہتے اس مقصد کو اہمیت و بنی چاہئے جس کے حصول کے لئے وہ ذرائع اختیار کئے جاتے ہیں وہ 10 میں خرائع کو اہمیت نہیں دین چاہتے اس مقصد کو انہیت ہیں وہ کہاں کا میں جسکت کے مور پر پیش کردیتے ہیں وہ کہاں تک میں جسکت کے مور پر پیش کردیتے ہیں وہ کہاں تک میں خرائی میں اس کمی کے مور پر پیش کردیتے ہیں وہ کہاں تک میں کہاں تک میں تاریخ ہوتے ہیں اس میں شاید ہی ایسے ہوں جب کہاں تک میں تو بہت کمی ہوئیں ہوئے جاتے ہیں۔مشکل میں میں میں مور کو کہا تھا کہ ہوئی ہوئے ہیں اور دھور مارکس نے کہدیا تھا کہ ہوشلزم کی رُو در اور اگر ایسے ہوں کے کہدیا تھا کہ ہوشلزم کی رُو در اور اگر ایسے ہوں کے کہدیا تھا کہ ہوشلزم کی رُو در اس کے کہدیا تھا کہ ہوشلزم کی رُو در ماصون تیں ہو سے گا کہ ہوئی کی اور اور اگر ایسے بول سے کہدیا تھا کہ ہوشلزم کی رُو در سے معاشی عدل صاصل نہیں ہو سے گا گا سے نے اس ب میں کیا کہا تھا۔اس نے کہا تھا کہ:

لوگوں کی صلاحیتیں اور حالات مختلف ہیں۔ کوئی طاقت ور ہے کوئی کمزور کوئی شادی شدہ ہے کوئی مجرؤ کس کے بیچے کم ہیں
سمی کے زیادہ کیکن سوشلزم کے اصول تقییم کی رُوے ایک کوزیادہ ملے گادوسرے کو کم لہذا ایک مقابلتاً امیر ہوگا' دوسرا
غریب۔ اس لیے (لینٹن کے الفاظ میں) اس نظام میں مساوات اور عدل نہیں ہوگا۔ اس میں دولت کا تفاوت اور غیر
منصفانہ تفاوت باتی رہے گا۔ (مارکس کے الفاظ میں) یہ اس نظام (سوشلزم) کا بہت بڑاستم ہے۔ لیکن اس مجودی وور
میں (لینن صفحہ کے 151۔ کے الفاظ میں کہا ہے تھم باتی رہے گا۔ اس کا کوئی علاج نہیں (لینن صفحہ کے 351۔ کا

یہ ہے سوشلزم کا ماحصل خود مارکس اور لینٹن کے الفاظ میں اور اس کا خبوت ہروہ ملک پیش کررہا ہے جہاں سوشلزم رائج کیا گیا ہے اور بھی وجہ ہے کہ یہ کہیں کا میاب تبیس ہوسکا۔جس نظام میں طبقاتی تفاوت بدستور باتی رہے اور معاشی عدل قائم ہی نہ ہو سکے اے آپ کہ تک ڈنڈے کے زور پر قائم رکھ سکیں گے۔ یہ حضرات تجب سے کہددیا کرتے ہیں کہ دیکھتے! میدنظام چیس میں کس خسن وخو بی سے چل رہا ہے؟ انہیں کون بتائے کہ چیس میں بیرنظام اپنی خوبیوں کی وجہ سے نہیں چل رہا ہے محض ماؤکی شخصیت کی وجہ سے چل رہا ہے۔ اس تو م نے اپنے اس سر پراہ کو اپنا معبود بنارکھا ہے۔ وہ اس کی پرستش کرتے ہیں اور اس کی
''لال کتاب'' کو آسانی صحیفہ ہے بھی زیادہ مقدس سجھتے ہیں۔ وہاں اس نظام کے چلنے کی وجہ آؤکی پرستش ہے۔ اس کے بعد
و کیھئے گا کہ وہاں بھی کیا ہوتا ہے ''؟ یا در کھئے! کوئی ایسانظام جو تھکم بنیا دوں پر استوار نہ ہوا ور محض شخصیتوں کے سہارے چل رہا
ہو' کا میا بنیس ہوسکتا ۔ سوشلزم کی بنیادکوئی نہیں۔

## مارکس ہےآگے

موشلزم مے متعلق سے مجھ کہد لینے سے بعد ہم اس مقام کی طرف لوشتے ہیں جہاں مارکس ناکام رہاہے۔ہم اس سے متفق ہیں کہانسانیت کی معاشی مشکلات کاحل اس اصول پڑھل پیرا ہونے میں ہے کہ:

برفض اپنی استعداد کے مطابق کام کرے اور اپنی ضروریات مے مطابق لے۔

لکین مارکش کووڑہ بنیا ذہیں ال سکی جس پراس نظام کی رفیع الشان عمارت استوار ہو۔ وہ جذبہ بین مل سکا جواتے عظیم ایٹار کا محرک بین سکے لینٹن نے کہا تھا کہ ایسا کچھ صرف رضا کا رانہ طور پر ہوسکے گا اور اس کے لئے جس جذبہ کی ضرورت ہے ہمیں پچھ معلوم نہیں کہ وہ کسے پیدا ہوسکے اور کس طرح قائم رہ سکے گا۔ یہی تھی وہ حقیقت جس کی طرف علامہ اقبال نے انقلاب روس کے بعدا سے مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا کہ۔

اے کہ می خواہی نظامِ عالمے جستہ أو را اساسِ محکمے واستانِ کہنے مشتی باب باب فکر را روش کن از أمّ الكتاب آئے ہم دیکھیں کدأمّ الكتاب وہ اساسِ محکم کس طرح مہیا کرتی ہے۔اس اساسِ محکم کانام ہے ایمان ۔!!

#### ايمان

ہارے ہاں کے (اور شاید ہاتی و نیا کے ) کمیونسٹوں کی بھی کیفیت یہ ہے کہ جونہی ان کے سامنے ایمان یا خدا کا نام لیا جائے بیا یک تحقیر آمیز میں ملکہ استہزا آ اور قبقہہ ہے اس کا استقبال کرتے اور اس قسم کے رقے رفائے فقرے بول کر ہائے ختم کر دیتے ہیں کہ ایمان اندھی عقیدت کا نام ہے جسے خوف سے پیدا کیا جا تا اور جہالت کے سہارے قائم رکھا جا تا ہے۔ اب اس قسم کی تو ہتم پرستیوں کا زمانہ نہیں رہا۔ ہم نے مفاد پرستوں کی کا رکہ ہیں ڈھلے ہوئے ان تمام بتوں کو پاش پاش کر کے رکھ دیا ہے (وغیرہ وغیرہ)۔ وہ اس قسم کے الفاظ وُ ہرا کر اپنی انقلاب پسندی کا رعب گانٹھنا یا علیت کی دھاک بھانا جا ہے ہیں ا

<sup>1</sup> بيخطاب1975 مش جيش كيا كيا تعاجب بنوز ماؤزنده تقاراس كي وفات كے بعد چين ش كيا بور بائے اس برز ماندشا بدہے۔

270

إِذَا ذُكِّرُوْا بِالْتِ رَبِهِمْ لَمْ يَعَرُوْا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُنْيَانًا [25:73]

جب ان کے سامنے اور تو اور خود خداکی آیات ہمی پیش کی جا کیں تو یہ ہرے اور اندھے بن کر آئیس تبول ٹیس کر لیتے۔
فرمائے اکیا ایسے ایمان کو' اندھی عقیدت' کہا جائے گا؟ اس ایمان (لیتی خدا پر ایمان) کی طرف وجوت دینے والے نے
پکار کر کہد میا تھا کہ اُڈھٹو الی اللہ تھ تھی ہوئی تو آئا کہ تمنی الیسٹونی 1081: 12] میں جو تہ ہیں خدا کی طرف وجوت دیتا ہوں تو تالی وجہ
البھیرت وجوت دیتا ہوں۔ میں بھی ایسا کرتا ہوں اور میر نے تبعین کی بھی بی روش ہوگی۔ اِن حضرات کی اطلاع کے لئے
عرض ہے کہ ایک غیر مسلم مترجم (A.J. ARBERRY) ''علی بھیرہ ''کا ترجمہ (WITH SURE KNOWLEDGE) کرتے ہیں۔ کہنے! کیا اے اندھی
ہوار ڈاکٹر سیّدعبدالطیف (مرحوم) اِن الفاظ کا ترجمہ (FIRM CONVICTION) کرتے ہیں۔ کہنے! کیا اے اندھی
عقیدت کہا جائے گا؟ قرآن اپنے مخالفین سے کہنا ہے کہ میں اپنے دعوی کے ثبوت میں دلائل پیش کرو۔ ہمارے ہاں بلادلیل وہر ہاِن نہ
کوئی ہاے منوائی جاتی ہے نہ مانی جاتی۔ یہ ہے ہوتو تم بھی اس کی تا تید میں دلائل پیش کرو۔ ہمارے ہاں بلادلیل وہر ہاِن نہ

کاپیدا کرده اور دلائل و براین کی زوے بختہ ہو۔

اب آیئے ہستی باری تعالیٰ پرایمان کی طرف سے ہمارے زمانے میں سائنس (طبیعیات) کی و نیامیں جومقام انڈنگشن (EDDINGTON) کوحاصل ہے اربابِ علم سے پوشیدہ نہیں۔وہ اپنی کتاب SCIENCE AND THE UN-SEEN) (WORLD) میں لکھتا ہے:

اصل سوال خدا کی ہتی کا نہیں بلکہ اس امر کا یقین ہے کہ خدا بذریعہ وی انسانوں کی رہنمائی کرتا ہے۔

یعنی وجود باری تعالیٰ سے متعلق نظری بحثوں سے آگے بوجہ کردیجہ نامہ چاہئے کہ جس را ہنمائی کے متعلق ہدارا دعویٰ ہے کہ وہ وہ خدا کی طرف سے بلی ہے وہ کس تنم کی ہے اوراس کی صدافت کا ثبوت کیا ہے۔ جس را ہنمائی کے متعلق ہمارا دعویٰ ہے کہ وہ وہی بیٹی ہے وہ کیا ہے اس کے متعلق ہمارا دعویٰ ہے کہ وہ وہی بیٹی ہے وہ کیا ہے اس کے متعلق ذرا آگے چل کر بات سامنے آگے گی۔ یہاں اتنا بتا دینا ضروری ہے کہ قرآن اس کے میں برصدافت ہونے کے لئے بھی نظری دائل کا فی نہیں جھتا۔ وہ کہتا ہے کہ اسے اس کے نتاز گیسے پر کھ کردیکھو۔ اگر اس کے متعلق نظری دائل کا فی نہیں جھتا۔ وہ کہتا ہے کہ اسے اس کے نتاز گیسے پر کھ کردیکھو۔ اگر اس کے متعلق ہما ان لوگوں سے کہو کہ جس نظری بحثوں جس الجھنا نہیں چا بتا۔ ایک نظام جس چیش کرد ہا ہوں اور اس کے برکھی دوسرا نظام تم چیش کرتے ہو تمہارا دعویٰ میں بھی کہ دیرا چیش کردہ نظام کا میاب نہیں ہوسکتا' ہمارا نظام کا میاب ہوگا۔

میں برکھی دوسرا نظام تم چیش کرتے ہو تمہارا دعویٰ میں ہے کہ میرا چیش کردہ نظام کا میاب نہیں ہوسکتا' ہمارا نظام کا میاب ہوگا۔
شہارے اور میرے دعا وی کے بر کھنے کا طریقہ سے کہ:

قَلْ يَقُوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَيَكُوْ إِنِّ عَامِلَ \* فَسُوفَ تَعْلَمُونَ لَا مَنْ تَكُونَ لَهُ عَاقِيهُ النَّالِ النَّلُولُ النَّالِ النَّ

#### منی بروی

یہ ہے وہ راہ نمائی وہ اصول جے وقی نے پیش کیا ہے! سوال ہے ہے کہ اس راہ نمائی کے متعلق یہ کیوں تسلیم کیا جائے کہ یہ وقی پر بینی ہے۔ یہ کیوں نہ مانا جائے کہ بیا انسانی ( یعنی موضوع زیر نظری نہا ہے کہ بیانسانی ( یعنی موضوع زیر نظری نہیں ہے۔ یہ کیوں نہ مانا جائے کہ بیانسانی ( یعنی موضوع زیر نظری نبیت ہے ) مارکس نے بیاصول پیش کیا کہ دنیا میں ہر نظریہ اور ہر نظام تغیر پذیر ہے۔ آج آئیا کہ نظام وجود پذیر ہوتا ہے وہ پھے عرصہ تک کا رفر مار ہتا ہے اس کے بعدوہ مت جاتا ہے اور اس کی جگہ دوسرا نظام لے لیتا ہے جو اس کی ضد ہوتا ہے ہے۔ یعنی پھے عرصہ سے نظام سرمایہ داری کا دَوردَورہ تھا۔ وہ مداری تماشاد کھا کرچلا جارہ ہے اور اس کی جگہ اس کی ضد اشتراکیت کا نظام قیام پذیر ہور ہا ہے۔ جس مے متعلق کہا جارہا ہے کہ بینوع انسان کی ان مشکلات کوئل کردے گا جن سے وہ وہ استراکیت کا نظام قیام پذیر ہورہا ہے۔ جس مے متعلق کہا جارہا ہے کہ بینوع انسان کی ان مشکلات کوئل کردے گا جن سے وہ

اس وقت دوجارے۔ بہت اچھا! ہم مان لیتے ہیں کہ بیابیا ہی ثابت ہوگا۔لیکن اس کا کیا علاج کہ جب بیابی نتائج پیش کرے گا تو اس اصول کے مطابق جے قکر انسانی نے پیش کیا ہے اس کے بھی بور بیستر بائد سے کا وقت آ جائے گا اور اس کی جگہ وہ نظام لے لیے جو اس کی ضد ہوگا۔ اس کے برعس وقی بیاصول پیش کرتی ہے کہ وا متاماً اینفتم الفائس فیسکٹٹ فی الارض جگہ وہ نظام نے لیے منفعت بخش ہوگا وہ ہمیشہ باتی رہے گا'۔ اور بیوہ اصول ہے جو بالکل تغیر پذر برئیس۔ یہ بیٹ جو نظام نوع انسان کے لئے منفعت بخش ہوگا وہ ہمیشہ باتی رہے گا'۔ اور بیوہ اصول ہے جو بالکل تغیر پذر برئیس۔ بیسی شعیر متبدل رہے گا لاکٹ بین اللہ واقع نہیں ہوگا '۔ اور اوہ ہمیشہ باتی ہوئے اصولوں میں بھی تبدیل واقع نہیں ہوگا '۔ ان اصولوں کو متنقل اقدار یا واقع نہیں ہوگا '۔ ان اصولوں کو متنقل اقدار یا واقع نہیں ہوگا '۔ ان اصولوں کو متنقل اقدار یا واقع نہیں ہوگا '۔ ان اصولوں کو متنقل اقدار یا واقع نہیں ہوگا (PERMANENT VALUES) کہ کر پکارا جا تا ہے۔

ہم اپنے ان دوستوں سے ہو چھنا چاہتے ہیں کہ وہ دیا نتداری ہے بتا کیں کہ ان کے نز دیک وہ نظریہ یافلہ فہ کتیات بہتر اور قابل تبول ہوگا جس کی بنیادوں پر ایسانظام قائم ہو سکے جو ہیشہ ہیشہ کے لئے نوع انسان کے لئے منفعت بخش ہو نیا ایسا نظریہ یافلہ فہ کتیات جس کی بنیادوں پر ایسانظام قائم ہو جو کچھ وقت کے لئے انسانیت کے لئے منفعت بخش ہو سکے اس ک بعد اس نظام کے لئے جگہ خالی کردے جواس کی ضعہ ہو یعنی جس میں پھراسی سابقہ ظلم واستبداداورسلب ونہب واستیصال کا دَور دَورہ شروع ہوجائے اسو چے اور پھر دیا نتداری سے کہئے کہ ان دونوں میں سے کون سانظریہ یا فلے کھیات نوع انسان کے حق میں بہتر ہوگا؟

بہرحال بات ہوری تھی قرآن کریم کی زوے ایمان کے مفہوم کی۔ آپ نے دیکھ لیا ہوگا کے قرآن کی اصطلاح میں ایمان کے کہتے ہیں!ایسے اصولوں کی صدافت پریفین محکم جو:

- (1) علم دیصیرت برینی مول اور دلائل و براین ان کی تا ئید کریں۔
  - (2) جوتمام بن نوع انسان کے لئے منفعت بخش ہوں۔
  - (3) جن کے نتائج ان کی صدافت کا ثبوت پیش کریں۔
- (4) جوغیرمتبدل ہوں۔ یعنی ان پر جب بھی مل کیا جائے وہ ویسے ہی نتائج برآ مدکر سکیں۔اور بی ظاہر ہے کہ اس نتم کا ایمان قلب ودماغ کی کامل رضامندی ہی سے پیدا ہوسکتاہے۔ای لئے کہا گیا ہے کہ لاآ اِکٹرا کا فی اللہ بنین [2:256] دین میں جبرواکراہ کا کوئی کام نہیں۔ جبرواکراہ سے قلب ود ماغ کی رضامندی عاصل ہوہی نہیں سکتی۔

جیرت ہے کہ یہ حضرات علم و دانش کے اس قدر بلند آ ہنگ دعاوی کے باوجود (RATIONAL FAITH) اور (IRRATIONAL FAITH) میں تمیز وتفریق نہیں کر سکتے مشہور سائیکا لوجسٹ (ERICH FROMM) ان میں فرق کرتا ہوا کہتا ہے کہ:

(IRRATIONAL FAITH) بيب كركس بات وعض اس كي تسليم راما جائ كدكوني اتفار في يالوكون كي اكثريت ايسا

مجتی ہے۔اس کے برتکس (RATIONAL FAITH) کی اصل واساس ایک ایسے آزادانہ تیقن (CONVICTION) پر ہوتی ہے جوانسان کے خلیقی مشاہدہ یافکر پر پٹنی ہو۔ (MAN FOR HIMSELF, P. 205) قرآ اِنِ کریم (RATIONAL FAITH) کو ایمان کہہ کر پکارتا ہے اور (IRRATIONAL FAITH) کی تخت مخالفت کرتا

اس كے بعد آ ہے آ جائے اس مقام كى طرف جہاں ماركس اوراس كے ہم نواؤں نے كہا تھا كد:

نوع انسان کی مشکلات کاحل ایسانظام ہے جس میں ہر خض اپنی اپنی استنداد کے مطابق جان مار کرمحنت کرے اور اس کے ماحسل سے صرف اپنی ضرور بیات کے مطابق لیے لیکن جمیں وہ جذبہ محرکہ (INCENTIVE) نہیں ماتا جس کی احسل سے صرف اپنی ضرور بیات کے مطابق لیے لیکن جمیں وہ جذبہ محرکہ ول ودماخ کی کامل رضا مندی کے بغیر پیدائیس جو کرد سے اوگ ایسا کرنے کے لئے آ مادہ جو جا کیں ۔ یہ جذبہ محرکہ ول ودماخ کی کامل رضا مندی کے بغیر پیدائیس جو سکتا ہے میں انتظار کرنا جا ہے شاید نوع انسان مزید مراحل طے کرنے کے بعداس مقام تک پین جائے ۔ اس دور ان میں جس برمبیل میز کی موشان مارنے کرنے کی کوشش کرنی جا ہے جسے تشد داور توت کی ڈوسے قائم کیا جا سکتا ہے۔

قرآنِ کریم نے کہا کہ اس کے لئے نوع انسان کو کسی مزید مرحلہ کے طے کرنے کی ضرورت نہیں ۔ بیرجذبہ بحرکہ دل و دماغ کی بیدکا مل رضامندی ۔ مستقل اقدار خداوندی پرائیان سے حاصل ہو سکتی ہے جے بیرحضرات اپنی غلط تکہی بخشیق کی جذبات کی شدّت اور جلد بازی کی وجہ سے مسترد کر بچے ہیں۔ انہوں نے خود ہی کمرے کے اندر سے کنڈی لگار کھی ہے اور پھر چیخ رہے ہیں کہ نہیں باہر نگلنے کا راستہ نہیں ملتا۔ قرآن کریم کہتا ہے کہ نوع انسان کی مشکلات کا طل اس نظام ہیں ہے جس میں ب

- (1) تمام افراد کے رزق ضروریات زندگی مہیا کرنے کی ذمہداری اس نظام کے سربوجواقد ارخداویری کے مطابق قائم ہو وَمَا مِنْ دَآبَةِ فِي الْآرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ رِزْقَهُمَا [11:6]۔
- (2) بیمتصدای صورت بین پورا ہوسکتا ہے کہ بنیادی سرچشہ درق ارض برکسی کی ذاتی مکیت نہ ہوبلکہ بیاس نظام کی تحویل بین رہے یالو مُلْكُ السَّمَا فِيَّ وَالْآرْضِ [45:27]۔
  - (3) اس ميس برخص اين استعداد كے مطابق محنت كرے ليش ليلانسكان إلا ماسنى 153:39-
- (4) اس محنت کے ماحضل میں سے صرف اپنی ضرور بیات کے لئے لئے انی سب اپنے ول ووماغ کی کامل رضا مندی سے دوسرے ضرورت مندول کے لئے چھوڑ دے پیٹنگؤنگ ماکا یکٹیفٹون کا فیل الْعَفْق [2:219]۔
- (5) بلكرعندالضرورت جن لوگول كى ضرورت زياده مؤانيس اچ آپ پر بھى ترجيح دے وَيُؤَثِرُونَ عَلَى ٱلْفُيدِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةُ [9:9]-

- (6) اوربیسب کھاس لئے کرے کہ بیاس کے ایمان کا نقاضا ہے۔اس کے لئے وہ نہ کی سے ستائش کامتمی ہؤند صِلْہ کا اُمیدوار لاکٹریڈڈ مِنْکُٹُہ جَزَاءً وَلاَ هَکُوْرًا وَ76:9]۔
  - (7) اورايباعم بركرتا جلاجائ وكاتمون إلاو كانته منسلمون [3:102]-

ہم پوچھتے ہیں ان حضرات سے کہاس ایمان میں کون کی بات قابلِ اعتراض ہے اور کون کی شق اندھی عقیدت پرونی؟

## س بات برايمان؟

اب ہمارے سامنے بیسوال آتا ہے کہ ایمان کی وہ کون کی بنیادی شق ہے جس پرقر آن کے معاثی نظام کی محارت استوار ہوتی ہے؟ جس قدر بیسوال اہم ہے اس قدرقر آن کی رُوسے اس کا جواب آسان سے معاشی نظام کوئی بھی ہؤاس کے دو اہم ستون ہوتے ہیں۔ایک وسائل پیدا دارا در دوسرے سامان زیست پیدا کرنے کی انسانی صلاحیتیں۔انہی دوستونوں کے مجھے ہوئے کی صورت میں وہ نظام مجھے ہوسکتا ہے اور انہی کے خلط ہونے سے خلط سے اب دیکھے کہ اس کے لئے قرآن کریم وہ کون سامحور تبویر کرتا ہے جس کے گرڈاس نظام کی ساری مشیزی گردش کرتی ہے۔وہ محوران چار لفظوں پرائیمان ہے کہ:

#### وَمَا يِكُورِينَ لِعُهُو فَينَ اللهِ (16:53)

آ سان ترین زبان میں ان چارلفظوں کامفہوم ہیہے کہ دنیا کے دسائل رزق ہوں یاانسانی صلاحیتیں ان میں سے کوئی چیز بھی میری اپنی نہیں 'بیرسب خدا کی عطافر مودہ میں۔ بیرمیراایمان ہے اور اسی کے مطابق عمل پیرا ہونا' میرانصب اُحین حیات' لیتنی بیا بیان کہ

یعن بیا بیان کہ ۔ عشق میں ایک تم ہمارے ہو باتی جو پھے ہے سب تمہارا ہے آئے! بارگہ قرآنی سے اس اجمال کی تفصیل طلب اور تلاش کریں۔ و ماتو فیقی الا باللہ العلی العظیم۔

اس آیت میں کہا ہے گیا ہے کہ دنیا میں کوئی نعت الیم نہیں جو تہیں خدا کا طرف سے ندفی ہو۔ دیکھنا ہیہ کرقر آن کریم کی رُوسے نعت میں کیا کچھشال ہے۔

اس افظ (نعمت ) کے انعوی معنی ہیں ہروہ شے جس سے آکھوں کو شندک اور دل کوسرور حاصل ہو۔ مال ودولت آسودگی اور خوشائی زندگی کی ہرآ سائش نیز سرفرازی اور سر بلندی ان تمام مفاہیم کے لئے پیلفظ آتا ہے۔ اس کے ان معانی پرغور کیجئے اور پھرد کیسئے کہ زندگی کی کون تی خوشگواری اور سر بلندی ہے جواس میں شامل نہیں ہوجاتی۔ اور جب ایک مومن پر کہتا ہے کہ ان میں سے جو پھر بھی مجھے حاصل اور میسر ہے نہ وہ میری ملکیت ہے نہ ہی میرے کسب وہنرکا متیجہ۔ بیسب خداکی ملکیت اور اُسی

کا عطادہ کردہ ہے تا کہ بیں اے اس کے متعین کردہ پروگرام کے مطابق صَرف بیں لاؤں تو وہ اپنے ایمان کا اظہار کرتا ہے۔ اس مقام پراتنا اور واضح کردینا بھی ضروری ہے کہ جس چیز کو خدا اپنی کہتا ہے اس کے معنی میہ ہوتے ہیں کہ اس پر کسی کی ذاتی ملکت نہیں ہوسکتی اور اسے اس کے بتائے ہوئے طریق کے مطابق صَرف بیں لانا چاہئے۔ اور دوسرے میں کہ جن امور کا پورا کرنا خدا پی ذمہ داری قرار دیتا ہے عملاً وہ ذمہ داری اس فظام کے ذریعے پوری ہوتی ہے جواس کے متعین کردہ پروگرام کو بروے کارلانے کے لئے وجود میں آئے۔ اس کو فظام خداوندی یا اسلامی ملکت کہہ کر پکارا جاتا ہے۔

لفظ نعت کے اجمالی مفاجیم کوآپ نے دیکھ لیا۔ آب دیکھنے کہ قرآن کریم عملاً کون کون کی چیزوں کواس میں شامل کرتا ہے۔ بغرض اختصار میں ان میں سے ایک ایک دود و مثالوں پراکتفا کروں گا۔ ان کی تفاصیل میری تصانیف میں ملیس گی۔

## رِزق خدا کی نعت ہے

سورہ انتخل میں ہے کہ خدانے تہارے فاکدے کے لئے سمندرکو قانون کی زنجیروں میں جکڑ دیا تا کہتم اس سے تروتازہ فذا حاصل کرو۔ نیز سامان زیبائش وآرکش مثلاً موتی ہے چھرز مین کودیکھوکہ اس میں سے کیا کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ اس کے بعد کہا کہ بیتو نعمائے خداوندی کی یونمی دوجارمثالیس ہیں۔ وَإِنْ تَعَدُّوْا نِعْمَةُ اللهِ لَا تَعْصُوْهَا [18:18] اگرتم ان کا شارکرناچا ہوتو ان کا کبھی احاطہ نہ کرسکو۔ بیاس قدر بے حدوصاب ہیں (نیز 35:12)۔

قرآن کریم نے متعدد مقامات پر کشتیوں (جہازوں) کا ذکر کیا ہے کہ وہ اس قدروزنی سامان زیست لادے ہوئے کس طرح سین برخ پر بطوں کی طرح تیرتی پھرتی ہیں۔اس قتم کا فطری نظام قائم کرد یئا تہارے بس کی بات نہ تھی۔ بیسب خدا کا قائم کردہ ہے اور تمہارے فاکدے کے لئے ہے (30:46 ; 31:31; 33:34)۔ان کا شار بھی نعمائے خداوندی ہیں ہوتا ہے۔ بیقو سمندر کی بات ہے۔اس نے کہا کہ سطح ارض کی طرف آؤاور دیکھوکہ اس نے کس طرح مختلف مویشیوں کو تمہارے لئے مستحرکر کردیا کہ تم ان کا گوشت کھائے ' دودھ چیتے اور ان سے سواری کا کام بھی لیتے ہو (36:72)۔ان کی کھالوں کے خیصے بناتے ' اور ان کی آون سے اپنے لئے لباس اور دیگر ضروریا ہے کہ چیزیں بناتے ہو گئے تک کر ڈوا فیٹھ کا کو تھنگا ہوگی ہیں۔ نے تو نہیں بنایا۔ بیسب تمہارے لئے نشو ونما دینے والے کی طرف سے بطور نعت عظاموئی ہیں۔

بعض مقامات پران تفاصیل کواس تم مے مختفر الفاظ میں سمٹا کرر کا دیا کہ اکٹر نگر واان الله منظر اکٹر متابی القداور و ما الارض و استفر علیکٹر نعیہ فلاور تا قائیں الفیادی ہے۔ اور 31: 20 کیا تم اس تعیقت پرغور نیس کرتے کہ کا سنات کی بلندیوں اور پہتیوں میں جو کچھ ہے اس سب کوخدا نے تمہاری خدمت میں نگار کھا ہے اور اس طرح تھلی اور پہیں ہوئی نعتوں کو عام کر دیا ہے '۔ اس کے بعد کہا ہے و میں النگایس میں فیجاد ٹی اللہ یعیشر علیہ وکلا ہدی وکلا کھٹری وکلا کھٹر تھی تھوٹر و 31: 31 کین اس کے باوجود تم دیکھو کے کہ بعض لوگ خدا کے متعلق یونہی تھی بھی کے بحث کرتے رہتے ہیں۔ حالانکہ ان کے پاس نہ تھی علم ہوتا ہے 'نہ بھی راہنما گی' فیکو کی واضح ضابط مواجد۔ بس یونہی جھٹر تے رہتے ہیں۔

سورہ جائیہ میں وسنظر ککٹر منافی الشہاوے و منافی الارض کے بعد کہا تھیں قافہ ان فی فالے لاایت لقو و منتظر کا فون [45:13] ارض وسامیں جو بچھ ہے اے تبہارے فائدے کے لئے سخر کردیا گیا ہے۔ اس میں ان لوگوں کے لئے جو غور وفکر سے کام لیں، اصل حقیقت کیا ہے جوان آیات خداوندی سے کام لیں، اصل حقیقت کیا ہے جوان آیات خداوندی میں بیان کی گئی ہے اور فکر و تدبر کے بعد تھر کرسا سنے آسکتی ہے۔ وہ حقیقت ان دو مختصر کیکن جامع الفاظ میں پوشیدہ ہے آیک تو شنہ اور دوسرے لگڑے۔ قائم کے بعد تھر کرسا سنے آسکتی ہے۔ وہ حقیقت ان دو مختصر کیک ہے اور فکر و تدبر کے بعد تھر کرسا سنے آسکتی ہے۔ وہ حقیقت ان دو مختصر کیکن جامع الفاظ میں پوشیدہ ہے آیک تو شنہ اور دوسرے لگڑے۔ قائم کے بعد اکھی بیدا وار نہ تبہارے پیدا کردہ بین نہ زرخ یہ سے بیدا کردہ ہے تہاں کی طرف سے تبہیں پلا مزد و معاوض بطور نفت عطامو نے بیں یعنی و منا ایکٹھ قین آوٹھ کو فین اللہ 16:53 ہر نعت خدا کی عطاکر دو ہے تمہاری ملکیت نہیں۔

دوسری حقیقت بیہ کران تمام آیات میں لفظ ایکٹم یا لہنم آیا ہے۔ لیعنی بینعمائے خدا وندی بیسا ماان زیست جو

بلا مُزدومعا وضد عطا ہوا ہے کسی ایک فر دَا کیک خاندان ایک قبیلہ ایک قوم یا ایک طبقہ کے لئے نہیں تمام انسانوں کے فائدے

کے لئے ہے۔ بیہ سوّا تا لِلہ تا ایلیٰ قادات اس بیعنی تمام ضرورت مندول کے لئے بیساں سامان زیست۔ مکتاعاً اللہ تقوین کے لئے ہے۔ بیہ سوّا تا لِلہ تا ایک اسامان۔ وکماً گائ عطاً تا ریق مختلف ایک مختلف کے ایک بیساں سامان زیست۔ مکتاعاً اللہ تقوین کے لئے کہاں سامان زیست۔ مکتاعاً اللہ تقوید کے لئے خوراک کا سامان۔ وکماً گائ عطاً تا ریق کے تعظیر اس کے ایک مختلف کری کر دے اور کہدوے کہ یہ میری ملکیت نوع انسان کو عطیہ طرف کے ایک میں کھڑی کر دے اور کہدوے کہ یہ میری ملکیت ہیں کوئی وظل نہیں وے سکتا۔

اس ان میں کوئی وظل نہیں وے سکتا۔

سورہ انتحل میں اس حقیقت کواور بھی واضح انداز میں بیان کردیا۔ پہلے ان مختلف چیز وں کا ذکر کیا 'جوانسانی زندگی کی نشود نما کے لئے ضروری ہیں اور صفحہ ارض پر بھری پڑی ہیں۔ اس کے بعد کہا کہ گل لیک بھتا نظامت کا تشکہ کشار کا گئے کہ کا دیا ہے۔ اس کے بعد کہا کہ گل لیک بھتا نظامت کا تشکہ کشار کا کہ دیا ہے۔ اس طرح اس نے تمہیں اپنی تمام نعمتیں عطا کرویں۔ اب تمہارے لئے ضروری ہے کہ تم قوانین فطرت کے مطابق انہیں عاصل کروا ور اقد ار خدا و ندی کے مطابق انہیں توع انسان کی منفعت کی کے لئے استعمال کرو۔ اسے کہیں گے احکام خدا و ندی کے سامنے سرتسلیم ٹم کرنا 'اللہ پرائیمان لا نا اور اسلام قبول کرنا۔ اس کے بعدرسول اللہ ہے کہا کہ وَان قولُوا وَا اَنْہُا

عَلَيْكَ الْبَانُوْ الْبَهِنِيْنَ [18:81] اگراس کے بعد بھی یہ اوگ اس حقیقت کے تسلیم کرنے ہے، کہ بیسامان زیست تمام انسانوں کے مشتر کہ مفاد کے لئے ہے اعراض برتیں اس ہے گریز کی را ہیں نکالیں اس ہے سرکٹی اختیار کریں تو تم نے ان تک مجیح بات پہنچا دی اور نہایت واضح طور پر پہنچا دی ۔ اگر بیائے تسلیم نہیں کرتے تو اس کا نتیجہ خود بھتین گے۔ اور اس کے بعد کہا کہ یعنی فرق نوشکہ اللہ فقر نیونکرونیکا واکن میں الکیفرون [18:83] بات بیہ کہ بیاس حقیقت کے خوب واقف ہیں اسے چھی طرح جانے پہنچا نے ہیں کہ بیتم مسائل پیداوار خدا کی طرف سے بطور نعت ملے ہیں ۔ یہ مفت ملے ہیں پلائز دومعا وضہ ملے ہیں کہا تا کہ کہا کہ میکن عمل اس سے انکار کرتے ہیں اور ان پراس طرح قابض ہوجاتے ہیں گویا بیان کے ذرخر یہ ہیں۔ یہ خران نعمت در حقیقت خدا کا انکار ہے۔ بیاسلام نہیں کفر ہے۔

میں پوچھنا چاہتا ہوں اپنے ان عزیز وں سے جو خدا اور ایمان کے الفاظ من کرشکن برجیں 'کف بر دہان اور نعل برآتش ہوجاتے ہیں کہ خدا کے اس تصور اور اس پراس ایمان میں آئیس کون کی بات قابل اعتراض نظر آتی ہے ۔۔۔ اور اس کے بعد وہ سوچیں کہ جب ایمان نام ہو کس صدافت کے برضا ورخبت 'بطیب خاطر' قبول اور اختیار کرنے کا' تو مارکس اور لینس نے جو کہا تفاکہ ان کے تصور کا معاشی نظام صرف ان لوگوں کے ہاتھوں متشکل ہو سکے گا جو اس کے لئے برضا ورخبت آمادہ ہوں' تو کیا قرآن کریم کی اس حقیقت پر ایمان رکھنے والے بی وہ لوگ نہیں ہوں گے جو اسے قائم کرسکیں۔ انہوں نے بی پہلے اسے قائم کیا تھا اور انہی کے ہاتھوں یہ پھر قائم ہو سکے گا۔

اقوام عالم يرفضيلت

 کام کروں جو عالمگیرانسانیت کوسنوار نے والے ہوں اور چونکہ ایسا کچھ صرف اجنا کی نظام کی رُوسے ممکن ہوگا' اس لئے مجھے ایسی جماعت کا فَردی<mark>ناوے جو تیرے پروگرام کے مطابق اس فریضہ کوسرانجام دے۔</mark>

یہاں تک ہم نے وسائل رزق کے متعلق گفتگو کی ہے۔ لیکن فکر انسانی کی رُوسے قائم کردہ معاثی نظام کی اصل دشواری
اس ہے آگے جا کر سامنے آئی ہے۔ آپ کو یا دہوگا کہ مارکس نے کہا تھا کہ سوشلزم بیں اتنا تو تم کر لوگے کہ قوت اور تشدّد کے
ذریعے وسائل رزق کو گوں کی ذاتی ملکیت اور قبضہ سے نکال کرائے مملکت کی تحویل بیں دے دو لیکن اس کا کیا علاج کہان
وسائل سے رزق حاصل کرنے 'یعنی اکتساب رزق کی صلاحیتیں مختلف لوگوں بیں مختلف ہوں گی۔ جن بیں رزق پیدا کرنے کی
صلاحیت زیادہ ہوگی وہ زیادہ مائکیں کے تو آئیس زیادہ ویٹا بھی پڑے گا۔ اس کا جمیجہ سے ہوگا کہ کوئی امیر ہوگا کوئی غریب لہذا '
طبقاتی تفاوت سوشلزم بیں ختم نہیں ہو سکے گا۔ بیتفریق بدستور باقی اور قائم رہے گی۔ اس طرح جس طرح کے کیویل ازم بیں باقی
اور قائم ہے۔

قارونی زبهنت

حقیقت سے کے نظام سرمانیداری کی بنیادہی صلاحیتوں سے اس فرق پر ہے۔ قرآ ن کریم نے قارون کونظام سرمانیداری

کے نمائندہ کی حیثیت سے پیش کیا ہے جب اس سے کہا گیا کہتم اتنا زیادہ سمیٹ کر کیوں رکھے جارہے ہو تو اس نے جواب میں کہا تھا کہ اِلْکا اُو قائدہ کا نتیجہ ہے۔ اس لئے کسی کو میں کہا تھا کہ اِلْکا اُو قائدہ کلی علوم عندی نی اوج: 28:78 میر سے اپنے کسب وہٹر میری اپنی صلاحیتوں کا نتیجہ ہے۔ اس لئے کسی کو کیا تن حاصل ہے کہ ان میں وظل انداز ہو؟ قرآ نِ کریم نے دوسرے مقام پر کہا ہے کہ بیدز ہینیت صرف قارون کی نہیں تھی ہر انسان (جودی سے بے نیاز ہوجائے گا) یہی کہا۔ ہمل میں فیٹنے ڈولیک آٹٹر کھٹولا یکٹلٹوں (19:49) فتندونساد کی اصلی جڑ انسان (جودی سے بے نیاز ہوجائے گا) یہی کہا۔ ہمل جڑ انسان کی دہنیت ہے لیکن اکثر لوگ اس حقیقت سے داقف نہیں۔ وہ بچھتے ہیں کہ بات بڑی معقول ہے اور بڑی برحقیقت۔

أجرتيل مقرر كرنے كاپيانہ

اس نقط الله الله عند مي المين المرافظ من الله وارى من كوئى فرق بن نيس ربتا اس لئے كديد ابنيت جي قرآن نے فتند کی جز قرار دیا ہے دونوں کی بنیاد میں موجود رہتی ہے۔ بلکہ جیسا کہ میں ابھی عرض کروں گا' سوشلزم نظام سرماییداری ہے بھی بدتر قرار یاجاتا ہے۔ صلاحیتوں کے اختلاف کودونوں تتلیم کرتے ہیں۔ اور دونوں کے ہاں یہ بھی مسلّم ہے کہ برخض کواس کی صلاحیت (لیعنی کارکروگ ) کےمطابق اُجرت ملی جاہے ۔لیکن سوال بیہے کہ آپ کے پاس وہ پیانہ کون ساہے جس سے آپ بیناپ سکیس کدفلاں نوعیت کی صلاحیت کیا کام کی بدأ جرت ہونی جاہے۔اس کا فیصلہ کون کرے گا اور کس طرح کیا جائے گا كد (مثلاً) مزدوركي أجرت ميهوني حاسة اور انجينتركي ميد نظام سرمايه داري مويا سوشلزم ميه فيصله بهرهال آجر (يعني EMPLOYER) بی کرے گا کہ اِے بیلنا چاہئے اور اُسے وہ ۔ جب کارخانہ کا مالک سینھ تھا تو اس کا فیصلہ وہ کرتا تھا۔ جب اس کارخانہ کو (NATIONALIZED) کرے حکومت اپنی تحویل میں لے لئے تو اس کا فیصلہ برسرا فتر ارطبقہ کرے گا۔ متاجر (EMPLOYEE) كودونول شكلول مين بيتن حاصل نبين بوگاكدوه اين أجرت آپ مقرركر ، بيجوآپ اس وقت محنت کشوں اور مالکوں میں اس قدرلڑائی جھکڑے و کمچیر ہے ہیں خواہ وہ ما لک سیٹھے ہوں اورخواہ حکومت تو ان کی بنیا دی دجہ یہی ہے کہ مزدوراس معاوضہ سے زیادہ اپناحق سمجھتا اورطلب کرتاہے جے مالک مقرر کرتاہے۔ اور چونکہ اس حق کے ماینے کا پیانہ دونوں میں سے کسی کے یاس نہیں ہوتا' اس لئے اس کا متیجہ فساد کے سوا کچھاور ہوسکتا ہی نہیں ۔سوشلسٹ نظام اس فساد کوتشدو سے ذریعے دور کرنے کی کوشش کرتا ہے لیکن اس میں بڑی طرح نا کام رہتا ہے۔ تشدّد سے ذریعے کوئی فسادمٹ نہیں سکتا۔ زیادہ سے زیادہ میہوتا ہے کہ وہ نساد کچھ وقت کے لئے دب جاتا ہے لیکن جب بیفساد دبا دیا جاتا ہے تو اور مصیبت شروع ہو جاتی ہے۔مزدور'جی لگا کر کامنہیں کرتا' اور بیروہ چیز ہے جے آپ کسی سے زبردی کراہی نہیں سکتے۔اس اعتبارے دیکھئے تو نظام سرماييداري اورسوشلزم بين كوئى فرق نبيس موتا-

میکن میں نے کہا ہے کہ سوشلزم کا نظام نظام مرہ ایدداری ہے بھی زیادہ برتر متائج پیدا کرتا ہے وہ اس طرح کہ جب مختلف کا رخانے اس کا رخانے میں کا رخانے میں کا رخانے میں ایک مردور کو بیدوجی اطمیتان ضرور حاصل رہتا ہے کہ اِس کا رخانہ میں

حسب پیند کام اوراً جرت نه ملے گی تو میں کسی اور جگہ کام تلاش کراوں گا۔لیکن سوشلزم میں چونکہ تمام محنت گا ہوں کا ما لک ایک بی ہوتا ہے لینی حکومت اس لئے مزدورے یہ وہی اطمینان بھی چھن جاتا ہے اور وہ اسے آپ کو بے بس قیدی سجھنے لگ جاتا ہے ۔ فلای اور آزادی میں بھی بنیادی فرق ہے۔ کام فلام بھی کرتا ہے اور اپنے کھیت میں بل چلانے والا کاشتکار بھی ا کیکن دونوں کی قلبی کیفیت میں زمین آسان کا فرق ہوتا ہے۔ غلام کی ہرونت ریتمنا ہوتی ہے کہ کوئی الی صورت پیدا ہوجائے كدوه اس جہنم سے نجات حاصل كرلے۔ كاشتكار كى خوابش بيد بوتى ہے كدا كر زياده وقت ملے تو وہ اور بھى جان مار كرمخت كرے۔قرآ كِ كريم نے اس نفسات غلامي كوبرے بليغ انداز ميں واضح كيا ہے۔حضرت موسى نے فرعون سے كہا كہ ميں تہارے یاس سے کہنے کے لئے آیا ہوں کہ بنی اسرائیل کواپئی غلامی کی زنجیروں سے رہا کردو۔ فرعون نے جواب میں کہا کہ ہم نے تم پراور تمہاری قوم پر بیاحسان کئے اور وہ احسان کئے اور تم ان احسانات کابدلداس طرح دینے کے لئے آئے ہوکداس قوم کومیرے خلاف بغاوت برآ مادہ کردو!اس کے جواب میں حضرت موٹی نے جو پچھ کہا وہ غلامی اور آ زادی کے فرق کونمایاں طور يرسامن لي تاب-آب في كماك وتلك نفية تبنها عَلَىٰ أَنْ عَبَدْتَ بَيْنَ إِنْهَاء يل 26:22 مَ جوا في تعتيل إنارب موتو کیاان کابدلہ بیہ ہے کہتم نے قوم بنی اسرائیل کواپناغلام بنار کھاہے؟ اس سے واضح ہے کہ کام کرنے والا جب بھی اپنے آپ کو كام كرنے يرجبور سمجے وو يھى جى لگاكركام نيس كرسكتا يحنت كش جب اسے آپ كومجبور سمجے كاتو أسے كھي بھى أجرت د يجئ ند وه اس پرطستن بوگا ندجان مارکر کام کرے گا۔ آگر محنت کش نظام سرمایدواری میں اپنے آپ کومجبوریا تا تھا تو سوشلزم میں مجبورتر سجھتا ہے اور یہی چیزاس نظام کی ناکای کی بنیادی وجہہے محنت کش سے ریکہنا کہ جو پچھ ہم تہمیں ویتے ہیں جمہیں اس پر کام کرناہوگا۔طوعاً ندکرو کے تو کر ہا کام کرایا جائے گا اورتم اسے چھوڑ کر کہیں اور جا بھی نہیں سکتے کیونکہ رز ق کے تمام دروازوں پر مارای کنرول ہے۔ بیایک ایساجہم ہے جس کی مثال کہیں تبیس ال عق۔

آ ہے ہم دیکھیں کرقر آ ب کریم اس مشکل ترین مسئلہ کاحل کیا بتا تا ہے وہی حل جس کا ذکر پہلے بھی آ چکا ہے۔ یعنی اس حقیقت پرایمان کہ وکماً پیکٹر قبل افٹی قبین اللہ 16:53 ہر خمت خدا کی عطا کروہ ہے میری اپنی نہیں ۔ ہم نے پہلے ان نعمائے خدا وندی میں وسائل پیدا وارکا ذکر کیا ہے۔ اب و کیھے کہ وہ انسانی صلاحیتیوں کے متعلق کیا کہتا ہے۔

## انساني صلاحيتين بمحى منجانب الله

قرآنِ کریم نے جس طرح وسائلِ پیداوار میں ارض (زمین) کو بنیادی حیثیت دی ہے (اوراس کی حیثیت ہے بھی ایسی) اسی طرح اس نے انسانی صلاحیتیوں میں تمتع (ساعت) و بقر (بصارت) اور قلب یا فواُد (قوت فیصلہ) کو بنیادی حیثیت دی ہے۔ یہذرائع (حواسِ شسمہ) معلومات بہم پہنچاتے ہیں اور پھر قلب یا فواُد ان سے کسی نتیجہ یا فیصلہ تک پہنچا ہے۔ ان ذرائع معلومات کے متعلق قرآن کریم نے متعدد مقامات پر کہدویا کہ نہ بیتمہاری پیدا کردہ ہیں نہ ہی زرخرید۔ بیضدا کی

طرف سے عطاک گئ ہیں۔ واللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بَعُلُونِ أَمْهُ يَكُمُ لَا تَعْكَمُونَ مَيْنًا [16:78] تم پيدا ہوتے ہوتو بالكل كورئ علم سے لابلد۔ وَجَعَلَ لَكُمُّ التَّمُّمُ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِيَةَ وَ16:78 ضدائے مہیں ذرائع معلومات اور قوت فیصلہ عطاکی ہے۔ اورانبیں اس نے نعت اللہ كهدكر يكاراب - (16:78) - اس كے ساتھ بن اس نے يہ بھى كہا ہے كہ خدا بى نے تمہين قوت سویائی عطاکی علیمهٔ الْبیتان [55:4] بعنی زبان کے ذریعے اپنے خیالات کودوسروں تک پہنچانے کا طریق نیز تحریری صلاحیت الَّذِينَ عَلَمَهُ بِالْقَلَيْدِ [96:4] - اوراس طرح انسان اس قابل ہو گیا کہ جن امور کے متعلق وہ کچھنیں جانتا'ان کاعلم حاصل کر سکے عَكَمَة الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْهِ وَ96:5] -اس في الدّماغ مون كوبهي خداكي نعت قرار ديا ب- جب رسول الله كو خاطب كرك ( خالفین کے اعتراض کے جواب میں ) کہا کہ ما آنت بوند کو رہائے وہنون وا 2:68 بے خدا کی نعت ہے کہ تو یا گل نہیں تھیج الذماغ ہے ۔ ایک جگہاس نے وسائل پیداوار (زرائع رزق) اورانسانی صلاحیتوں کے بنیادی ذرائع کا یکجا ذکر کیا ہے جب كهاكه قال من يُرزُ وكلُه قِنَ السَّمَاء والكرني المن يُنلِك السَّمْعَ والكرنيسارُ [31:31] ان س يوجهوكم كون ب جوزين اور آ سان ہے سامانِ رزق عطا کرتا ہے اور تنہارے ذرائع معلومات پرجس کا بنیا دی کنٹرول ہے!اس کے بعدوہ کہتا ہے کہ مید لوگ تسليم كريں كے كەخدابى ايساكرتا ہے فكيكو لؤن الله (31:31)- بيد تحك ب كدأس زماند كے خالفين اس حد تك خداكو ضرور مانتے تھے اس لئے ان کی طرف ہے یہی جواب ملتا تھا، لیکن آج کے منکرین خداکی طرف سے بیہجواب میں ملے گا۔ لیکن قرآن اس سے بحث نہیں کرتا کہ ان کی طرف سے کیا جواب ملے گا'اوراس جواب کی حیثیت کیا ہوگی؟ ان مباحث کی رُو ہے وہ انسان کوجس نقطہ تک پینچانا جا ہتا ہے اس تک ہر جواب پہنچا دے گا اور وہ نقطہ میہ ہے کہ وسائل پیداوار اور انسانی صلاحیتوں کے ذرائع مبہرحال انسان کے اپنے پیدا کردہ نہیں اس لئے وہ انہیں اپنی ذاتی ملکیت قرار نہیں دے سکتا۔اس حقیقت کو ( کہ بیانسان کے پیدا کردہ نہیں ) خدا پرست اور منکر خدا دونو ل تنکیم کریں گے۔معاشرہ ان صلاحیتوں کی نشو ونما کے لئے سامان اور ذرائع بہم پہنچا تا ہے اور فروا پنی محنت ہے ان میں جلا بیدا کرتا ہے ۔لیکن سے حقیقت اپنی جگہ پرمسلم رہتی ہے کہ بنیادی طور پر بیانسان کی اپنی پیدا کروہ نہیں ہوتیں اور پہیں سے قرآن آ گے بات چلاتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ معاشرہ میں مختلف نومیتوں کے کام ہوتے ہیں جن کے لئے مختلف تتم کی صلاحیتیں درکار ہوتی ہیں کسی کے لئے وہنی صلاحیت کی زیادہ ضرورت ہوتی ہے مسی کے لئے جسمانی توت کی۔اس صدتک صلاحیتیوں میں تفاوت انسان کی تعدنی ضروریات کا تفاضا ہے۔ ورَفَعْنَا بِعُضَهُمْ فَوْقَ بَعَضِ دَرَجْتِ لِيَتَغِنَ بَعْضُهُمْ بِعَضَا سُغْرِيّاً [32: 43] اختلاف مداري عدمقصديد م كر كوروك دوسرول ے زیر ہدایات اورز برنگرانی کام کرسکیں لیکن (وہ کہتاہے کہ)صلاحیتوں کے تفاوت کو اگراس بات کے لئے وجہ جواز قرار د یا اوربطورسند پیش کیا جائے کہ میں اپنی بہتر صلاحیتوں کی وجہ ہے جوزیا دہ درلت کما تا ہوں وہ میری ذاتی ملکیت ہے جس میں کوئی دخیل نہیں ہوسکتا' توبیونی قارونی (سرمابیددارانہ) ذہنیت ہے جو باطل ہے۔

#### صلاحتتول ميس اختلاف

و يكية! قرآن كريم في اس حقيقت كوكي ولنشيس انداز سيان كياب وه كبتاب كه والله فضل بعضكمة على بعني في التِرزَقِ [16:71] اكتسابِ رزق كے معاملہ ميں بعض لوگوں كودوسروں كے مقابلہ ميں زيادہ اور بہتر صلاحيت حاصل ہوتی ہے۔ فَهَا الَّذِينَ فَضِلُوا بِرَآدِي رِزُقِهِمْ عَلَى مَامَلَكُ أَيَّالْهُمْ [16:71] جن لوكول كوزياده صلاحيت حاصل موتى عوداس صلاحيت کے ماحصل کو اپنی ملکیت قرار دے لیتے ہیں اور اے ان لوگوں کونہیں دیتے جوان کی ماتحتی میں کام کررہے ہوں۔ جب ان ہے کہاجائے کتم ایسا کیوں نہیں کرتے تو وہ جواب میں کہتے ہیں کہ فکٹہ فیڈ سوآغ واہ!اس ہے تو گھوڑا گدھاسب برابر ہو جا كيں گے۔ميرى كمائى ميرے لئے ان كى كمائى ان كے لئے۔ بيس اپنى كمائى انبيس كيوں دے دوں؟ اس سے جواب بيس قرآ ن صرف دولفظ كهتا بيغ وه سيكداً فينغمك الله يختد ون [71:16] ان كى اس د بينيت كى بنياداس مفروضه برب كدان كى صلاحیتیں ان کی اپنی پیدا کردہ ہیں' خدا کی نعمت نہیں ہیں جوانہیں بلا مُز دومعا وضہ عطا ہوئی تھیں۔اس کے بعد قرآ ن کریم ان کے اس مفروضہ اور اس برٹنی ذہنیت کی تر دیڈ نہایت سادہ اور دلنشیں انداز سے روز مروکے واقعات کی زوے کرتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ اگر تمہارے نز دیک اصول بیہے اور تم سمجھتے ہو کہ میاصول برامعقول اور غیر متبدل ہے کہ جو جتنا کمائے اے اتناہی ملنا جاہے' دوسرے کی کمائی میں اس کا کوئی حق نہیں ہونا جاہے تو تم بتاؤ کہتم اپنے گھر میں اس اصول پر کار بند کیوں نہیں رہتے ؟ جو بیے تہارے ہاں پیدا ہوتا ہے اس میں پھی بھی کمانے کی صلاحیت نہیں ہوتی ۔اس کے بعد بھی یہ بیچے ایک عمر تک پھی بھی کما کر نہیں لاتے لیکن اس کے باد جو ذخم اپنی کمائی کا بیشتر حصہ ان پرخرج کردیتے ہو۔ بلکہ ان کی ضرور بیات اور نقاضے پہلے پورے كرتے ہو \_ تمہارااصول اگرايا اي محكم اوربے كيك بي توتم يهاں اس پرقائم كيون نبيس رہتے؟ يهاں تم اس اصول ير عمل کرتے ہوکہ جو محص کمانے کے قابل ہے وہ پوری پوری محنت ہے کمائے اوراس کی کمائی سے ہرایک کواس کی ضرورت کے مطابق ملے يم ميں اور ہم ميں فرق بيہ كم تم صرف اپنے گھر كواپنا گھر تجھتے ہواور ہم سارى دنيا كواپنا گھر تجھتے ہيں يم صرف ا ہے بال بچوں کوا پتا بھتے ہواور ہم ہے بھتے ہیں کہ ے مخلوق ساری ہے کنبہ خدا کا۔اس کئے کہ جس خدا پر ہماراا بمان ہے وہ تحسی خاص خاندان کا خدانبیں وہ رکتِ الْعُلِین ہے ۔ اور سے پہلاسبق ہے کتاب ہدی کا ۔ اس کے بعد قرآن اس تتم ك قارُونى وَ بنيت ركف والول كِمتعلق كهتا بيك أفيالْبالطِل يُؤْمِنُونَ وَبَنِعْمَةِ اللهِ هُمْ يَكُفُرُونَ [16:72] بيلوك باطل بر ایمان رکھتے ہیں اورخدا کی نعتوں سے کفر برتنے ہیں ۔ بیہ ہے قرآن مجید کی رُوسے کفراورا بمان کامملی مفہوم۔ میں یوچھنا چاہتا ہوں اپنے کمیونسٹ عزیزوں سے کدوہ بتا کیں کداس ایمان پرانہیں کیا اعتراض ہے؟ کیا بدوہی ایمان نہیں جس کے فقدان کی وجہ سے مارکس بیر کہنے پر مجبور ہو گیا کہ حل تو وہی ہے جے میں اصولی طور پر پیش کر چکالیکن مجھے وہ جذبہ محرکہ نہیں ملتا جواس حل کومکن العمل بنادے۔قرآن و وحل بھی چیش کرتا ہے اورائے مکن العمل بنانے کا طریق بھی بتا تا ہے۔

## كفران نعمت

ہم نے اوپردیکھا ہے کہ آب کریم کفرانِ تعت کوقا رُونی (سرمایہ دارانہ) ذہنیت قرار دیتا اورائے ایمان کی ضد بتا تا ہے (16:83)۔ وہ کہتا ہے کہ بھی وہ کفر ہے جوقو موں کو تابی اور ہربادی کے جہنم میں جا گرا تاہے۔ سورہ اہراہیم میں ہے اکٹر تک آبی الّذیفن بک کوانا ہے کہ بھی وہ کفر ہے جوقو موں کو تابی اور ہربادی کے جہنم میں جا گرا تا گوئی تا الله کفرا و آسکٹوا تو میٹر کا الله کفرا کو آبی آبی آبی آبی آبی ہے الکٹر تک آبی اللہ کفرا کو آبی آبی آبی آبی ہے کہ الله کفرا کو آبی ہے کا رواں کو اس منڈی میں جا آبار اجہاں اس جنس کا سد کا کوئی خریدار نہیں نے کفرانِ تعمت کیا اور اس طرح اپنی قوم کے کارواں کو اس منڈی میں جا آبار اجہاں اس جنس کا سد کا کوئی خریدار نہیں تھا۔ اِس کے ان کاسارا مال ومتاح تاہ ہوگیا ہے۔ جہنگہ کوئیس الفرار آبود: 14:29 یعنی ان لیڈروں نے اپنی تو م کو جہنم میں دھکیل دیا۔ کہیں بڑی تھی وہ منزل جس میں انہوں نے آسے جا آبار ا؟

کفرانِ تعت کے مقابلہ میں اس نے 'شکر نعت' کی اصطلاح استعال کی ہے۔جیسا کہ ہم ویکھ بچکے ہیں' کفرانِ تعت کے معنی ہیں یہ عقیدہ کہ دسائل پیداوار (ارض) پرانسان کی ذاتی ملکیت ہو گئی ہے اور رزق پیدا کرنے کی صلاحیتیں بھی اس کی اپنی ہیں اس لئے ان کی روسے حاصل کردہ دولت بھی صرف اس کی ملکیت ہے۔ اس کے برعکس شکر نعمت کے معنی ہوں گاس حقیقت پرائیمان کہ وکھا آپٹیڈ بٹن فیڈ کو فیون اللہ 16:53 وسائل پیداوار بھول یا خود میری صلاحیتیں' بیسب خداکی عطافر مودہ ہیں اور انہیں میری تحویل میں اس لئے دیا گیا ہے کہ ان سے حاصل کردہ رزق کو میں اس کے مطابق ان لوگوں کے ہاتھوں اس خام میں اور انہیں میری تحویل میں اس لئے دیا گیا ہے کہ ان سے حاصل کردہ رزق کو میں اس کے مطابق ان لوگوں کے ہاتھوں اس خام میں اور آپٹی خداوندی کے مطابق ان لوگوں کے ہاتھوں اس کو خدا کی عیادت پرائیمان رکھتے ہوں۔ اس طرح حاصل کردہ رزق کو ٹر آپ کریم نے رزق حال وطیب قرار دیا ہے اور اس کو خدا کی عیادت (اطاعت)۔

## رزق حلال

سورة المحل کی اس آیہ جلیلہ پرخور کیجے اور پھر کا نپ آٹھے۔ اس میں کہا گیا ہے فکاٹا میکا رکھ گھراللہ حلا طیبہا [16:114] خدانے تعہیں جورز ق عطا فرمایا ہے اسے حلال اور طیب طریق ہے کھاؤ۔ قالشگر ڈوافیسٹ اللہ اِن گذشتہ ایکا فاتھ بیٹر ڈون [16:114] اگرتم اس کے مدی ہوکہ تم فدا کے سواکس کی عبادت (اطاعت) نہیں کرتے [جیسا کہ تم برنماز میں اعتراف واعلان کرتے ہوکہ اِن فائد نہ تعہد ہوگ مصرف تیری عبادت (اطاعت) کرتے ہیں ] تو اس طرح شکر نعت کروا وراس کی وضاحت اس نے اس اِن فائد فائد کہ تا ہے انکی آئیت میں کردی جس میں کہا کہ اِنکہا گئر کر عکم کی اُن کے خوائد کے اُن کے خوائد کی اور کی طرف منسوب کیا اور کی طرف منسوب کیا جائے ''۔ اس وقت عزیز ان من اینداس کی فرصت ہے نہ گنجائش کہ میں اس عظیم اور اہم ترین موضوع کی وضاحت کروں جائے ''۔ اس وقت عزیز ان من اینداس کی فرصت ہے نہ گنجائش کہ میں اس عظیم اور اہم ترین موضوع کی وضاحت کروں جائے ''۔ اس وقت عزیز ان من اینداس کی فرصت ہے نہ گنجائش کہ میں اس عظیم اور اہم ترین موضوع کی وضاحت کروں

(اس کی وضاحت میں نے مطالب الفرقان میں کردی ہے جس کی پہلی جلد حال ہی میں شائع ہوئی ہے)۔اس وقت میں صرف انفاع طِن کردینے پراکتفا کروں گا کہ قرآن کریم کی روہ ہے جرام ہے جسے غیراللہ کی طرف منسوب کردیا جائے۔اس سے ظاہر ہے کہ جب وسائل رزق کوغیراللہ کی طرف منسوب ہی نہیں بلکہ انہیں ان کی ملکیت قرار دے دیا جائے تو وہ رزق ٔ رزق حلال کیسے قرار یا سکے گا؟

#### رزق الله

رزق طلال تو وہی رزق ہے مضافے کہیں تر ڈی اللوکہا ہے (2:60) کہیں وَرِدُقُ رُیّاتَی تیرے رب کا رزق (20:131)۔
اس کووہ پر ڈیٹا گئٹ کہ کر پکارتا ہے (11:88)۔اوراس کی وضاحت سے کہہ کردیتا ہے ورزقی فیفہ بیدہ رزق ہے جو کسی انسان سے نہیں بلکہ خدا کی طرف سے ملتا ہے۔ای کووہ پر ڈی گر نیٹر [22:50] سے تعبیر کرتا ہے بیٹن ' عزت کی رو ٹی'' حقیقت بیہ کہ ' عزت کی رو ٹی'' ہوتی وہ ہے جس میں انسان کی دوسرے انسان کا محتاج اور دست گرنہ ہو۔ جو نہی انسان رو ٹی کے لئے دوسرے انسان کا محتاج اور دست گرنہ ہو۔ جو نہی انسان رو ٹی کے لئے دوسرے انسانوں کا محتاج ہوا سے خواہ بیدہ وسرے انسان وہ ہوں جنہوں نے ذرائع رزق کو انقرادی طور پراپئی ملکیت میں لے رکھا ہو یا انسانوں کا کوئی گروہ جو ان ذرائع پر قابض ہو کر بیٹھ جائے ۔ تو وہ انسان شرف و مجد انسانہ بیت سے محروم اور ذرایل وخوار ہو گیا۔ یہی وہ غیراللہ کے ہاتھوں سے ملنے والارزق ہے جس کے متعلق اقبال نے کہا ہے کہ ۔

اے طائر لا ہُوتی اُس رزق ہے موت انھی جس رزق ہے آتی ہو' پرواز میں کوتای ا

<sup>1</sup> ضروت مندوں سے مراد وہ لوگ ہیں جو یا تو محنت کرنے سے معذور ہوں یا جن کی محنت کا ماحسل ان کی ضروریات بوری کرنے سے قاصر ہو۔اول الذ کر کوئر وم اور ثانی الذ کر کوسائل کہہ کر یکارا کیا ہے۔

دين والے كى نعتول كاعام چرچاكرتے ر باكرو\_

## ايمان بالأخوت

ہے۔ یہ ہے وہ جماعت جس کے ہاتھوں وہ نظام منتظل ہوا اور ہوسکتا ہے جس کا خواب تو مارکس نے دیکھا الیکن جس خواب کی تعبیر کومکن العمل بنانے کے لئے اُسے کوئی اساس نہ ال سکی۔ اس نظام میں نہ تو جبر واکراہ سے وسائل پیدا واران الوگوں سے چھنے جاتے ہیں اور نہ ہی قوت اور تشدّ دسے انہیں کا م کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ بیلوگ اپناسب پھے بطیب خاطراس نظام کے حوالے کر دیتے ہیں اور اس کے بعد وہ کام جوان کے ہیر وکر دیتے جاتے ہیں انہیں اپنے قلب وہ ماغ کی کامل رضامندی سے مرانجام دیئے جاتے ہیں انہیں اپنے قلب وہ ماغ کی کامل رضامندی سے مرانجام دیئے جاتے ہیں۔ جبر واکراہ کا اس نظام ہیں کوئی کا منہیں ہوتا۔ اس کی بنیاوہ ہی لا آگر کہ اُق فی المید بنین المان کی حال جاتا ہے سول جھم پر استوار ہوتی ہے۔ اس ایمان کی حال جماعت کے سواد نیا کی کوئی جماعت کوئی ازم یا کوئی نظام نہ اسلامی کہلاسکتا ہے خواہ اس کا نام پھھی کیوں نہ رکھ لیا جاتے اور نہ بی اے اس کا حق حاصل ہوسکتا ہے کہ وہ ذرائع رز ق کوز ہردتی دوسروں سے چھین کے اور ان کی کمائی پر قابض ہوجائے۔ وہ ملوکیت ہوگی جو استبداد کی رُوسے منتظل ہوگی اور تشدّ دے بل ہوتے پر استوام کی اور تشدّ دو کے بل ہوتے پر استوام کی مائی پر قابض ہوجائے۔ وہ ملوکیت ہوگی جو استبداد کی رُوسے منتظل ہوگی اور تشدّ دو کے بل ہوتے پر استوام کی مائی کو وہ حقیقت تھی جے اقبال نے سوشلام کی میا مندر کھ کرکہا تھا کہ۔

زمام کار آگر مزدور کے ہاتھوں میں ہو چھر کیا طریق کومکن میں بھی وہی جیلے میں پرویزی

اورتاری اس کی شہادت و تی ہے کہ سوشلزم (جے بحث کشوں کا لظام کہ کردھوکا دیاجا تاہے) نے جہاں جہاں بھی قدم رکھا ہے ملوکیت کے انبی قدیم تربول سے کام لیا گیاہے ۔ قرآن کی چیش کردواس حقیقت کو بھی فراموش نہ کیجئے کہ اِن اللہ لا یکوئی مائیکو و علی بیدائیس ہوسکتی جب تک پہلے اس میں نفسیاتی منابیکو و علی پیدائیس ہوسکتی جب تک پہلے اس میں نفسیاتی تبدیلی پیدائیس ہوسکتی جب شرائی کا نام قران کریم کی اصطلاح میں ایمان ہے۔ سوشلزم تو م کے خارجی حالات میں ایمان ہے۔ سوشلزم تو م کے خارجی حالات اللہ کی پیدائیس کی معاشی اور معاشرتی زندگی ) میں نفسیاتی تبدیلی کے بغیر بحض و نڈے کے زور پرتبدیلی پیدا کرنا جا ہتی ہے جو نامکن ہے۔ جے وہ نفسیاتی تبدیلی کہ کرخو و فرجی میں مبتلا ہوجاتی ہے اور دور مروں کوجتلا رکھنا جا ہتی ہے وہ تبدیلی نہیں کمن انکار۔ اور انسان کے اندر خلا پیدا کرنا ہے ۔ خدا ہے تھی انکار آخرت ہے بھی انکار ہر صدافت سے انکار۔ اور افرار کی بات کا بھی ٹبیں ۔ نفسیاتی تبدیلی کی میٹیت اقرار سے پیدا ہوتی ہے جے قرآن اور لا کہ کر کی انکار تا ہے۔ کمن انکار سے تبدیلی کی بینیادی و جہمی ۔ اس کے قلمہ میں لا جن کی کی بینیادی و جہمی ۔ اس

اوراس کے بعداس حقیقت کو بھی یاور کھئے کہ ڈلاکے پاک اللہ لکھ میک مفیقاً ایٹھ آئھ انعام کی ورحلی بھیؤڈوا ما پاکٹی بھیر [8:53] کسی قوم کواس کی داخلی تبدیلی (ایمان) کی بنا پر جونعتیں حاصل ہوتی ہیں وواس وقت تک باتی رہتی ہیں جب تک ان میں وہ تبدیلی باتی رہتی ہے۔ جب وہ تبدیلی باتی نہیں رہتی اُس کی رُوسے حاصل شدہ نعتیں چھن جاتی ہیں۔ یہ جواب ہے اس اعتراض کا جوعام طور پر کیا جاتا ہے کہ اسلام اگر صدافت پر بنی نظام تھا تو وہ مسلسل قائم کیوں ندر ہا۔ اسلام در حقیقت وہ ذریعہ ہے جس سے قوم اپنے اندرنفیاتی تبدیلی پیدا کرتی ہے۔اس ذریعہ سے ایک قوم نے اپنے اندرتبدیلی پیدا کی تواہے و تعتیں حاصل ہوگئیں۔ جب تک دہ تبدیلی پیدا ہوتی رہی ٔ دہ تعتیں میسر آتی رہیں۔ جب اس نے اس تبدیلی کو پیدا کرنا چھوڑ دیاوہ تعتیں اس کا ساتھ چھوڑ گئیں۔اب اگریے قوم چاہتی ہے کہ وہ تعتیں اسے پھرسے حاصل ہوجا تیں تو اسے پھرسے وہ تبدیلی اپنے اندر پیدا کرتی چاہئے۔قرآن میں پیصلاحیت موجود ہے کہ جب بھی کوئی قوم اس کے ذریعے اپنے اندرنفیاتی تبدیلی پیدا کرنا چاہئے دہ تبدیلی پیدا ہوجائے۔ لاکٹیٹی ٹیل لیکٹلٹ الٹلو کے بھی معنی ہیں۔

سین مسلمان بھی ہرخدافراموش قوم کی طرح جاہتا ہے کہ اس تبدیلی کو اپنے اندر پیدا کے بغیرہ و تعتیں حاصل کرلے۔ ای لئے وہ بھی مغربی جمہوریت کی طرح کیا ہے بھی سوشلزم کی طرف دوڑتا لیکن خداکا قانون اٹل ہے کہ نفسیاتی تبدیلی کے بغیر خارجی تبدیلی ہو گئیں ہو سی ساتھ ہو اس کے بغیر کی وقت کچھیل جاتا ہے قودہ ایسانی ہے جیسے ڈاکوکس کی متاج حیات لوٹ کر مطمئن ہوجا تمیں کہ ہم خوشحال ہو گئے ہیں۔ آبدی صداقتوں پر ایمان کے بغیر جو کچھی کوئی حاصل کرے گاوہ ڈاکہ سے زیادہ کچھ حیثیت نبیس رکھے گا خواہ وہ اس کا نام کچھی کیوں شرکھ لے۔ یہی وہ حقیقت ہے جے اقبال نے استعارہ کی زبان میں نہایت وکش کا کاتی انداز سے بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ سکندراعظم نے ایک بحری قزاق (ڈاکو) سے کہا کہ میں نہایت وکش کا کاتی انداز سے بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ سکندراعظم نے ایک بحری

صلہ ترا تیری رجیر یا شمشیر ہے میری کہ تیری رہزنی سے نگ ہے دریا کی پہنائی

اس قزال نے اُسے جواب دیا کہ ب

میں رسے ہے۔ وہ ہوں کو جوانمردی سجھتا ہے سے ادااس طرح کرتے ہیں ہم چشموں کی رسوائی؟

تیرا پیشہ ہے سفاک مرا پیشہ ہے سفاک کہ ہم تزاق ہیں دونوں تو میدانی میں دریائی البندا مشرق ومغرب کے سرماییدوار ہوں یا کمیونزم اور سوشلزم کے علمبردار قرآن کریم کی زوسے دونوں قزآق ہیں کہ دونوں کا پیش سفاک ہے۔

اُس قزاق اور سکندر میں فرق بیضا کے قزاق سے تو سکندر نے بازیرس کرلی لیکن سکندر مطمئن اور مگن تھا کہ اس سے بازیرس کرنے والاکوئی نہیں کیونکہ اُسے اقتدار اعلیٰ (SOVEREIGNTY) حاصل ہے۔ لیکن جونظام اقدار خداوندی کے مطابق قائم ہوگا'اس میں کوئی بھی اس بازیرس سے مامون اور مشتی نہیں ہوگا۔ اس میں ہرایک کا ایمان سے ہوگا کہ فقد کششنگی ہے تھین عن التھینیو 102:81 بھی سے ان نعمتوں کے متعلق پوچھا جائے گا کہتم نے انہیں کیسے حاصل کیا اور کس طرح صرف کیا تھا۔ اس ایمان کے بغیرکوئی بھی قزاق سے بازئیس روسکتا۔ آخریں بیں عزیز ان من!اس اعتراض کو بھی سامنے لے آٹا چاہتا ہوں جوسر مابیدداروں کی طرف سے قرآن کے معاشی نظام کے خلاف عائد کیا جاتا ہے۔وہ اکثر کہا کرتے ہیں کہ قرآن مجید میں بار بارکہا گیا ہے کہ ٹوکی مخل نفیس ماکسکٹ و مُعُمُّہ لا یقظ کمٹون [2:281] مجنس کواس کی پوری پوری کمائی ملے گی اور کسی پرظلم اور زیادتی نہیں ہوگ۔

اعتراض اورأس كاجواب

اعتراض ہے ہے کہ جوشن زیادہ کما تا ہے لیکن اے آپ دیتے ہیں اس کی ضرور بات کے مطابق تو اے اس کی پوری کمائی تو نہیں ملتی۔ کیا ہواس کے لاس اعتراض کا جواب دیا جائے ہیں ان سے اوران کے ساتھ سوشلزم کے مطہر داروں سے پوچھا چاہتا ہوں کہ آپ محت کشوں کوان کی پوری کوری کوری کمائی کب دیتے ہیں؟ جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے آپ حروروکووی دیتے ہیں؟ جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے آپ حروروکووی دیتے ہیں جواس سے طی پاجا تا ہے۔ اورفتان اور ضرورت مند ہے جس کے معزود کی آجرت مائی جاسکے۔ آپ مزود کوووی دیتے ہیں جواس سے طے پاجا تا ہے۔ اورفتان اور ضرورت مند ہے جس طرح مصالمہ طے پاتا ہاس کا کے طم نہیں؟ جیسا کہ میں پہلے کہہ چکا ہوں اگل مرف ذور الله جس قد رکما تا ہے اس کا سرماید داری ہیں کہ کہ جا کہ جس کا مرکزے والا جس قد رکما تا ہے اسے اس سے کم دیا جائے ۔ لہذا نظام مرماید داری ہیں کسی موالد کے ایس میں موادوروں ہیں گئی دوروں کے دوروں کے ساتھ موالمہ سے کہ دیا جائے ۔ لہذا نظام میں ہرکا مرف والا بھی جاتا ہے باتی رہی سوشلزم سواس میں مزدوروں کے ساتھ موالمہ سے فیا گئی ہو تا کہتے ہیں؟ قرآتی نظام میں ہرکا مرف والا بطیب خاطر یہ فیصلہ کی کرے آئیں اسے تسلیم کرنا پڑتا ہے۔ کیا اس کو پوری پوری پوری اوری آجرت دینا کہتے ہیں؟ قرآتی نظام میں ہرکا مرف والا بطیب خاطر یہ فیصلہ کی کر وادورتمنا ہوتی ہے کہ آپئی اس کی ضروریات کے مطابق دے دیا جائے ۔ باتی اگئی زندگی میں اداکر دیا جائے ہے اس کی آرزواورتمنا ہیا ہوتی ہے کہ آپئی اس کی ضوش کوشکوار یوں ہیں ہوتا ہے کہ ایک کہت کہ کہ مؤکوار یوں ہوئے کہ آپئی اللہ فیکا کہت کے ساتھ کی خوشکوار یوں جو بی چاہ ہے گئی کہ کہت کہ کہ مؤکوار یوں ہوئے کے ایک کوشکوار یوں ہوئے ہوئی دوروں ہوئی ہے ہوئی دوروں ہوئی ہوئی کوشکوار یوں کے سے بھی نادہ۔

اگر آخرت کے منکر دہاں کی خوشگوار یوں کے وعدہ کو درخور اعتبانہ بھی سمجھیں تو قر آن کا نظام اِس ونیا بیس اس امر ک صانت ویتا ہے کہ ہرا یک کی ضرور بیات پوری کی جا کیں گی۔ کیا ہی مارکس کے اس خواب کی تعبیر نہیں جسے وہ ناممکن الحصول سجھتنا تھا؟ فرمائے !اس پر کیااعتراض ہے؟

بيهاس مشكل ترين مسئله كاوه حل جوأم الكتاب كي طرف علام - والسلام!

# ماؤز فينك الاقران

## ماؤكے قلسقة زندگى اور قرآنى فلسفه كحيات كا تقابلى جائزه

گذشتہ اوراق میں کمیوزم یاسوشلزم کے متعلق جو پھے سامنے آیا ہے وہ مارکس لینتن شاتن وغیرہ کے افکار پر
جی اور روس میں رائج معاشی نظام کے حوالے سے لکھا گیا ہے۔ روس کے بعد کمیوزم کی آما جگاہ چین قرار پائی
جہاں ماؤزے نظک کی سریراہی میں اس نے (روس سے بھی بڑھ کر) عالمگیرا ہمیت حاصل کر لی۔ ماؤزے نئگ نے
روس سے علیحدگی سیاسی بنا پرافقیار نہیں کی تھی۔ اس کا کہنا پیٹھا کہ روس نے مارکسی کمیوزم کے فلسفہ سے انحراف برتا
ہے اور کمیوزم کا اصلی فلسفہ وہ ہے جے میں چیش کررہا ہوں۔ اس بناء پر وہ روسی زعماء کو تحریف کرنے والے
کے فلسفہ کی بھی تشریح کر دول اور قرآنی فلسفہ حیات کی روشی میں اس کا جائزہ لوں۔ ان تقاضوں کے چیش نظر میں
کے فلسفہ کی بھی تشریح کروں اور قرآنی فلسفہ حیات کی روشی میں اس کا جائزہ لوں۔ ان تقاضوں کے چیش نظر میں
نے جنوری 1967ء میں عنوان بالا کے تحت ایک مبسوط مقالہ کا جائزہ لوں۔ ان تقاضوں کے پیش نظر میں
اور بعد میں ایک پیمفلٹ کی شکل میں۔ اس مقالہ نے بردی شہرت حاصل کی۔ اب جو نظام ر بو بیت کے جد ید
افر بعد میں ایک پیمفلٹ کی شکل میں۔ اس مقالہ نے بردی شہرت حاصل کی۔ اب جو نظام ر بو بیت کے جد ید
اثر بعد میں ایک پیمفلٹ کی شکل میں۔ اس مقالہ نے بردی شہرت حاصل کی۔ اب جو نظام ر بو بیت کے جد ید
اثر بعد میں ایک پیمفلٹ کی شکل میں۔ اس کے اس کا مطالعہ وقت نظر کا متقاضی ہوگا۔ علاوہ ازین اس کا مطالعہ کرتے
اس کا بنیادی موضوع فلسفہ ہوگا۔ کہ بیاس زیانی مصالحہ وقت نظر کا متقاضی ہوگا۔ علاوہ ازین اس کا مطالعہ کرتے
وقت اس حقیقت کو بھی پیش نظرر کھئے کہ بیاس زیانے میں لکھا گیا تھا جب یاؤز دیرہ تھا۔

اسلام ایک و تن ہے۔ وین کے معنی ہیں ایسا نظام زندگی جس کی بنیاد کی فلفہ کیات (IDEOLOGY) پر ہو۔ وہ کوئی بندہ ہرب (RELIGION) نہیں نذہب کا تعلق نظام زندگی ہے ہوتا ہی نہیں وہ دنیاوی کاروبارے الگ تھلگ رہنا سکھا تا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ دنیا کے کسی غذہب نے کسی نظام حیات کو جنم نہیں ویا۔ یہوویت عیسائیت 'جوسیت' بندومت' بدھ مت وغیرہ غداجب ہیں جوانسان کو انفرادی کمتی یا نجات کے طور طریق سکھاتے ہیں' کوئی نظام زندگی عطام ہیں کرتے۔ دوہری طرف نداہ ہا جوانی نظام زندگی عطام ہیں ہے کسی کو نظام زندگی اسلام کے سوا) کوئی نظام زندگی ایسانہیں جو کسی فلف حیات کی بنیاد پر استوار ہو۔ یعنی غذا ہم جام میں ہے کسی کو نظام زندگی سے تعلق نہیں اور کوئی غیر غربی نظام زندگی ایسانہیں جس کی بنیاد آئیڈ یالویتی پر ہو۔ اسلام کے بعد کمیونزم ایک ایسانظام زندگی ہے۔ اس ہے جوالی فلسفہ حیات پر متفرع ہے۔ بالفاظ ویکر صرف کمیونزم ایک" دین' کی حیثیت سے اسلام کے مدمقابل آیا ہے۔ اس لئے اسلام کوایک دین مانے والوں کے لئے ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ کمیونزم کا اس فقط کر گاہ سے مطالعہ کریں اور پھر دیکھیں کہ

ان دونوں میں ہے کون سااییا نظام زندگی ہے جوانسانی زندگی کے نقاضوں کو پورا کرسکتا ہے اوراس میں باتی رہنے اورآ گ چلنے کی صلاحیت ہے۔ ہمارے ہاں مشکل ہے ہے کہ مسلمانوں نے بالعوم اسلام کوایک فدہب بجھ رکھا ہے اس لئے وہ اس کا مقابلہ فداہ ہے عالم سے کرتے رہتے ہیں۔ دوسری طرف کمیونسٹوں کو بھی بالعوم اتناہی معلوم ہے کہ کمیونزم ایک معاشی نظام کا نام ہے حالانکہ (جیسا کہ میں نے ابھی ابھی کہاہے) بدایک نظام زندگی ہے جوایک خاص فلسفہ تحیات کی بنیادوں پراستوارکیا گیا ہے۔ اس اعتبارے عصر حاضر میں انسانی بیئت ابتہا عید کے مستقبل کے متعلق کی نتیجہ پر چینچنے کے لئے اسلام اور کمیونزم کا نقابلی مطالعہ تاگز ہے ہے۔ میں مجھتا ہوں کہ اِس وقت دنیا میں اس سے زیادہ اہم موضوع کوئی ہے ہی نہیں۔ میں اس حقیقت کو اس سے پہلے بھی گی بار پیش کرچکا ہوں کہ:

(1) ایک چیز ہے کمیونزم کا فلسفہ تحیات اور دوسری چیز ہے اس کا معاشی نظام جھے وہ اُس فلسفہ حیات کی بنیادوں پر استوار کرنے کا بدعی ہے۔

(2) جہاں تک کمیونزم کے معاشی نظام کاتعلق ہے وہ قرآن کریم کے تجویز کردہ معاشی نظام کے مماثل ہے لیکن کمیونزم کا قلسفہ' زندگی اور قرآن کا قلسفہ تحییات اصل و بنیاد کی ژوہے ایک دوسرے سے متضاد ہیں۔

(3) کمیونزم کا فلسفہ تحیات بنیا دی طور پر اِس قدر کمزور ہے کہ اس کے پیش کردہ معاشی نظام کی عمارت اس کی بنیا دوں پر قائم نہیں رہ عتی۔اس کے برعکس'

(4) اس معاشی نظام کی تمارت صرف اس فلنف حیات پر قائم ہو کئی اور برقراررہ گئی ہے جے قرآن کریم پیش کرتا ہے۔

یس نے متعدد مقامات پران ووفلفہ ہائے زندگی کے اصولی خطوط کوساسنے لاکر بتایا ہے کہ یہ کس طرح باہد گرمتضاو
ہیں۔ لیکن عصر حاضر کے اس اہم ترین مسئلہ ہے وہ پچسی رکھنے والے احباب کا تقاضا ہے کہ قضیل سے بتایا جائے کہ بید وہوں
فلنے کیا ہیں کس حد تک ساتھ ساتھ چلتے ہیں اور کہاں سے ان کی راہیں الگ الگ ہوجاتی ہیں۔ احباب کے اس نقاضا ہے قطع
فظر بچھے خوداس کا احساس ہے کہ بید موضوع تفصیلی گفتگو کا محتاج وستحق ہے لیکن اس قدر وہ چیدہ فلسفیا نہ بخث کو عام فہم انداز ہیں
ہیش کرنے اور اے ایک مقالہ میں سمنانے کی وقت میرے عناں گیررہی ہے۔ حقیقت یہے کہ اس فتم کے مباحث کے لئے
موزوں بہی ہوتا ہے کہ یا تو آسے متعدد خطبات کی شکل میں درساً درساً ساسنے لایا جائے اور یا آئہیں میسوط تصنیف کی صورت
میں پیش کیا جائے ۔ لیکن چونکہ ان کا سروست امکان ٹیس اس لئے میں نے (بحالات موجودہ) یہی مناسب سمجھا ہے کہ اس

كميونزم كافلسفه

کمیوزم کے فلسفہ حیات کی ابتداء بیگل ہے کرنی چاہئے اور پھر مارکس اور لینن کوساتھ لینے ہوئے ماؤزئے تک تک پھنے جانا چاہئے لیکن بیراستہ طول طویل بھی ہے اور (فنی اختبار ہے ) دشوار گذار بھی۔اس لئے مناسب یہی ہے کہ بیگل اور مارکس کے تصورات کے متعلق سرسری اشارات پر اکتفا کیا جائے اور ماؤزے تھ کے تصور کو تفصیل ہے بیش کیا جائے ہالخصوص اس لئے کہ وہی اِس وَور بیس اس فلسفہ کا تحظیم علم ہرواڑاس کے پیدا کردہ انقلاب کا قائداور اس کی بنیادوں پر استوار معاشی نظام کا سب سے بڑا وائی ومعمار ہے۔

بیگل نے کہا کہ دنیا میں ایک تصور (IDEA) دجود میں آتا ہے۔ وہ بڑھتا' پھولٹا' پھلٹا ہے۔ جب وہ اپنے شاب پر پہنچ جاتا ہے تواس میں سے اس کی ضدایک اور تصور پھوٹنا ہے۔ وہ بھی اسی طرح پروان چڑھتا ہے تو پھرا کیے تیسر اتصورا میا پیدا ہوتا ہے جو اِن دونوں باہمد گرمتصادم تصورات کی صفات کو لئے ہوئے ابھرتا ہے۔ اس طرح میسلسلہ تصورات آگے بڑھتا چلاجا تا ہے۔ روج عصر (SPIRIT OF THE AGE) اس عمل پیم کی محرک ہوتی ہے۔

مارکس ای مکتب فکرے متعلق تھالیکن اس نے کہا کہ بیانشاد و تغیر تصورات میں نہیں بلکدانسانی زندگی کے معاشی نظام میں رونما ہوتار ہتا ہے اور تاریخی وجوب (HISTORICAL NECESSITY) اس کی قوت متحرکہ ہے۔

ماؤزے تک بھی اصولی طور پرائی فلسفہ اضداد کا مؤید ہے لیکن وہ بیگل (بلکہ مارس سے بھی ایک حد تک )اختلاف رکھتا ہے۔اس کا فلسفہ اس کے مجموعہ تحریرات (WORKS) میں مختلف مقامات میں بھیرا ہوا ہے اور اس کی اصل و بنیاد قانون اضداد (LAW OF CONTRADICTION) ہے۔اس کے ماحصل کو ذیل کے الفاظ میں بیان کیا جاسکتا ہے۔

(1) کا نئات کی نشو و نما کے سلسلے بین شروع ہی ہے دوتصورات شانہ بٹانہ چلے آئے نظر آئے ہیں جوایک دوسرے سے متضاد ہیں۔ایک تصور وہ ہے جسے عام طور پر ماوراء الطبیعیاتی (METAPHYSICAL) کہا جاتا ہے اور دوسرے کو مادی جدلیت (DIALECTIC MATERIALISM) سے تعبیر کیاجاتا ہے۔

(2) ما دراء الطبیعیاتی فلفدگی زوسے سمجھا بیاجاتا ہے کہ کا نئات کی ہرشے ایک ستنفل وجود رکھتی ہے۔ وہ دیگر اشیائے
کا نئات سے بالکل لاتعلق اور الگ تھلگ ہوتی ہے اور شروع ہے آخر تک وہی شے رہتی ہے۔ اس کی ذات میں کوئی تبدیلی
نہیں آتی 'وہ پچھا در بن ہی ٹہیں سکتی۔ خارجی عناصر اس پرضر وراثر انداز ہوتے ہیں لیکن اس سے اس کے صرف مظاہر میں
تبدیلی آتی ہے اس کی اصل و بنیا دمیں تبدیلی نہیں ہوتی۔ یعنی اس کی تبدیلی کمیت کی (QUANTITATIVE) ہوتی ہے 'کیفیت
کی (QUALITATIVE) نہیں ہوتی۔ جن اشیاء میں پچھ پیدا کرنے کی صلاحیت ہے وہ اپنے جیسی چیز ہی پیدا کرسکتی ہیں سے
آم کی تحظیل ہے آم پیدا ہوجا تا ہے اور بکری کا بچہ آخر کا ریکری بن سکتا ہے' بچھا ور نہیں۔ اس سلسلہ میں نظریہ ارتقاء کے

حاملین (بعنی ڈارون کے تبعین) بھی اتنا ہی بتا کتے ہیں کہ ارتقاء کی رُوسے اشیائے کا سَنات کی شکل وصورت ہیں ہی فرق پیدا موتا ہے اُن کی ذات (ESSENCE) و لیک کی د لیک ہی رہتی ہے۔ لبندا کا سَنات ہیں تخلیق کاعمل گردش دولا کی (REPETITION) سے زیادہ کچھ ٹیس ہے ہی اصول اشیائے کا سَنات میں کارفر ماہے اور یہی قانون انسانی فکر وتصورات کی دنیا ہیں ۔۔۔ اصل کے اعتبارے تبدیلی ندان میں ہوتی ہے نہ اِن میں۔

(3) اس کے برعکس جدلیاتی فلسفہ کی زوے کا تناتی نشوونما کا مقصد بیہے کہ:

(0) کا نئات کی ہرشے کے اندر'شروع سے اخیرتک' ہمیشہ دومتفنا دعناصر موجود ہوتے ہیں اور ایک دوسرے سے برسر پیکار رہتے ہیں۔ان کے اس باہمی تصادم یا تکراؤ کی جہت ہے اس فلسفہ کوجد لیاتی (DIALECTIC) کہا جاتا ہے۔

(ب) ان متضادعناصریس سے ایک وقت میں ایک عضر غالب رہتا ہے۔اسے (PRINCIPAL) کہا جاتا ہے اور دوسرا مغلوب جے (SECONDARY) سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ یعنی ان میں سے ایک کا پلز ابھاری رہتا ہے اور دوسرے کا ہلکا سے بھاری یاغالب عضر کی جو کیفیات ہوں ،ان کی نسبت سے وہ شے متعارف ہوتی ہے۔

(ج) باہمی تصادم ہے کچھ وہ تت کے بعد مغلوب عضر غالب ہوجاتا ہے اور غالب عضر مغلوب اور چونکہ ہرشے کا تشخیص غالب عضر کی نبست ہے متعین ہوتا ہے اس لئے اس تبدیلی ہوجاتی ہو شکل وصورت کے اعتبارہ ہی ہیں بلکہ اصل و بنیاد کی روسے بھی بالکل جدید شے اس قانون کو وحدت تصادات ہو سے متعین مقان ہے جو ماؤز ہے تنگ کے زدیک عالمگیرا ور بنیادی قانون کا منات ہے۔ اس مقام پر ایک ابہام ہے جس کی وضاحت ماؤز ہے تنگ کی تربوں میں جھے نہیں تاس کے کہا سے جس کی وضاحت ماؤز ہے تنگ کی تحریروں میں جھے نہیں تاس مقامات پر اُس نے کہا ہو کہا ہو کہا ہوجاتا ہے اور مغلوب غالب آجاتا ہے۔ یعنی دنوں عناصر موجود تو رہتے ہیں صرف ان کی یوزیشن بدل جاتی ہے۔ اس اعتبار سے بات یول نظر آتی ہے کہ بیر متفاد عناصر شروع ہے اخیر تک اس شے میں موجود ان کی یوزیشن بدل جاتی ہے۔ اس اعتبار سے بات یول نظر آتی ہے کہ بیر متفاد عناصر شروع ہے اخیر تک اس شے میں موجود

(ب) میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ میر کروٹی دولانی (CYCLIC PROCESS) ای طرح جاری رہتا ہے اور اس طرح وہ شے(الف) یا(ب) بنتی رہتی ہے اس کےعلاوہ پچھاورنہیں بن سکتی۔

رہتے ہیں۔ اگر عضر (الف) غالب ہوتا ہے تو وہ شے (الف) بن جاتی ہے اور جب عضر (ب) غالب آ جاتا ہے تو وہ شے

الیکن بعض مقامات پراس نے کہا ہے کہ غالب عضر آ ہتہ آ ہتہ کمز در ہوکر مغلوب عضر میں تبدیل یا مقم ہوجا تا ہے اور اس طرح اس کا وجود ہی باقی نہیں رہتا۔ اس نے کئی جگدا ہے اس کی موت سے تعبیر کیا ہے۔ اس طرح اس شے میں ایک نیا عضر وجود میں آ جا تا ہے جس کی حیثیت عضر غالب کی ہوتی ہے اور اس کے عدمقابل ایک نیا مغلوب عضر وجود میں آ جا تا ہے۔ یوں وہ شے (الف) اور (ب) میں ہی تبدیل ٹہیں ہوتی رہتی بلکہ وہ ارتقائی طور پر پچھا ور بن جاتی ہے جو پہلی شے سے ارفع ہوتی ہے۔ اے تضاوات میں توافق کہا جا تا ہے۔ (د)اس عمل آخیر کی روسے ایک شئے ایک ہی وقت میں وہ شئے بھی ہوتی ہے اور پھھاور شئے بن بھی رہی ہوتی ہے۔ بالفاظِ دیگر اشیائے کا نتات ہمیشہ وجود کوٹی (BECOMING) کے مرحلہ میں رہتی ہیں۔ اِنتیت (BEING) کے مقام تک بھی نہیں پہنچتیں۔

(س) ایک شے کے اندر دونوں متضادعناصر ایک دوسرے کی ضد (OPPOSITE) ہونے کے باوجو دُ ایک دوسرے کے وجود کا ایک دوسرے کے وجود کا سبب (COMPLEMENTRY) بھی ہوتے ہیں۔ یعنی ان میں ہے اگرا لیک کا وجود نہ ہوتو دوسر ابھی موجود نہیں ہو سکتا 'جیسے تاریکی نہ ہوتو روشنی بھی نہیں ہوسکتی' موت نہ ہوتو زندگی کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا ۔ نیز بیا لیک دوسرے کی تھیل کا موجب بھی ہوتے ہیں ۔ یعنی عضرِ غالب آ ہستہ آ ہستہ مغلوب میں تبدیل ہوکرا سے غالب بناویتا ہے۔

(ش) بیطریقِ تصادم وتخلیق ٔ بیایوں کہتے کہ اشیاء میں استبدال دانتظاف کاعملِ متواتر سے شروع سے ہاور ہمیشہ جاری رہےگا۔ بیسلسلہ لامتنا ہی ہے بہجی ختم نہیں ہوگا۔

(ص) پیطُر بینِ عمل صرف اشیاء(THINGS) کے اندر کا رفر مانہیں بلک انسانی فکر اور معاشرتی ومعاشی نظام زندگی بھی ای قانونِ اضداد کے تالع میں ۔ان میں بھی ای طرح باہمی تصادم اورسلسلہ کنجیرات جاری دساری رہتا ہے۔

ماؤز سے نتک نے انسانی فکر کے متعلق تو پیر کہا ہے لیکن خودانسان کے متعلق اس نے بھراحت پر کھیٹیں کہا۔ ایبانظر آتا ہے کہ چونکہ اس کے نزدیک (بلکہ مادی تصویر حیات کی زُوسے ) کا نتات میں مادہ کے سواکسی اور شے کا وجود ہی نہیں اس لئے انسان کا شار بھی اشیاء (THINGS) میں ہوتا ہے۔ اس لئے شایداس کے متعلق کسی جدا گانہ بحث کی ضرورت نہیں بچھی گئی۔ لہذا' یوں مجھنا چاہئے کہ جو پچھودیگر اشیاء کے ساتھ ہوتا ہے وہی پچھانسان کے ساتھ بھی ہوتا ہے (بیانکتہ بڑا اہم ہے' اسے خاص طور برذ ہن میں رکھنے )۔

ایک اہم استثناء

یماں تک آپ نے دیکھ لیا کہ جدلیاتی فلسفہ کی رُوسے اشیائے کا نئات ہوں یا انسانی فکر وتصورات ان میں ہے کوئی بھی غیر متبدل نہیں ہر ایک تغیر پذیر ہے۔لیکن خود بیر قانون (LAW OF CONTRADICTION) ،جس کی رُوسے بیرتمام تغیرات رونما ہوتے رہتے ہیں غیر متغیرا ورغیر مقبدل ہے۔ ماؤزے فک کے اپنے الفاظ میں :

یا یک عالمگیرصدافت ہے جوز مان اور مکان کی حدود ہے ماوراء ہے۔ اس میں کوئی استثناء نیس ہوسکتی۔ بیکا نتات کاعموی ا اہری اور غیرمتبدل قانون ہے۔

دوسرے مقام پر ماؤز ہے تگ نے اسے معروضی قانون (OBJECTIVE LAW) کہا ہے بیعنی ایسا قانون جونداشیائے کا تئات کا پیدا کردہ ہے ندذ ہن انسانی کی تخلیق ہے بلکہ موجود فی الخارج ہے۔ چوتکہ بیرقانون تمام کا تئات میں جاری وساری ہے' اس کئے جب اسے موجود فی الخارج کہا جائے گا تو اس کا سر چشمہ لامحالہ کا تنات (UNIVERSE) سے ماوراء قرار دیا جائے گا۔اس تکنہ کا ذہن میں رکھنا بھی ضروری ہے۔

# علم کے کہتے ہیں؟

ماؤز عنگ نے علم (KNOWLEDGE) کے متعلق کہا ہے کہ:

- (1) علم وبى علم ب جے حواس كي دريع حاصل كيا جائے اسے (PERCEPTUAL KNOWLEDGE) كباجا تا ہے۔
- (2) انسانی فکر چونکد معاشرہ کے خارتی عناصر ہے بھی متأثر ہوتی ہے اس لئے کسی ایک زمانے میں انسان صدافت (TRUTH) کاصرف اضافی اور نجز وی علم حاصل کرسکتا ہے۔اس طرح انسان کا نجز وی علم بوستے بوستے ایک دن حقیقی اورگلی علم بن جاتا ہے۔ بعنی وہ صدافت مطلقہ (ABSOLUTE TRUTH) تک پہنچ جاتا ہے۔

صداقت مطلقہ ہے مراد قوانین فطرت ہیں۔

- (3) یدد کیھنے کے لئے کہ انسان نے جوملم حاصل کیا ہے وہ صدافت ہے یانہیں اس علم کومل میں لا ناضروری ہے۔ اگر عملا اس کا نتیجہ وہی ہو جو اس کا دعویٰ ہے تو وہ علم سچا ہے ورنہ جھوٹا اور غلط یعنی علم کی صدافت کی پر کھ PRAGMATIC) (TEST کی رُوسے ہو کتی ہے۔
  - (4) انسان كاجومل قوانين فطرت كيمطابق موكا وي صحيح نتيجه بيدا كرسكے گا۔
- (5) ظاہر ہے کہ اس طریق کی زویے انسان کوئی صداقت (TRUTH) یا قانون (LAW) بنا تانبیں جوصداقتیں یا قوانمین کائنات میں موجود ہیں آنہیں صرف در میافت (DISCOVER) کرتا ہے۔
- (6) مخضرالفاظ میں صدافت کے انکشاف کا طریقہ ہے ہے کہ ایک نظریہ (THEORY) کوئل میں لایا جائے۔اس سے جو
  نیچہ مرتب ہو'اس پھرنظریہ (یا CONCEPT) تصور کر کے اس پڑھل کیا جائے۔اس طرح ہڑھل کے بعد علم کی سطح بلند
  ہوتی جائے گی۔اس طریق کا رکومسلسل جاری رکھا جائے اوراس طرح انسان کی داخلی اورخار جی و نیاجی انقلاب پیدا ہو
  جائے۔ جوعناصر اس انقلاب کی راہ میں روک بن کر کھڑے ہوں گئے شروع شروع میں بہ جبراتبیں راستے سے ہٹایا
  جائے گالیکن رفتہ رفتہ ایسامر حلہ آ جائے گا جہال و نیا کمیونزم کے نظام کو بطیب خاطر قبول کر لے گی۔واخلی انقلاب کے
  بینے خارج میں کوئی انقلاب نہیں آ سکتا۔خارجی عناصر اس پر اثر انداز ضرور ہوتے ہیں لیکن انقلاب کی اساس واخلی
  تبدیلی بی ہوتی ہے۔

بيهاس فلسفدكي زوس عكم كالضوراورعلم عمل كاباجمي تعلق

#### إس فلسفه كاجائزه

ہم نے ویکھا ہے کہ فلسفہ جدلیت کا بنیادی دعویٰ ہے کہ کا نئات کی ہرشے (THING) کے اندر دومتفادع ناصر ہر وقت مصروف جدل و پرکارر ہے ہیں اوراسی تصادم کے نتیجہ میں وہ شے کچھ عرصہ کے بعد بالکل تی شے میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ ان کے نزد کیے'' شے' ایک جامع اصطلاح ہے جس میں غیر جانداراشیاء جاندار مخلوق خودانسان انسانی فکر اورانسانی تند تی اور معاشی نظام سب شامل ہیں۔ جہاں تک غیر جانداراشیاء یا (انسان کے سوادیگر) جاندار مخلوق کا تعلق ہے ان میں عمل نشو و نما کا سوال ہمارے موضوع سے خارج ہے اس لئے ہم اس پر بحث نہیں کریں گے۔ حقیقت ہے کہ مادی اشیاء کی نشو و نما کے اصول وطریق کے سوال کا تعلق طبیعی علوم (PHYSICAL SCIENCE) سے ہے' اسے فلسفہ کے وائر سے ہیں آ نا ہی نہیں جوال ہے ہوال ہمارے موضوع سے متعلق نہیں اس لئے ہم اس پر تعصیلی بحث نہیں کرنا جا ہے۔ ہمار انعلق خودانسان سے ہماوراس سلسلہ میں ہمارے موضوع سے متعلق نہیں اس لئے ہم اس پر تعصیلی بحث نہیں کرنا جا ہے۔ ہمار انعلق خودانسان سے ہماوراس سلسلہ میں ہمارے موضوع سے متعلق نہیں اس لئے ہم اس پر تعصیلی بحث نہیں کرنا جا ہے۔ ہمار انعلق خودانسان سے ہماری اسلے ہماسے سے پہلے اس سوال کومیا منے لانا جا ہے ہیں۔

۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکاہۓ انسان کے طریقِ نشو ونما کے متعلق ماؤزے تنگ نے بصراحت الگ بحث ٹبیس کی۔اس کے نز دیک جس اصول یا طریقِ عمل کا اطلاق اشیائے کا کنات پر ہوتا ہے اس کے مطابق انسان کی نشو ونما بھی عمل میں آتی ہے۔ یایوں کہتے کہ وہی قانونِ اضدا دخو دانسان پر بھی منطبق ہوتا ہے۔

اس فلسف كى رُوك كهابي كياب كد:

(1) متضادعناصرے باہمی تصادم کاسلسلہ لامتناہی ہے۔

(2) اس تصادم کےسلسلہ میں ہرئی شے جود جود میں آئی ہے پہلی شے بہتراورار فع ہوتی ہے۔

(3) اس قانونِ ارتقاء میں رجعت (واپس لوٹا) نہیں آ کے برهنای ہے۔

یہاں ہے ایک اہم سوال سامنے آتا ہے۔ جامد مادہ اس طریق جد لیت کی زوے رفتہ زفتہ 'پیکرا نسانی میں تبدیل ہوگیا۔
اس میں نئی چیزاس کی فکراور شعور سے بلکہ شعور خویش (SELF CONSCIOUSNESS) ہے اس لحاظ ہے 'بیسابقہ کڑیوں سے بلنداوراعلیٰ ہے۔ اب سوال بیہ کہ جدلیت کے لامتمانی سلسلہ کی زوے 'اس کے بعد کیا ہوگا؟ بیہ ہماراروز مرہ کا مشاہدہ ہے کہ موت کے بعد انسانی جسم ہے جان مادہ رہ جاتا ہے جو بچھ عرصہ کے بعد منتشر (DECOMPOSE) ہوکر مختلف کیمیائی اجزاء میں تبدیل ہوجاتا ہے جو بھی عرصہ کے ابعد منتشر (پی بیتبدیلی اسے آگے لے اجزاء میں تبدیل ہوجاتا ہے جو اپنی وار میں مغیرہ۔ اگر انسان اس جسم کا نام تھاتو اس کی بیتبدیلی اسے آگے لے جانے کے بیار تھا وہ بیلی کڑی میں لے گئی جہاں ہے سلسلہ ارتفا کی ابتداء ہوئی تھی۔ بیار تقاویوں رہعت ہے اور رجعت بھی ایس کے بیار میں طے کئے تھے موت کی ایک ضرب کاری نے ان سب کو اور جعت بھی ایس کے موجد لیت کی مختلش نے جو منازل ہزار ہاسال میں طے کئے تھے موت کی ایک ضرب کاری نے ان سب کو اور جعت بھی ایس کے موت کی ایک ضرب کاری نے ان سب کو

خاک میں ملا دیااور بات جہاں ہے چلی تھی پھرو ہیں پہنچ گئی۔قر آن کی مثال میں پڑھیانے جوسوت دن بھر کی محنت سے کا تا تھا' شام کواُے خودا ہے ہی ہاتھوں ہے تار تار کر کے رکھ دیاا ور دوسرے دن وہ پھر چر ندے کر بیٹھ گئی۔

اگرید کہا جائے کہ موت سے ایک فرد کا تو خاتمہ ہوجاتا ہے لیکن تو پا انسانی (HUMAN SPECIES) ہاتی رہتی ہے ۔ ہے ۔ مرنے والا اپنے جیسا انسان پیدا کر دیتا ہے ۔ تو اس سے بھی اس فلسفہ کی تغلیط ہوجاتی ہے کوئکہ اس سے وہ شے (ایعنی انسان) کسی دوسری شے میں تبدیل نہیں ہوتی 'ویسے کی ویسی ہی رہتی ہے۔ لہذا میرتی فی مسری شے میں تبدیل نہیں ہوتی 'ویسے کی ویسی ہی رہتی ہے۔ لہذا میرتی فی ویسی کہ میں اعادہ (REPETITION) ہے۔ یہ خط متنقیم پرآ کے بوصنا نہیں ایک وائرہ کے چکر میں گھومنا ہے۔

دوسرے بیکداکی فرڈ بجائے خولیش ایک ' شے' ہے۔ سوال بیہ ہے کہ اس فرد میں کیا تبدیلی آتی ہے؟ فلسفہ اضداد کی زو سے اے اپنی موجودہ میئٹ سے مختف اور ارفع صورت میں تبدیل ہونا چاہئے نسل انسانی کی بقاسے وہ فرد تو باتی نہیں رہتا' نہ عی کسی اعلی چگر میں تبدیل ہوتا ہے۔ اس کا جسم مادی اجزاء میں تبدیل ہوجاتا ہے اور اس طرح اس کا بحثیب فروانسانی خاتمہ جوجاتا ہے۔

و در اسوال بیسا منے آتا ہے کہ وہ کون سے دومت نفاد عناصر ہیں جوایک فرد میں باہد گرمصروف پرکار رہتے ہیں؟ بیٹھیک ہے کہ جم انسانی کے اندر ہرآن تعیبر وتخریب (ANABOLISM & CATABOLISM) کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ اس کے کہ جم انسانی کے اندر ہرآن تعیبر وقت فنا اوران کی جگہ نے جراؤ سے وجود پذیر ہوتے رہتے ہیں۔ اس سے اس کا جسم ہرآن ایک نے جسم میں تبدیل ہوتا رہتا ہے جی کہ کہ عضوصہ کے بعد وہ ایک بالکل نیاجسم بن جاتا ہے لیکن بیسلسلہ تصادم تو موت کے ساتھ خسم ہوجاتا ہے اس سے آس کے نظری ہوتا رہتا ہے۔ لبندا اس سے آس کے نہیں چاتا ہے۔ اور فلسفہ کو لیت کا بنیا دی اصول بیہ کے کہ سلسلہ تصادم الا منا ہی ہے۔ لبندا انسان آگر عبارت ہے اس کے قبیعی جسم سے تو اس سے اس فلسفہ کی ساری عمارت نے آگر تی ہے۔

اگرانسان کے اندر بیتصادم اس کے جرثو موں کا نہیں تو پھر بیسوال سامنے آتا ہے کہ وہ کون ہے دومتضادعنا صربیں جن بیس برآن کشکش جاری رہتی ہے۔ ان بیس سے ایک عضراس کا جسم ہے جو ہمارے سامنے ہے دوسرے عضر کوجسم کی ضد (OPPOSITE) ہونا چاہتے۔ وہ کیا ہے؟ پھر ان دونوں بیس ہے اس وقت کون ساعضر غالب یا بنیادی (PRINCIPAL) ہونا چاہتے۔ وہ کیا ہے؟ پھر ان دونوں بیس ہے اس وقت کون ساعضر غالب یا بنیادی (SECONDARY) ہونا چاہتے گا اور جب پچھ عرصہ کے بعد ان عناصر بیس باہمی تبادلہ ہوجائے گا یا ایک عضر خسم ہوجائے گا تو انسان کیا بن جائے گا۔ فلا برہ کہ جو پچھ وہ اس وقت ہے گا اُس کی نوبت موت کے بعد ہی آئے گی۔ عضر خسم ہوجائے گا تو انسان کیا بن جائے گا۔ فلا برہ کہ جو پچھو وہ اس وقت ہے گا اُس کی نوبت موت کے بعد ہی آئے گی۔ اس ہے واضح ہے کہ (فلسفہ کو لیت کی زورے بھی ) موت سے انسان کا خاتر نہیں ہوجا تا اُس کا سلسلماس کے بعد بھی جاری رہتا ہے۔

يدوه سوالات بين جن كاجواب فلسفه مجدليت ياماؤز عنظك كي فكر فين ملتا

فلفهٔ جدلیت کی زوے پیشلیم کیا جا تا ہے کہ کا نئات میں ایک ایسی شے بھی ہے جو

(1) خوداشیاء کے اندرموجودتیں۔

(2) عمل تضاد وتصاوم كى بيدا كردونبين \_

(3) از لی وابدی اور غیر متبدل ہے۔

(4) ذہن انسانی کی پیدا کردہ نہیں۔

(5) موجودفی الخارج ہے۔

(6) عالمكير حقيقت اور صداقت مطلقه بـ

(7) وَبِنِ انساني صرف اس كالكشاف كرسكتاب اس كي تخليق نبيس كرسكتا\_

اور بیدشے ہے خودقا تون اضداد (LAW OF CONTRADICTION) \_

مادی فلسفہ تحیات کی زُوے اس فتم کی شے کا وجود ناممکنات میں سے تھا۔لیکن جب اس کے وجود کا امکان تسلیم کرلیا گیا ہے تو پھراگرکوئی ہے کہے کہ اس فتم کا صرف ایک قانون (قانونِ اضعاد) ہی نہیں اور بھی گئی قوانین ایسے ہیں' تو اس فلسفہ کے جامیوں کوکوئی حق نہیں پہنچتا کہ وہ ایسے قوانین کے امکان سے انکار کریں یا اس نصور کے خلاف اعتراض کریں۔اگر کوئی شخص خوداً س معیار کے مطابق جوفلسفہ بجد لیت کے جائ کسی دعویٰ کی صدافت کو پر کھنے کے لئے جو بز کرتے ہیں، لیمنی کوئی شخص خوداً س معیار کے مطابق جوفلسفہ بجد لیت کے جائ کسی دعویٰ کی صدافت کو پر کھنے کے لئے جو بز کرتے ہیں، لیمن (PRAGMATIC TEST) کی رُوے ' کسی اور قانون کو بھی شیخے شاہت کردے تو ان حضرات پر لازم آئے گا کہ اس قانون کو بھی مطلق حقیقت (ABSOLUTE TRUTH) تسلیم کریں۔

بيان كاين وعوى كامنطقى نتيجب-

#### تيسرانكته

ماؤز عنك في اين الوال من الكركما على ا

كيونزم تاريخ انسانيت مين مكمل ترين ترتى يذير أنقلا في اورمعقول نظام بــ

پیقسور' فلسفد اصداد کےخلاف ہے۔اس فلسفہ کی ٹروئے کوئی شئے کوئی تضور کوئی نظام ممی دفت بھی کمل نہیں ہوتا۔وہ تغیر پذیر بہوتا ہےاور ہرآن بدلتار ہتا ہےاور تغیرات کا بیٹمل لامتنا ہی ہوتا ہے۔

### چوتھا نکتہ

#### ماؤزئ تلك في يجي لكهاب كه:

ملوکیت یا استعادیت کا نظام اب زیادہ عرصہ تک قائم نیس رہ سکتا کیونکہ پیشرائگیز کام (EVIL THINGS) کرتا ہے۔

پیشال بھی فلف اضداد کے خلاف ہے۔ اس فلف کی رُوے کسی نظام کے باتی رہنے یا مشخ کا بیاصول نہیں کہ جو نظام

تغیری کام کرے گا وہ باتی رہے گا اور جو تخریبی کام کرے گا مث جائے گا۔ اس فلف کی رُوے اضداد کا تا نون ازخود کار فرما

ہے۔ اس کے مطابق ایک نظام وجو وہ بیں آتا ہے۔ اس کے ساتھ بی اس کی ضد دوسرا نظام موجود ہوتا ہے۔ ان دونوں بیس

باہمی تصادم ہوتا ہے۔ کچھ عرصہ کے بعد مغلوب نظام غالب آجا تا ہے۔ اس کے بعد کھریہ چکر جاری ہوجا تا ہے۔ ان دونوں بیل

نظام اس لئے وجود بیس آتا ہے کہ اس نے اجتھے کام کرے اسے نظام کے تھے نہ بی وہ اس لئے مثنا ہے کہ اس سے خراب کام سرز دوہوئے تھے۔

وہ نظام کیا تی ہواورخواہ کی ہم کے کام کرے اسے اپنی باری پر بہر حال مثنا ہے ۔ تاریخی وجوب یا قانونِ اضداد کی اندھی

قو تیں نہا چھے کودیکھتی ہیں نہ بڑے کو ۔ انہوں نے تو ایک کومٹانا ہے اور اس کی جگداس کی ضدو وسرے کولانا ہے۔ انسان خو تیں انسان کے لئے لاکھ کوشش کرے کہ اچھا نظام بھٹے نہیں ، قائم رہے وہ ایسا کر ہی نہیں سکتا۔ تغیرات لانے والی یہ خو تیس انسان کے نقطان کی پر واہ بی کر بیر انسان کی گردشِ دولا بی کی مشین میں ایک بے بس ٹرزے کی طرح ہے کہ جس ہم کا نظام وہ لائے بیاس کے تا کہ زندگی بر کرنے پر مجبورہ و۔

ہم کرجس ہم کا نظام وہ لائے بیاس کے تالح زندگی بر کرنے پر مجبورہ و۔

یہ ہے مخضرالفاظ میں ماؤزے تنگ کا چین کردہ قانونِ اضداد ۔۔ اس قانون کا جوتنقیدی جائزہ لیا گیا ہے اس سے مقصود تنقید برائے تنقید نہیں کہ قرآنی فلسفہ کھیات کے ساتھ تقابلی مطالعہ کے لئے ناگز مرتھا۔

\_\_\_\_ו•@••×\_\_\_

#### بإبدوم



کا نئات کے متعلق جوفلسفہ (یاتصور) قرآنِ کریم پیش کرتا ہے وہ ایک حد تک فلسفۂ جدلیت کے دوش بدوش چاتا ہے۔ لیکن جواسقام فلسفۂ جدلیت میں ہیں قرآنی تصوران سے مبرّاہے اور جس مقام پر وہ فلسفہ رُک جاتا ہے قرآنی تصورانسان کو اس سے آگے لے جاتا ہے۔ آئندہ صفحات میں قرآنی تصور کو مختصرالفاظ میں پیش کیا جائے گا۔ یہ بحث حسب ذیل گوشوں میں منقسم ہوگ۔

- (1) قرآن كاندازانهام تفهيم
  - (2) تخليق كائنات
  - (3) انسان کی تحلیق
  - (4) انسانی زندگی کی تھکش
    - (5) قانون اضداد
- (6) كائنات من غيرمتبدل كياب
  - (7) متقل اقدار
  - (8) مختش حق وباطل
  - (9) اضداديس توافق
    - (10) علم كاتضور

~·\*®•·×

1- قرآن كاطريق افهام وتفهيم

قرآن كريم كاليك انداز افهام تضبيم بيب كدوه ايك شير بانظريدى ضدكواس كيسا مضالكراس كي وضاحت كرتاب مثلاً وما يتنتي والأعلى والنبي بين اوروشي

ایک جیسی ہوسکتی ہے۔ وکا القبائ و کا المقرور نہ ہی دھوپ اور سامیہ بیساں ہوسکتے ہیں۔ و مکائیسٹیوی الاحیاء و کا الا مقوات میں کفر این ہیں ہوسکتے ہیں۔ ای نظریات اور نسورات کے سلسلہ میں وہ ایمان کے مقابلہ میں کفر ہوایت کے مقابلہ میں کلمہ طینیہ کے مقابلہ میں کلمہ خیشہ لا کراپنے مطالب و معانی کی وضاحت کرتا ہے۔ (جیسا کہ ہم دکھے ہیں ماؤزے تک ای تئم کی مثالیں پیش کرنے کے بعد کہتا ہے کہ ان متفاوا شیاء میں سے ایک کے بغیر دوسرے کا وجود نہیں ہوتا) لیکن قرآن کریم ان اضداد کو معانی و مطالب کی وضاحت کے لئے پیش کرتا ہے وہ سے ایک کے بغیر دوسرے سے برسم پریکار رہتی ہے۔ یہ تصور در حقیقت بجوسیت (MAGISM) نے پیش کرتا کہ یہ متفاوا شیاء از خودا کی دوسرے سے برسم پریکار رہتی ہے۔ یہ تصور در حقیقت بجوسیت شیادا شیاء کو بیش کریا تھا۔ تر آن کریم نے اپنے آپ کو کہتا میں کہیں تخالف نہیں انتخابی کی دہ کریں گے وہ دخت کے بالتقابل لاکر کرتی ہے۔ اس میں کہیں تخالف نہیں انتخابی کریات کریں گے وہ دہ سے مفہوم کی وضاحت متفادا شیاء کو ایک دوسرے کے بالتقابل لاکر کرتی ہے (تصادم اور کراؤ کے متعلق ہم آگے جل کربات کریں گے)۔

قرآن كريم اشياء فطرت كاختلاف ومن البات الله (نشانات خداوندى) بين شاركرتا ب مثلاً وه كبتا بك إن في حَلْقِ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ الْيَلِ وَالتَّهَارِ وَالْفُلْكِ الْآقِيُ تَغْرِى فِي الْعَثْرِيهَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا آنزل اللهُ مِنَ السَّهَاءِ مِنْ مَنَاءٍ فَأَخْيَا يه الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتَ فِيهَا مِنْ عُلِّ وَآبَةٍ وَتَصَّرِيْفِ الرِّيْحِ وَالسَّسَانِ الْمُسَتَّدِ بِيْنَ السَّهَاءِ وَالأَرْضِ لَالِيتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ [2:164] يعني خليق ارض وساوراختلاف ليل ونهاريس ان اوكول ك لئة نشانات راه بين جوعم وقر رقار عام ليت بين -

وور عمقام يدع:

وَمِنْ أَلِيهِ عَلَقُ السَّمَاوِي وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ ٱلْبِنَتِكُمْ وَٱلْوَائِكُمْ [22: 30]

ارض وساک تخلیق اورانسانوں کے رنگ اور زبان کا ختلاف بھی آبات خداوندی میں ہے ہے۔

لکین وہ نسلوں اور زبانوں کے اس اختلاف کے باوجود کتام نوع انسانی کو آئیڈیالوجی نے اشتراک کی بنا پرایک برادری (امت واحدہ) بنانا جاہتا ہے۔ بیہ ہے اس کے نز دیک توافق اضداد (UNITY OF OPPOSITES) کا طریق۔

2- تخليق كائنات

عملِ تخلیق کے متعلق قرآنِ کریم کا پیش کردہ تصور ہے کہ کا نئات کو بیک جنبش مکمل تھل میں پیدائییں کردیا گیا بلکہ ہے بتدرتے 'عملِ ارتفاء کی زوے ' پیکیل تک بیٹے رہی ہے۔واضح رہے کہ عربی زبان (اورخود قرآنِ کریم) کی زوے ایک عمل ہے فیطر کا اور دوسرا ہے خلق کا فیقر کے معنی ہیں کسی شے کو پہلی بارعدم سے وجود میں لا ٹا اورخلق کے معنی ہیں مختلف عناصر میں توازن وز تیب سے نئ نئی چیزیں پیدا کرنا (پیلفظ عام طور پرانمی معانی میں استعمال ہوتا ہے آگر چہ بعض اوقات اے فیقر کے مفہوم میں بھی استعال کرلیا جا تا ہے )۔ خدا کے مل فطرت کے متعلق تو قر آن کریم کوئی تشریح چیش نہیں کرتا کیونکہ 'عدم سے وجود میں آنے گا' سوال انسان کے شعور کی موجودہ سطح پڑاس کی بجھ میں نہیں آسکتا ۔ لیکن عمل تخلیق کے شعلق وہ وضاحت سے بات کرتا نہے۔ وہ کہتا ہے کہ بیک تو الآ موجودہ سطح پڑاں گا دخص [32:5] ایک شے گفلیق کی اسکیم عالم امری بلندیوں میں سطے پاتی ہے۔ پھراس اسکیم کا مملی آ غاز زمین کی بست ترین سطح ہوتا ہے فقر ایکٹو فی تیڈھ گائی مفتدار آ آلف سندہ قبتاً سفتہ قبتاً تھا اس نقطہ آغاز ہے وہ بتدری بلندیوں کی طرف اُ بحرتی ہے تا کہ اس اسکیم کے مطابق آپی تھیل انک بھی جائے۔ یہتدریجی مراحل وہ ' ایک ایک ون ' میں طے کرتی ہے جس کی مقدار تھا دے حساب و شارے ہزار ہزار سال کی موتی ہے بلکہ بعض صورتوں میں بچاس بچاس بچاس ہزار سال کی (70:4)۔

ان تخلیقی مدارج کے متعلق وہ دوسری جگہ کہتا ہے کہ وَالَّذِی حَلَقَ فَسُوْی وَ وَالَّذِی قَکَّرُ فَهَالَی 187:3 خدا وہ ہے جواشیائے کا نئات کی تخلیق کا آغاز کرتا ہے۔ان میں سے حشو دز وائد کوالگ کرکے انہیں ایک خاص اعتدال پر لا تا ہے۔ پھر ان کا ایک مقام تھیں تھا م تھیں کہتے ہے گئے انہیں راستہ دکھا دیتا ہے۔ اِس مُمُلِ ارتقاء کو اس نے دولفظوں میں ہوں بیان کیا ہے۔

إِنَّهُ يَبْدُؤُ الْعَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ [4:10]

خدادہ ہے جو ہرشے کی تخلیق کا آغاز کرتا ہے۔ پھرا ہے گردشیں دیتا ہوا مخلف مراحل میں سے گزارتا ہے۔ مشلاً اس نے زمین اور آجرا م فلکی کے تخلیقی مراحل کے متعلق کہا ہے کہ:

- (1) يتمام أجرام ابتداءً ايك بيولى (NEBULAE) كل عكل مين أيك ال يتح بجرا لك الك بوع (21:30)-
  - (2) يديولي ليس كي شكل ميس تفا(41:11)-
  - (3) زمین اس میولی سے یوں الگ ہوئی جیسے کو ہے سے پھر پھینکا جاتا ہے (79:29)۔
    - (4) ان آجرام كوچه عقلف مراحل ميس عير ادا (10:3)-
- (5) زمین بھی اس ہیوٹی ہے الگ ہونے کے بعد دومراحل میں سے گزر کر اس قابل ہوئی کہ اس پر زعد کی کی نمود ہو سکے (41:9)۔
- (6) زندگی کی نمود پانی ہے ہوئی (21:31)۔اوراس طرح بندریج عانداروں کی تخلیق ہوئی لیعنی رینگئے والے دویاؤں پر چلنے والے چاریاؤں پر چلنے والے (24:45)۔

<sup>1</sup> اس مقام پراتنا سجھ لینا ضروری ہے کہ قرآن کریم کوئی سائنس کی کتاب نہیں کہ وہ طبیعی امور سے متعلق تفصیلی گفتگو کرے۔اس کا موضوع انسانی زندگی کے مسائل کوسلجھانے کے لئے راونمائی عطا کرتا ہے۔وہ طبیعی امور کے متعلق بھن منٹابات کرتا ہے لیکن چونکہ وہ اس خداکی طرف سے ہے جوخالتی کا کتاب ہے اس لئے ہوئیوں سکتا کہ وہ ضمنا بھی کسی بات کے متعلق بچھ کے تو وہ حقیقت کے خلاف ہو۔

اس تمام على (PROCESS) من خدا كى صفت ربوبيت كارفر ما ہوتى ہے۔ ربوبيت كے عنى بين ايك شے كواس كے نقط مرآغاز سے بتدرئ مقام بحيل تك يؤنيخ كے لئے سامان نشو ونما عطا كرنا سے ان مراحل ميں سے گزرتی ہوئی ايك شئ كچھ وقت كے لئے ايك مقام ميں تفہرتی ہے اس كے بعد وہ اگلی منزل كی طرف چل و يتی ہے۔ قرآن كريم نے اسے ان اشياء كا مقام ميں تفہرتی ہے اس كے بعد وہ اگلی منزل كی طرف چل و يتی ہے۔ قرآن كريم نے اسے ان اشياء كا مقتر ومستودئ كہدكر پكاراہ ہوئى كى عارضی قرارگاہ اور اس كے بعد وہ اگلی منزل "جس كے بير داس امانت كوكرويا جائے "۔ اس نئى منزل ميں بين كھ كروہ شئ كي عارضی قرارگاہ اور اس كے بعد وہ اگلی منزل ميں بين كھ كروہ شئ كي عادرت بن جاتی ہے۔ اسے وہ اس شے كی نشاۃ الآخرۃ سے تبير كرتا ہے بينی اس كی دوسری بيدائش ۔ سورة عکبوت ميں ہے :

قُلْ سِنْدُوْا فِي الْآرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدُا الْفَلْقَ فَتَوَالِمُهُ يُنْفِئُ النَّفَا الْأَخِرَةُ \* إِنَّ اللَّهُ عَلَى ظَلِّ شَنَى عَقَدِيدٌ [29:20] ان سے کہوکہ دنیا میں چلو پھرواور دیکھوکہ خدا کس طرح ایک شے گی تخلیق کا آغاز کرتا ہے اور پھرا سے کس طرح ایک ٹی (دوسری) پیدائش عطا کرتا ہے۔ بیسب پھوان بیانوں کے مطابق ہوتا ہے جواس نے اشیاعے کا تنات کے لئے مقرر کر رکھے ہیں اور جن پرائے پورا پوراکنٹرول حاصل ہے۔

عَالَبِ كِالْفَاظِينِ

آرائش جمال سے فارغ نہیں ہوز رہتا ہے آئید ابھی دائم نقاب میں

ان قلیقی تبدیلیوں کے سلسلہ میں وہ یہاں تک بھی کہتا ہے کہ اس طرح سیتمام کارگد کا نتات رفتہ رفتہ ایک اور قالب میں وصل جائے گا۔ مَوْمَرُ بُلِکُلُ الْاَرْضِ عَبْرُ الْاَرْضِ وَالْتَسْهُوتُ وَ14:48 مِن مرحلہ میں بیارض کسی اورارض میں تبدیل ہوجائے گی اوراسی طرح سلوے بھی آ۔

اس لئے كه ..... (مُوَ) قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَخْلُق مِفْلَهُمْ [17:99] وه اس رجي قادر م كداس كا تنات كي شل دوسرى كا تنات بنا

<sup>1</sup> اس تبدیلی سے مرادوہ عالمکیرانقلاب عظیم بھی ہوسکتا ہے جس کے متعلق قرآن کہتا ہے کدوہ عالم انسانیت میں رونماہوگا اور کا کتات کی طبیعی تبدیلی بھی۔

-23

کیکن جس طرح بید سلسله کا نئات از کی نیس بینی اییا نہیں کہ اس کی ابتداء کوئی ندہوا می طرح بیابدی بھی نہیں کہ اس کی انتہا کوئی ندہوا می طرح بیابدی بھی نہیں کہ اس کی انتہا کوئی ندہو — مگل تیتیوی لاکھیل منسلتی 35:13 بیسلسلہ ایک نشان کردہ مدت تک کے لئے رواں دواں چل رہا ہے۔ ان اشیاء میں سے جواشیاء (خارتی اثرات کے تابع) آگے بڑھنے کی ملاحیت کھودیتی ہیں اُن کی ترقی رُک جاتی ہے۔ پھر یا تو وہ معدوم ہوجاتی ہیں اور یا آس مقام پر گروش کرتی رہتی ہیں۔ جس طرح آم کی تشخیل سے آئی تم کا آم کا درخت پیدا کو جواتا ہے 'بحری اپنے جیسا بچہ پیدا کردیتی ہے۔ بیگروش دولائی (REPRODUCTION) یا تولید (REPRODUCTION) میں۔ ہے ارتقاء (آگے بڑھنا) نہیں۔

# 3-إنسان كى تخليق

انسان بھی کا کنات ہی کا ایک جزوب اس لئے ایک خاص مزل تک یہ بھی انہی تخلیقی مراحل میں سے گزرتا ہے جن سے دیگراشیا نے کا کنات اور جا ندار تخلیق گزرتی ہے۔ قرآن کے الفاظ میں بدکا کھلی الانسکان مون طبق ارتفاق گزرتی ہے۔ قرآن کے الفاظ میں بدکا کھلی الانسکان مون طبق ارتفاق کی مونیس ہوتی لیکن جب اس میں پانی ابتداء ہے جان مادہ میں نزندگی کی مونیس ہوتی لیکن جب اس میں پانی کی آمیزش ہوتی ہے تو حیات خواہیدہ آسمیس ملتی ہوئی آئے بیٹی ہے۔ و جھکٹنا مین السکاء کلی تھیء تی 121:30 ہرشے کو زندگی پانی سے عطا ہوئی ہے۔ مٹی اور پانی کے احتراج سے فرآن نے طبی لازب کہا ہے بیتی جب جب مٹی ازندگی کا اختراج میں جو اس میں نرومادہ کا احتراج نہیں تھا۔ یعنی زندگی کا آغاز (UNI-CELLULAR) طریق اولین جرائے میں تو احدہ سے ہوا۔ اسے قرآن نے 'کھلیس قاحدہ قرآن نے 'کھلیس قاحدہ نے اس مولیا اور یوں نرومادہ کی تعربی کی اس جرائو مہ کھیا اور یوں نرومادہ کی تعربی کی جو تا ہو گئی ہے تھا ڈو جھا آدائی اور اس طرح اس جرائو مہ کو احدہ سے اس کا جوڑا پیدا کیا''۔ یہ جرائو مہ کھیا اور یوں نرومادہ کی تعربی کی جوڑا پیدا کیا''۔ یہ جرائو مہ کھیا اور یوں نرومادہ کی اس تقسیم ہوگیا اور یوں نرومادہ کی تعربی تو میں تقسیم ہوگیا اور یوں نرومادہ کی تعربی تو تیرومود میں آگئی ہے تھا ڈو جھا آدائی اور اس طرح اس جرائو مہ کو احدہ سے اس کا جوڑا پیدا کیا''۔

قرآن کریم نے ''جوڑے' کے لئے لفظ''زوج'' استعال کیا ہے۔ اس کے معنی ایسے جوڑے کے ہیں جس کے ایک جزو کے بغیر دوسرے جزوگی تکمیل نہ ہوسکے۔ لیعنی وہ دونوں اجزاء ایک دوسرے کی ضد ہونے کے باد جو دایک دوسرے کی تکمیل کا موجب (COMPLEMENTARY OF EACH OTHER) ہوتے ہیں۔ یہ جوڑے صرف جانداروں میں نہیں' ہرشے میں ہوتے ہیں ۔ وَالْکَوْنَ مُلِکُ الْکُرُواجَ مُلْکُا [43:12] اُس نے ہرشے کے جوڑے پیدا کئے جوایک دوسرے کی ضد ہونے کے باوجودایک دوسرے کی تکمیل کا باعث ہیں۔

مختلف اشیائے کا تئات میں از واج کا اختلاط کس طرح ہوتا ہے؟ بیسوال ہمارے زیرِنظرموضوع سے خارج ہے۔ جہاں

یہاں تک انسان اور دیگر حیوانات کے بچے کیساں مراحل ہے گزرتے ہیں لیکن اس کے بعد ایک مقام امتیاز آجا تا ہے جو ورحقیقت مادی تصویر حیات اور قرآنی نظریہ کزندگی کا نقطہ تفریق ہے۔اس سے ان کی راہیں الگ الگ ہوجاتی ہیں۔اس مقام پر پہنچ کر قرآن نے کہاہے کہ فقتہ انھالیہ مخلقاً انحر [23:14] پھر ہم اے ایک ٹی مخلوق بناویتے ہیں۔

لعنی اس طرح و و تلوق (انسان) اس قابل موجاتی ہے کداے" تو" کہد کر یکارا جائے۔

یہ ہے وہ مقام جہاں مادی تصور حیات اور قرآنی نظریہ تخلیقِ انسانی میں وہ فرق نمودار ہوتا ہے جس کے بعدان کے راستے بالکل الگ ہوجائے ہیں۔ ماوی تصور حیات کی زُوسے انسان بھش اس کے طبیعی جسم سے عبارت ہے۔ طبیعی قوانین کے مطابق ویگر حیوانات کی طرح اس کی پیدائش ہوتی ہے۔ طبیعی قوانین کے ماتحت اس کی نشو ونما ہوتی ہے اور جب طبیعی قوانین کے ماتحت اس کے جسم کی مشینری حرکت کرنے ہے ڈک جاتی ہے تو اُسے موت آ جاتی ہے اور یوں اس فرد کا خاتمہ ہوجا تا ہے۔

ہے۔ کیکن قرآ ان کہتا ہے کہ'' لیٹے روحِ خداوندی' کے بعد جب انسان ایک خلقِ جدید ( نئ مخلوق ) میں تبدیل ہوجا تا ہے تواس میں ایک ایس خرق کی مورہ وجاتی ہے جو نظیمی توانین کی بیدا کر دہ ہے نظیمی توانین کے مطابق اس کی نشو ونما ہوتی ہے اور نہ ہی ایک ایس کے مواقع ہوتی ہے اور نہ ہی ہم کی موت کے ساتھ اس کا خاتمہ ہوجا تا ہے۔ وہ انسان کی موت کے بعد زندہ رہتی اور زندگی کے مزیدار تقائی مراصل طے مرنے کے لئے آگے بردھتی چلی جاتی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ وقت محکمات خاتم اور ترکی کے مزیداری میں سے کرنے کے لئے آگے بردھتی چلی جاتی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ وقت محکمات خاتم اور مرحلہ سے باند تھا۔ یہ سلسلہ بہیں ختم نہیں گزارتے ہوئے بیدا کیا۔ ان مدارج ومراحل میں ہرنیا ورجہ اور مرحلہ سے باند تھا۔ یہ سلسلہ بہیں ختم نہیں ہوسکتا گئٹ گئٹ گئٹ کیٹ طبقا عن طبق 191 مارج ومراحل میں طرح طبقا طبقا ' درجہ بدرجہ اور مرحلہ سے باند تھا۔ یہ سلسلہ بہیں ختم نہیں ہوسکتا گئٹ گئٹ گئٹ گئٹ گئٹ گئٹ کیٹ طبقا عن طبق 192 م

موت سے تبہارے جم کا خاتمہ ہوجاتا ہے تہ آرانہیں۔ تم ایک ٹی زندگی لین محلق ہوری ہے۔ 134:7 میں واخل ہوجاتے ہو۔ موت سے تبہارے جم کا خاتمہ ہوجاتا ہے تہ آرانہیں۔ تم ایک ٹی زندگی لین محلق ہوجاتے ہو۔ موت اواس بات کا شف (TEST) کرنے کے لئے ہے کہ تم میں آ کے بڑھنے کی س قدر ملاحیت پیدا ہو چک ہے محلق الْکوْت والْمیلو فَا لِیکُوْکُورُ اَلْکُوکُورُ اَلْکُوکُورُ اَلْکُوکُورُ اَلْکُوکُورُ اَلْکُوکُورُ اَلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُولُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُرورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُورُ اِلْکُورُ اِلْکُوکُورُ اِلْکُورُ اِلْک

تم شجعتے ہو کہ جب جشم انسانی کے ابڑا منتشر ہو کر گھر نے لو ہااور پھر بن گئے تو انہیں حیات نوکس طرح مل سکتی ہے؟ میتہاری بھول ہے ۔ان ابڑا و سے تمہارا جسم مرکب تھا۔'' تم'' ان کے مجموعہ یا امتزاج کا نام نہیں تھے۔اس لئے جسم کے پھر سے بے جان مادہ بن جانے سے'' تم'' فنائبیں ہوجاتے۔

قُلْ كُونُوا جِمَارَةً أَوْ حَدِيْدًا وَ مُلْقَاقِبًا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُمْ [51-50-17]

ان ہے کہوکہ تم پھر بن جاؤیالو بایا کوئی اور شئے جس کے متعلق تمبارے ذہن میں ہوکہ اس کا زعرہ ہونا تامکن ہے۔
اس سے پھرفر قرنہیں پڑتا تم ایک ایسی ' دنی مخلوق' 'بن پچے ہو جو طبیعی قوا نین کی زو میں نہیں آئی ہم دکھے بچے ہیں کہ مادی جدلیت کا پیش کر دہ نظر میدیہ کہ ہے جان مادہ 'عمل ارتفاء سے بڑھتا بڑھا و میت تک آ گیا۔اب اس کے بعد ارتفاء کی بجائے رجعت ہوگی۔ انسان مرنے کے بعد 'پھرانمی اجزاء میں تبدیل ہوجائے گا' جن کے ارتفاء سے وہ اس مقام تک پہنچا تھا۔لیکن قرآن کہتا ہے کہ ارتفاء سے وہ اس مقام تک پہنچا تھا۔لیکن قرآن کہتا ہے کہ ارتفاء میں رجعت ہوئی نہیں سکتی۔ زعرگی کی نعری کا جو پائی آگے بڑھ گیا وہ لوٹ کر چھے نہیں آسکا۔
وہ یہاں تک کہتا ہے کہ اس زعرگی میں جن لوگوں کی انسانی صلاحیتوں کی تیجے نشو ونمانہیں ہوئی ہوگی وہ مرنے کے وقت کہیں گے مرک کہتا ہے کہ اس زعرگی میں جن لوگوں کی انسانی صلاحیتوں کی تیجے نشو ونمانہیں ہوئی ہوگی وہ مرنے کے وقت کہیں گے طرف موڈ دے کہ جو مواقع میں نے پہلے کھود سے تھے وہ پھر حاصل ہوجا کیں تو میں ایسے کا م کروں جن سے میری صلاحیتوں کی نشو ونما ہوجائے۔اس کے جو مواقع میں نے پہلے کھود سے تھے وہ پھر حاصل ہوجا کیں تو میں ایسے کا م کروں جن سے میری صلاحیتوں کی نشو ونما ہوجائے۔اس کے جو اب میں کہا جائے گا گلگا وی 1023 نہیں ایسانہیں ہوسکا۔زندگی کا وہارا چھے کی طرف نہیں کی نشو ونما ہوجائے۔اس کے جو اب میں کہا جائے گا گلگا وی 1023 نہیں ایسانہیں ہوسکا۔زندگی کا وہارا چھے کی طرف نہیں کی نشو ونما ہوجائے۔اس کے جو اب میں کہا جائے گا گلگا وی 1023 نہیں ایسانہیں ہوسکا۔زندگی کا وہارا چھے کی طرف نہیں

لوٹا کرتا یمنی ارتفاء میں رجعت کا سوال ہی پیدائییں ہوتا۔اس میں یا آ گے بڑھناہے یا ایک مقام پرژک جانا ۔ پیچے مڑنا نہیں ۔ (آ گے بڑھنے کا نام قرآن کی اصطلاح میں جنت کی زندگی ہے' ژک جانے کا نام جہنم )۔اور سیسلسلۂ ارتفاء جنت کی زندگی میں بھی بدستور جاری رہتا ہے۔ان نکات کی تفصیل کا بیمقام نہیں۔اس لئے اس وقت انہی اشارات پراکتفا کیا جاتا ہے۔

آپ نےغور کیا کہ جس مقام پرآ کرفلے اضداد زک ہی نہیں جاتا بلکہ اس کی تمام عمارت بیچے گرجاتی ہے قرآ نِ کریم اس مقام سے انسان کوکس طرح آ کے لیے جاتا ہے۔

# 4- انسانی زندگی کی مشکش

جس طرح انسانی بچیکواس کاجسم اورجسمانی صلاحیتین نشو ونمایا فته (DEVELOPED) شکل بین نیس طنع ان کی نشو ونما مونی موتی ہے۔انسانی جسم کی پرورش مو بااس کی ذات کی نشو ونما 'بیاضداد کے تصادم (CONTRADICTIONS) کی رُو سے موتی ہے۔جسم انسانی بیس بیتصادم زندگی کے جرثو موں کے ہرآن فنا ہونے اور نئے جرثوموں کے وجود پذریہوتے رہنے کیشکل بیس نمودار ہوتا ہے۔زندگی صحت 'بیاری' موت'ای کشکش کے مظاہر ہیں۔

اب سوال بیرسامنے آتا ہے کہ انسانی ذات کی نشو ونما کن متضا وعناصر کے تصادم سے ہوتی ہے۔ بیسوال غور سے بیجھنے کے قابل ہے۔

جس طرح انسانی جسم کی پرورش کے لئے پچھتوانین ہیں ای طرح انسانی ذات کی نشودنما کے لئے بھی پچھتوانین وضوابط ہیں۔انسانی جسم کی پرورش سے متعلق قوانین کوقوانین فطرت (LAWS OF NATURE) کہا جاتا ہے اورانسانی ذات کی نشودنما سے متعلق قوانین کوستفل اقدار (PERMANENT VALUES) کہتے ہیں۔ سیافدار بھی قوانین فطرت کی طرح ' غیر متبدل اور عالمگیر ہیں۔ان اقدار کا تفصیلی ذکر ذرا آ سے چل کرآ ئے گا۔اس وقت صرف ایک بنیادی قدر کومٹالا پیش کیا جاتا

مجہ مرانسانی کی پرورش ہرائس شے ہوتی ہے جے انسان خود استعال کرتا ہے (مثلاً کھانا کیتا وغیرہ) اس کے لئے ہرفرد
کی کوشش میہ ہوتی ہے کہ وہ زیادہ سے زیادہ سامان رزق اپنے لئے سیٹنا چلا جائے۔ عقلِ انسانی اس کے اس جذبہ کی تسکین کے
لئے اس مختلف راہیں مجھاتی اور متنوع حرب سکھاتی ہے۔ نیز اس کی اس روش کے لئے جواز کی دلیلیں Justificatory)
(RESAONS) تر اشتی رہتی ہے۔ اس کے برتکس انسانی ذات کی نشو ونما کا تقاضا میہ ہوتا ہے کہ انسان زیادہ سے زیادہ محنت کرے اور اپنے جسم کی ضروریات سے زائد جو کھے ہوائے دوسروں کی نشو ونما کے لئے دے دے۔ اس طرح انسانی جسم کے

نقاضاوراس کی ذات کے تقاضے میں محکم ہوتی رہتی ہے۔ قرآن کریم نے اس محکم اور تصادم کو قصد آدم کے مشیلی انداز میں انہیں وآدم کی آوریش ' سے جواس کے طبیعی میں ' انہیں وآدم کی آوریش ' سے جواس کے طبیعی میں ' انہیں وآدم کی آدریت کا قربیا ہے۔ انہیں (یا شیطان) انسان کے ان جذبات کا ترجمان ہے جواس کے طبیعی نقاضوں کے بروئے کا دلانے کا ذرایعہ ہیں۔ قرآن کے الفاظ میں انہیں وآدم کی آخروا کی بھر انہیں کے اور انہیں کو آخرت آدم کے ترمقابل رہنے کی مہلت بھی دے دی گئے ہوگال انکا میں الک فطر فنی آدائی آخرت اسے کہ اس اللہ تعلیم مہلت دی جاتی ہے۔ لبندا انسان کے اندر اضعاد کی میکھی شروع ہے ہا درآخر تک رہے گی ۔ ایک فرد کی تحمیل مہلت دی جاتی ہے۔ لبندا انسان کی حیات ابتہا عید میں ان دو گروہوں کی شکل میں جن میں سے تردی گئے ہیں گئی حیات ابتہا عید میں ان دو گروہوں کی شکل میں جن میں سے کراؤ سے انسانی کے مفاد عامد کو پیش نظر رکھیں )۔ اس کی قوت بڑھتی ہے اور جول جول اس کی قوت بڑھتی ہے اور جول ہول اس کی قوت بڑھتی ہے اور جول جول اس کی قوت بڑھتی ہے اور جول ہول ہے تو دول کے سامنے دول کے انسانی خوات کی تعلیم میں ہوجاتا ہے انسانی ذات کی نشور کی رکھوں تا ہے۔ بی وجہ ہو جاتا ہے انسانی ذات کی نشور میں یا فت تو توں کے سامنے واضح رہے کہ قرآن نے سلسلہ ارتقاء میں آگے بڑھنے اور زک جانے کے لئے اصول پر بتا تا ہے کہ اس سے معلوب ہوجاتا ہے۔ بی وجہ ہے کہ قرآن نے سلسلہ ارتقاء میں آگے بڑھنے اور زک جانے کے لئے اصول پر بتا تا ہے کہ

فَيْنَ تَقَلَتْ مَوَازِينَهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْمُقْلِمُونَ ۞ وَمَنْ خَفَتْ مَوَازِينَهُ فَأُولِيكَ الَّذِينَ خَيِرُوٓ الْفُسَهُمْ [7:9] جس كانتيرى قو تول كالبرا بعارى موكا وه كامياب وكامران موكا \_ جس كاده لبرا المكاموكا وه نقصان اشائه كا \_

یعنی پنبیں کہ آ گے وہی بوصے سکے گا جس کاتخ ہی پلڑا ہالکل خالی ہوگا' آ گے وہ بڑھے گا جس کی ذات کی صلاحیتوں کا پلڑا بھاری ہوگا' جوتخ ہیں قو تول برعالب آ چکا ہوگا۔ یہاں زندگی اورار تقاء کا معیار 'تقلِّ موازینہ (بلڑے کا بھاری ہونا ) ہے۔

"الفُسُكُتُی" فَ يَعِنى اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْ عَلْ عَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْمُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

مزی اندر جہانِ کور ذوقے! که بیزدال دارد و شیطال نه دارد

سیہ وہ دوگونڈ ملی اضداد جوانسان کے اندر کارفر مار ہتا ہے۔ ایک تضاداس کے ہم کے اندر اور دوسرا تضاداس کے طبیعی نقاضوں اور ذات کے نقاضوں کے اندر ہے واضح رہے کہ قرآن کی تعلیم پیریس کہ انسانی جسم کے طبیعی نقاضوں کوفتا کر دیا جائے تطعانیں۔وہ جسم کی پرورش کوبھی ضروری قرار دیتا ہے۔وہ کہتا صرف بیہ ہے کہ جب جسم کے کسی نقاضے اورانسانی ذات کے نقاضے میں ککراؤ ہوتو ذات کے نقاضا کوتر جج وینی جاہئے کیونکہ بیرحیات کی ارفع اور آ گے چلنے والی شکل کا نام ہے۔ آپ نے ویکھا کہ اس مقام پر بھی قرآنی فلسفۂ حیات' کس طرح مادی جدلیت کے فلسفہے آگے لیے جاتا ہے۔

#### 5- قانونِ اضداد

قانونِ اضدادوتصادم خودخالتی کا نئات کا پیدا کردهٔ اوراس کی اسکیم کالایفک حصہ ہے۔ وہ چاہتا تو انسانوں کو پیدا ہی اس طرح کردیتا کے تغییری اور تخریبی تو توں کے تصادم کا امکان نہ ہوتا۔ سب انسان مجبوراً ایک ہی رائے پر چلے جاتے لیکن اس نے ایسانہیں چاہاس لئے انسان کوابیانہیں پیدا کیا ۔۔۔ وکو شکاتھ رکٹ کا گئٹ مکٹ فی الا ڈیف کا کھٹ ہے تھا 10:99 اگرخدا چاہتا تو وہ انسانوں کو پیدا ہی اس طرح کردیتا کہ سب کے سب مومن ہوتے لیکن اس کی مشیت کا پروگرام ایسانہیں تھا۔ اس نے انسان کوصا حب اختیار وارا دہ بیدا کیا ہے کہ وہ اسے فیصلہ سے جوراستہ چاہے اختیار کرلے۔

وَقُلِ الْمَقُ مِنْ رَبِيَكُمْ مُنَ شَكَاءَ فَلَيْوُمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلَيَكُفُرُ وَ18:29

ان سے کہدد وکدی تمہار نے نشو ونمادینے والے کی طرف سے آھیا ہے۔ اب جس کا جی چاہے اسے تسلیم کر لے اور جس کا جی چاہا ہی سے انکار کردے۔

اختیار وارادہ انسانی ذات کی بنیادی خصوصیت ہے۔اس سے بیشوانات سے متاز ہوتا ہے اوراس سے بیا ہے انسال کا ذمہدار قرار پاتا ہے۔اس سے اس کے اندروہ تبدیلی پیدا ہوتی ہے جس سے اس کی خارجی دنیا کی بیئت بدل جاتی ہے۔ یہی صورت افراد کی ہوتی ہے اور یہی کیفیت اقوام کی۔اس کا واضح فیصلہ ہے کہ

إِنَّ اللَّهُ لَا يُغَيِّدُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّدُ وَامَا بِأَنْفُسِهِمْ [1: 13]

يادر كھو! خداكسى توم كى حالت نبيس بدل ؛ جب تك و وقوم خودا پنے اندر تبديلى پيدا ندكر لے۔

 ایک قوم کی جگہ جودوسری قوم آتی ہے تو وہ پہلی قوم جیسی ہی ہوتی ہے۔ اس تیم کا استبدال ہے معنی ہے۔ یہ (آنے والی قوم) جانے والی قوم کی شکن ہیں ہوتی ہے۔ اس تیم کا استبدال ہے معنی ہے۔ یہ (آنے والی قوم) جانے والی قوم کی شکن ہیں ہوتی اس ہے بہتر ہوتی ہے جبی تواس کی جانشین بنتی ہے۔ اس لئے کہا کہ وہ قوم جوتہاری جگہ لے گئ لا بیکٹو نوا آمفا کی گئے ہوتی وہی قوم ہے جس کی تعمیری صلاحیتوں کا بلڑا ہا ہو گیا ہوا ور اس کی جگہ دو قوم لے لیتی ہے جس کا یہ پلڑا بھاری ہو۔ یہی قوموں کے استبدال واستخلاف کا ابدی قانون ہے۔ اور یہ نتیجہ ہوتا ہے توم کی واضی (نفسیاتی) تبدیلی کا۔

کوئی قوم تو ایک طرف رہی قرآن تو یہاں تک بھی کہتا ہے کہ اگر پوری کی پوری نوع انسانی ایسی ہوجائے کہ اس میں باقی رہنے کی صلاحیت ندر ہے تو یہ بھی صغیر ارض سے حرف غلط کی طرح مث جائے۔اوراس کی جگہ کوئی اور مخلوق لے لے۔

إنْ يَكَأْيُدُونِكُمْ وَيَأْتِ وَخَلْقِ جَدِيْدٍ [35:16]

خدا کے قانونِ مشیت کی رُوے یہ بھی ممکن ہے کہ (اگر تم میں باقی رہنے کی صلاحیت نہ رہے تو) وہ تہمیں مٹا دے اور تمہاری جگدا یک جدید تخلوق لے آئے۔

جب کسی قوم کی زندہ رہنے کی صلاحیتوں کا بلز اہلکا ہوجائے اوروہ اس طرح مصاف زندگی ہے ہٹاوی جائے تواہے اُس قوم کی'' اُجل'' کہاجا تا ہے اوراس میں پھرایک ٹانید کی بھی تا خیرو تقذیم نہیں ہوسکتی۔

وَلِكُلِّ أَمَّةِ أَجُلُّ ۚ فَإِذَا جَأَءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتُأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِ مُونَ [7:34]

ہر تو م اس وقت تک زندہ رہتی ہے جب تک اس میں زندہ رہنے کی صلاحیت ہو۔ جب وہ صلاحیت ہم وجاتی ہے تو اُس کی مدت حیات بھی ختم ہوجاتی ہے۔اس کے بعد اس میں ایک ٹانیے کی بھی تا خیر دنقلامی نہیں ہوتی۔

اور بیہ کچھ یونمی علی الحساب نبیس ہوجا تا کندا کے مقرر کردہ قانون کے مطابق ہوتا ہے ۔ لیٹل آجیل کوئٹ [13:38] ہرقوم کی اجل کا فیصلہ قانون خداوندی کے مطابق ہوتا ہے۔

آپ نے ویکھا کہ بیتاریخی وجوب (HISTORICAL NECESSITY) کی اندھی توت یا قانونِ اضداو LAW OF) کی اندھی توت یا قانونِ اضداو (HISTORICAL NECESSITY) کی اندھی توت یا قانونِ اضداو (CONTRADICTION) کی جابراندگروش نہیں جس سے ایک قوم نظبہ وتسلط کی ما لک بن جاتی ہے۔ اس کے بعد ایک اور قوم کی کوئی اس کی جگہ لینے والی قوم کی کوئی اس کی جگہ لینے والی قوم کی کوئی کاریگری۔ یہ محض گروش دولا بی کی روسے بندھی ہوئی باریاں ہیں جوخود بخود آتی جاتی ہیں ہے قرآنِ کریم کے فلسفہ کی رُو سے بندھی ہوئی باریاں ہیں جوخود بخود آتی جاتی ہیں وہ جو ہر باقی رہتا ہے ان کا اقتدار بھی سے تو میں اپنے جو ہر واتی کی بینا پر غلبہ واقتدار کی وارث ہوتی ہیں۔ جب تک ان میں وہ جو ہر باقی رہتا ہے ان کا اقتدار بھی قائم رہتا ہے۔ جب اس جو ہر میں کی واقع ہوجائے تو وہ قوم باقی رہنے کی صلاحیت کھود بی ہے اور اس کی جگہ ایسی قوم لے لیتی ہے جو اس سے بہتر صلاحیتوں کی ما لک ہوتی ہے۔

آپ نے غور فرمایا کہ قانونِ اصداداور قرآنی فلسفہ میں کس قدر نمایاں فرق ہے اور قرآنی فلسفہ کس طرح علم وبصیرت کو اپیل کرتا ہے۔

\_\_\_\_ו•®••×—

### 6- کا تنات میں غیرمتبدل کیا ہے؟

فلنفهٔ کبدلیت کی زوے میشلیم کیا جا تاہے کہ (1) کا نئات میں ماورائے مارہ کسی شے کا وجو ذہیں۔

(2) ہرمادی شے بین عملِ اضداد جاری وساری ہے جس کی وجہ ہے ہر شے ہرآن تغیر پذیر ہوتی ہے۔ کا نتات بین ثبات وقر ار سمبی شے کوئیس۔

لیکن (جیبیا کہ ہم پہلے دیکھ بچکے ہیں) اس کے ساتھ ہی اٹھیں یہ بھی تسلیم ہے کہ خود بیرقانونِ اضداد ایک حقیقت مطلقہ (ABSOLUTE TRUTH) ہے غیر متبدل (IMMUTABLE) ہے اور نہ کی شے کا پیدا کردہ ہے نہ ذہمنِ انسانی کی تخلیق ہے بلکہ موجود فی الخارج (OBJECTIVE) ہے۔

 جن اوگوں کے سامنے ان قرآنی تھائی کو پہلی مرتبہ پیش کیا گیا وہ کہتے تھے کہ پیکش شاعری ہے لکتو بھٹ یہ ریب المہنؤن [52:30] تھوڑ اساان تظار کروڑ وہانے کی گروشیں اسے خود منادیں گی۔ جو نہی حالات بدلے اور زمانے کے تقاضوں میں تبدیلی آئی یہ باتیں واستان پار بینہ ہوجا کیں گی۔ ان سے کہا گیا کہ بیشاعری نہیں۔ شاعری آیک وائی انقلاب کے شایانِ شان ہی خہیں ہوتی (6:39)۔ بیائی قوائین ہیں۔ اس لئے تو بھٹوا افکائی مسلم فی المستری ایک میں وہ قانون تو وہات شاں کی انظار کرتا ہوں نتائج خود بتادیں کے کہ بیابدی تھائی ہیں یا کسی شاعری کے تخیلات سے انہی میں وہ قانون تو وہات شائ ہے جس کے مطابق چیزیں ٹی اور باتی رہتی ہیں یعنوا اللہ ما کہنگا تھو تھے ہیں آپھیلات میں ھلک عن بھٹے تو تکھٹی میں جی تھی خداوندی ہے وعید کہ آڈ الکیٹنی والی رہتی ہیں یعنوا اللہ ما کہنگا تھو تین السمالی میں ہو بات قاعدے اور قانون کے مطابق واقع ہوتی ہے۔

#### - ---

# 7-مستقل اقدار

ان میں سے جن قوانین کا تعلق انسانی زندگی سے ہے انہیں مستقل اقدار کہا جاتا ہے۔ اگرانسانی معاشرہ ان اقدار کے مطابق متشکل ہوجائے تو اس میں تمام افراد معاشرہ کی طبیعی ضرور پات زندگی بھی بلامشقت و پریشانی پوری ہوتی جاتی ہیں اور ان کی ذات کی صلاحیتوں کی بھی نشو ونما ہوتی جاتی ہید وہرا مقصد ان اقدار کے سواکسی صورت میں حاصل نہیں ہوسکتا۔ ان اقدار وقوانین کی فہرست تو طویل ہے لیکن ہم یہاں ان میں سے چندا یک بنیادی اقدار کا ذکر کرنا کا فی سجھتے ہیں۔ مشلاً:

- 1- ہرانسانی پیچھش انسان ہونے کی جہت ہے یکساں واجب الاحترام ہے (17:70)۔
- 2- معاشره میں تعین مدارج کامعیار افراد کے ذاتی جو ہراور محسن سیرت وکردار ہے نہ کہا ضافی نسبتیں (46:19)۔
- 3- معاشره میں سب سے زیادہ واجب الگریم وہ ہے جوسب سے زیادہ اپنے قرائض معی کایا بندہ (49:13)۔
- 4- معاشرہ کے بنیادی ستون عدل اوراحسان ہیں۔عدل کے معنی ہیں ہرایک کے حقوق اور واجبات کی کما حقہ اوا کیگی اور احسان کے معنی میہ ہیں کہ جس میں کسی وجہ ہے کوئی کی آجائے اس کمی کا پورا کر وینا (16:90)۔اور اس کے لئے مُردوسعاوضہ توایک طرف شکر میتک کے لئے بھی متنی نہ ہونا (76:9)۔
- 5- اپنی جائز ضروریات سے زائدسب کچھ دوسروں کی ضروریات پورا کرنے کے لئے دے دینا (2:219)۔ بلکہ اگر دیکھا جائے کہ دوسروں کی ضرورت میری ضرورت سے زیادہ شدیدہے تواس کی ضرورت کواسپٹے او پرتر جیج دینا (59:9)۔

- 6- كوكى يوجها تفاتے والاكسى دوسرے كا يوجهنيس اشائے گا (53:38)-
- 7- جس میں محنت کرنے کی استعداد ہے اے محنت کتے بغیر پھیٹیں ال سکے گا (53:39)۔
- 8- ذرائع رزق ہرضرورت مند کے گئے کیسال طور پر تھلے رہیں گے۔ان پر کسی کی ذاتی ملیت کا سوال پیدائیس ہوگا (41:10); (41:10)۔
  - 9- برفروکی بنیادی ضروریات زندگی کا پورا کرنا معاشره کا فریضه ہوگا (11:6); (11:6)-
  - 10- مستحض كود وسرول برحكومت كرنے كاحق نبيس ہوگا (3:78) فرما نروا أن صرف قوا نين خداوندي كي ہوگي (44) -

11- انسان کا کوئی کا محتی کہ اس کے دل میں گزرنے والا خیال تک بھی اپنا نتیجہ مرتب کئے بغیر نہیں روسکتا (40:19)۔ان میں سے ہرا یک کا اثر اس کی ذات پر پڑتا ہے اور انہی اثر ات کے مجموعہ کے مطابق اس کی ذات کا مستقبل متعین ہوتا ہے۔ اگر اس کا تغییری نتائج کا پلڑا مجھکا ہوا ہے تو اس کا مستقبل خوشگوار ہے اگر وہ پلڑا ہلکا ہے تو اس کے لئے تباہی ہے۔اس قانونِ مکافات میں کسی کے لئے استثنائیں۔

ان توانین یاستقل اقدار کوالتی (THE TRUTH) کہا جاتا ہے۔ یہی تقیقت (REALITY) ہے۔ اس کے خلاف جو نظریۂ نصور یا مسلک ہے دہ باطل ہے۔ حق تغییری نتائج پیدا کرتا ہے اور انسانیت کے ارتقاء میں محدومعاون ہوتا ہے۔ باطل تخریبی نتائج پیدا کرتا اور کا روان انسانیت کا راستہ روک کر کھڑا ہوجا تا ہے۔ بلوکیت کہ جی پیشوائیت اور نظام مرمایہ دارگ اس کے تین بڑے ستون ہیں۔ حق و باطل میں شروع سے مختلش چلی آ رہی ہے اور چلی جائے گی۔ انسانی تاریخ 'ای مختلش کی محسوس تغییر ہے۔

# 8- تشكش حق وباطل

اب ہم پھرایک ایسے مرحلہ میں داخل ہورہ ہیں جہاں مادی جدلیت کے فلسفداور قرآنی تصور میں بنیادی فرق ہے۔
فلسفہ کجدلیت کی رُوسے کوئی نظریہ کوئی نصور کوئی مسلک نہ بنیادی طور پر قق ہے نہ باطل ۔ ہر نظریہ (IDEA) اور ہرشے کے
اندردوم تضادعنا صرباہ مرگر بر سرپیکاررہ ہے ہیں۔ان میں ہے بھی ایک غالب آجا تا ہے بھی دوسرا۔ جوغالب آجا تا ہے اس کی
ضد پھر نمودار ہوجاتی ہے اور اس طرح وہی کھکٹ پھر جاری رہتی ہے اور بیسب پچھ (مارکس کے الفاظ میں ) تاریخی وجوب
ضد پھر نمودار ہوجاتی ہے اور اس طرح وہی کشکش پھر جاری رہتی ہے اور بیسب پچھ (مارکس کے الفاظ میں ) تاریخی وجوب
المناز کے دور اس کے الفاظ میں ) تاریخی وجوب کا نہ میں قانونِ اضداد کی اندھی توسی کی رُوسے ازخود ہوتا چلا

اس کے برعکس قرآنی تصوریہ ہے کہ:

- 1- سيڪهش حق (تغييري قو تون) اور باطل (تخريبي قو تون) كے درميان ہوتى ہے۔
- 2- اس کشکش میں آخرالا مرقق غالب آتا ہے اورسلسلہ کا نئات ایک ارتفائی منزل اُورا کے بڑھ جاتا ہے۔ اس نئی منزل میں باطل پھر پیکر بدل کرسا ہے آتا ہے اور حق و باطل کا بیقصادم پھر جاری رہتا ہے جس میں حق پھر غالب آجاتا ہے۔ بیسلسلہ ای طرح آگے بڑھتا چلا آرہا ہے اور ہرمنزل کے بعد کا نئات اُورکھر تی اورسنور تی چلی جارہی ہے۔
- 3- سیکنگش اور حق کا غلبہ اس اسکیم سے مطابق جاری وساری ہے جس کی زوے خدانے کا مُنات کو پیدا کیا ہے۔ اس کشکش بیس اگرانسان حق کی حمایت کے لئے اُٹھ کھڑ اہوتو بیمرحلہ تیز رفتاری سے طے ہوجا تا ہے۔ اگرایسانہ ہوتو بیسافت اس رفتار کے مطابق طے پاتی ہے جس کے متعلق کہا گیاہے کہ '' خدا کا ایک ایک دن تمہارے حساب وشارے ہزار ہزار بلکہ پچاس بچاس ہزارسال کا ہوتا ہے''۔ (اس کی مزید تشریح ذرا آ کے چل کرآئے گی)۔
- 4۔ جوانسان ٔ حق کی حمایت کے لئے اٹھتے ہیں ان کی ذات کی نشو دنما ہوتی جاتی ہے اوران کی اس دنیا اوراس کے بعد کی زندگی خوشگواریوں کے مجھولے مجھولتی ہے۔ یول خودانسان اپنے ارتقائی منازل طے کرتا' آ گے بڑھتا چلا جاتا ہے۔ دیکھئے' قرآن کریم ان حقائق کوکن الفاظ میں بیان کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ:
  - ا- نظام كائنات يونى كميل تماشے كے طور پر پيدائيس كيا كيا۔ إے بالحق \_ تقيرى مقاصد كے لئے پيدا كيا كيا ہے۔
     وما خلفنا السّلوٰت والا رُض وما بينهما لعينن ٥ ما خلفته ما الآيا ليق ولين الحق مقر لا يعلمون
     39١ 44:38-39١
    - اورہم نے کا کنات کی پہنیوں اور بلند ہوں کو اور جو کھوان میں ہے ہوئی کھیل تماشے کے طور پر پیدائیں کیا۔ یہ بالحق پیدا کی گئی ہے۔ لیکن اکثر لوگ علم وبصیرت سے کام نہ لیتے ہوئے اس حقیقت کر بیجھتے نہیں۔
    - 2- کا خات میں جن وباطل کی مشکش جاری ہے۔ اس تصادم میں آخرالا مرباطل فنکست کھا تا ہے۔ کیل نظارت بالحق علی المباطل فیکٹ منٹ فواڈا موڑا ہوں اور گلٹ الویل میٹا تھے فون [21:18] ہم جن کی ضربیں باطل پر لگاتے رہتے ہیں تا آ تکہ جن باطل کا بھیجہ نکال دیتا ہے اور یوں وہ میدان چھوڑ کر بھاگ اشتا ہے۔ جولوگ اپنے تصورات کے مطابق اس کے خلاف کچھ بھیے ہیں تو ان کے جے میں تباہی کے سوا پھی نیس آ سکتا
      - ( کیونکہ وہ تی کے غلبے کا تصور نہیں رکھتے )۔ 3- مفاد پرست گروہ باطل کو خالب رکھنے کے لئے کوشش کرتے رہنے ہیں۔ و ٹیماول الّذِیفن کَفَرُوْا بِالْبَاطِلِ لِیدُرْحِصُوْا بِوالْمَتِیِّ [56:18]

جولوگ حق سے اٹکارکرتے ہیں وہ باطل کے حیلوں سے حق کے خلاف نبرد آن ا ہوتے رہتے ہیں تا کہ اس طرح حق کو مغلوب کردیا جائے۔ 4 کیکن حق پرست جاعتیں ان کا مقابلہ کرنے کے لئے میدان میں اُتر آتی ہیں۔

لِيُحِقُّ الْحَقَّ وَيُنْظِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْكُرِهُ الْمُجْرِمُونَ [8:8]

تا کہ جن کا اثبات ہوجائے اور باطل کا ابطال خواہ ایسا ہونا ان لوگوں کو کتنا ہی ناگوار کیوں نہ گزرے جوقوا نین فکنی ہی میں اینامفاد مضمر سجھتے ہیں۔

5- کیکن اگرحق کی حمایت کے لئے انسانوں کی جماعت نہ بھی اُٹھے' تو بھی آخرالامرحق غالب آ کر رہتا ہے اگر چیاس میں وقت بہت لگ جاتا ہے۔

وَيَتُمُ اللَّهُ الْبَاطِلَ وَتُعِقُّ الْمَكَّى بِكُلِيتِهِ [42:24]

خدا' اینے قوانین کے زور سے باطل کوٹھا درحل کوٹھکم اوراستوار کئے جاتا ہے۔

یے نکتۂ عزید وضاحت چاہتاہے۔انسانی عمل کا ایک طریق تو یہ ہے کہ وہ کمنی قانون کی صدافت پریفین رکھ کراس کے مطابق کام کرنا شروع کردے۔اس ہے اثبات چق کی مسافت بہت جلد ملے ہوجائے گی اوراس عمل کے نتائج اس قانون کی صدافت کی محسوس دلیل بن جا کیں گے۔

# 

وَاقَامَا لَيْنَفَعُ النَّاسَ فَيَهُكُثُ فِي الْكَرْضِ [13:17]

و بی نظریۂ زعدگی و بی مسلک حیات ٔ و بی نظام انسانی باقی رہ سکتا ہے جوتمام ٹوع انسانی کے لئے منفعت کاموجب ہو۔ مفاد پرست انسانوں کی گروہ مندانہ منفعت کوشیاں اس اصول کونا کام بنانے کے لئے مصروف جدوجہدر ہتی ہیں لیکن خدا کی اسکیم اے کامیاب و کامران بنا کررہتی ہے۔

يُويْدُوْنَ أَنْ يُطْفِقُوْ الْوُرِ اللَّهِ بِمَا فَوَاهِمِمْ وَيَأْلَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتَيْزَ نُوْرَةٌ وَلَوْكُمِ هَ الْكَفِيرُوْنَ [9:32]

بیلوگ چاہتے ہیں کہ اس نورخداوندی کو پھوکلیں مار مارکر بجھا دیں لیکن خدا کی مشیت ان کی ان کوششوں کو ہارآ ورنہیں ہونے دے گی۔ بینو راپنی تکمیل تک پہنچ کررہے گاخواہ مفاد پرست گروہوں پر بیدچیز کتنی ہی شاک کیوں شاگر رے۔ یہی وہ نظام زندگی ہے جو باطل پرجنی ہر نظام پرآخرالا مرغالب آئے گا۔

هُوَالَّذِينَ ٱرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْسَقِي لِيُظْهِرَةُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِةَ الْمُشْرِكُونَ (9:33)

خدانے اپنے رسول کو میں منزل کی طرف راہ نمائی دے کر بھیجا ہے بعنی ایک ایسانظام زندگی دے کر جونق پر بٹی ہے۔ یہ نظام دنیا کے ہرنظام پر غالب آ کررہے گا۔خواہ یہ بات ان لوگوں پر کتنی ہی ناگوار کیوں ندگز رہے جو خالص قوا نیمن خداوندی کی اطاعت نہیں کرنا جا ہے۔

حق وباطل کی اس کھکش کے نقطہ تگاہ ہے و نیا میں انسانوں کی دوہی جماعتیں ہوسکتی ہیں۔ ایک حق کا غلبہ چاہنے والی ۔ اسے جماعت موشین کہا جاتا ہے دوسری باطل کے غلبہ کی شنی ۔ اسے کفار کا گروہ کہتے ہیں۔ یہ کھکش انہی دو جماعتوں کے درمیان ہوتی ہے۔ بعض اوگ ایسے بھی ہوتے ہیں اجوحق پرست ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں کیکن درحقیقت چاہتے ہیں باطل کے ساتھ لینے رہنا' آئیس منافق کہا جاتا ہے۔ یہ گروہ 'قر آن کریم کی رُوسے بوترین خلائق ہوتا ہے۔ یعنی کفار سے بھی بدر ۔ ساتھ لینے رہنا' آئیس منافق کہا جاتا ہے۔ یہ گروہ 'قر آن کریم کی رُوسے بوترین خلائق ہوتا ہے۔ یعنی کفار سے بھی بدر ۔ منافر کرنے میں دفاع میں مفاہمت (COMPROMISE) کو کہتے ہیں جس کی نظام حق ہیں قطعا مخوائش نہیں ہوگئی۔ اس نظام کے داعی اول (حضور نبی اکرم) سے واضح الفاظ میں کہد دیا گیا کہ

وَلا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ [11:113]

بیلوگ جوعدل کے بجائے ظلم پرمنی نظام قائم کرنا چاہتے ہیں تم ان کی طرف ذراسا بھی نہ جھکنا۔ اگرتم نے ایسا نہ کیا تو جس جہنم میں بیگرفتار ہیں اس کی آگ کے شعطے تہمیں بھی اپنی لپیٹ میں لے لیس گے۔ حق وباطل کے اضداد میں مفاہمت کا سوال ہی پیدائیمیں ہوتا۔ اگر حق کے ساتھ باطل کی ذراسی بھی آمیزش ہوجائے تو حق حق نہیں رہتا۔ قرآنی تصوری رُوسے حق اور باطل کے تصادی کیفیت ہے۔ دوسری طرف فلسفہ جدلیت ہے جو پی تصور پیش کرتا ہے کدو باہد گرمتخاصم قوتیں کچھوفت کے بعدا کیک دوسرے میں تبدیل ہوجاتی ہیں ۔ یعنی کچھ عرصہ کے بعد حق باطل ہوجا تا ہے اور باطل کت ہوجا تا ہے۔

یہ ہے وہ نظام جے قرآن پیش کرتا ہے لینی وہ نظام زندگی جس میں مستقل اقدار حیات یا غیر متبدل تو انین محسوں عملی شکل میں سامنے آتے ہیں۔ یہ نظام زمان ومکان کی حدود ہے بالاتر ہوتا ہے۔ مکان کی حدود ہے اس طرح کہ یہ عالمگیر نظام ہے جو کسی خاص خطہ زمین میں محدود نہیں رہ سکتا 'نہ ہی کسی خاص قوم پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ یہ تمام نوع انسان کے لئے میسال نظام ہے۔ جہاں تک زمان کا تعلق ہے اس نظام سے محسوس پیکر میں تو زمانے کے نقاضوں کے مطابق تبدیلیاں ہو تھی ہیں لیکن اس کی اصل و بنیا د ہمیشہ وہ میں ہوتی ہے بین کو وہ غیر متبدل قو انین جن پر اس کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ اسے دین کہا جاتا ہے۔

### 9-اضداد مين توافق

حق وباطل کی تختش دوشم کی ہوتی ہے۔ ایک توان جاعتوں کے درمیان جوئق وباطل کی جائی ہوتی ہیں اس کا وکر پہلے
آچکا ہے۔ دوسرے افراد کے سننے کے اعدا (داخلی ) کشکش جس میں ایک طرف انسان کے بے باک جذبات طبیعی مفاد کے
صول کے لئے ہجان خیزر ہے ہیں اور دوسری طرف اس کی فات کی نشو وفعا کے تقاضے حق کی جمایت کے دائی ہوتے ہیں۔
انسانی جذبات کوفنا کر دینے کا تصوراً انہائی فلط کہی اور خو فرجی ہے۔ جذبات ہی تو وہ تو ہے محرکہ ہے جوانسان کوآ مادہ بھل کرتی
انسانی جذبات کوفنا کر دینے کا تصوراً انہائی فلط کہی اور خو فرجی ہے۔ جذبات ہی تو وہ تو ہے محرکہ ہے جوانسان کوآ مادہ بھل کرتی
ہوگا جس میں مسلمان ہوجاتا ہے' ۔ اس سے ان افراد کے سینے کا داخلی اضطراب مبذل بسکون ہوجاتا ہے۔ اس کیفیت
ہوگا جس میں ہرست سے سلامتی کی آ دازیں وجہ نشاط روح ہوں گی و تھیتھیڈ ویٹھا سکٹھ (10:01) ۔ اس وقت انسان کے
ہوگا جس میں ہرست سے سلامتی کی آ دازیں وجہ نشاط روح ہوں گی و تھیتھیڈ ویٹھا سکٹھ (10:01) ۔ اس وقت انسان کے
ہوگا جس میں ہرست سے سلامتی کی آ دازیں وجہ نشاط روح ہوں گی و تھیتھیڈ ویٹھا سکٹھ (10:01) ۔ اس وقت انسان کے
ہوگا جس میں ہرست سے سلامتی کی آ دازیں وجہ نشاط روح ہوں گی و تھیتھیڈ ویٹھا سکٹھ (10:01) ۔ اس وقت انسان کے
ہوگا جس میں ہرست سے سلامتی کی آ دازیں وجہ نشاط روح ہوں گی و تھیتھیڈ ویٹھا سکٹھ (10:01) ۔ اس وقت انسان کے
ہوگا کے کو تو تیا گیا تھیں تھیتا کی انسان کا دوسرے انسان پر کس مرکوز ہوں گے (19:35) اور انسانی معاشر و کی حالت سے
ہوگا کے کو رہے جگرگا انسے کی جو گی ۔ واٹھر تھی الگرٹھی پؤٹور کر تھا آوروں میں جگرگا انسان کے نشو ونماد سے
والے کنورے جگرگا انسے گی۔

## 10- علم کے متعلق تصور

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے فلسفہ جدلیت کی ڑو ہے علم وہی علم کہلانے کا مستحق ہے جوحواس کے ذریعے سے حاصل کیا جائے اور نظریہ وہی ورست تسلیم کیا جا سکتا ہے جس کی تائیداس سے نتائج کریں۔اس عملی طریق سے انسان بتدریج قوانین فطرت کاعلم حاصل کرلے گا۔ حقائق انہی قوائین کو کہا جاتا ہے۔

قرآن کریم بھی انسانی علم ای کوقر ارویتا ہے جسے حواس (SENSE PERCEPTION) کے ذریعے حاصل کیا جائے۔ اس نے واضح الفاظ میں کہاہے کہ

وَلا تَقَفُّ مَا لَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمٌ ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفَوَّادَ كُلُّ أُولِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا [17:36]

جس بات کاشہیں علم نہ ہواس کے پیچھے مت آگو۔ یا در کھوا تہباری ساعت بسارت اور قلب ہرایک سے یو چھا جائے گا( کمانہوں نے اس بات کے علم ہونے کی شہادت دی تھی یائیس )۔

یعنی حصول علم کے لئے ضروری ہے کہ انسانی حواس معلومات حاصل کرکے قلب (MIND) تک پہنچا کیں اوروہ ان سے کوئی متبعیہ مستنبط کرے۔ چنا نچیقر آن کرہم قدم قدم پرمظا ہر فطرت پرغور وفکر کی تاکید کرتا ہے۔ وہ 'علاء'' کہتا ہی انہیں ہے جوکار گہ ' فطرت کے مشاہدہ کے بعداس نتیجہ پر پہنچیں کہ اس میں قوانین خداوندی کس نحسن وخوبی سے کا رفر ماہیں (28-25:27)۔ نظام فطرت کے ساتھ ہی وہ انسانی تاریخ کے مطالعہ پر بھی بڑاز وردیتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہتم اقوام سابقہ کی سرگذشتوں پرغور کرواور دیکھوکہ جس قوم نے زندگی کے میچے قوانین کے مطابق نظام متشکل کیا اس کا نتیجہ کیا ٹکلا اور جس نے فلط راہ اختیار کی اس کا انجام کیا ہوا۔

نظام فطرت کے مشاہدہ اور تاریخ انسانی کے مطالعہ کے بعد جس نتیجہ پرانسان پینچے قرآن اے ایک نظریہ قرار دیتا ہے۔ وہ نظریہ جے ہے یا غلط اے پر کھنے کے لئے وہ کہتا ہے کہ اس نظریہ پڑٹمل کر کے دیکھو۔اگر اس کے نتائج اس کے دعویٰ کی تائید کرتے ہیں تو وہ سیح نظریہ ہے۔اگر نتیجہ اس کے مطابق نہیں نکاتا تو وہ نظریہ درست نہیں۔ یہی وہ طریق تھا جے خود نہی اکرم نے اپنے دعادی کی صدافت کے جوت کے لئے چیش کیا۔آپ نے اپنی قوم مخالف سے کہا کہ بیس نے تو انیمیں خداوندی تمہارے سامنے چیش کردیے ہیں۔اب ان کی صدافت کے پر کھنے کا طریق ہیںے کہ

قُلْ لِقَوْمِ اعْبَكُوْ اعْلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّيْ عَامِلٌ \* فَسَوْفَ تَعْلَمُوْنَ \* مَنْ تَكُوْنُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ \* إِنَّهُ لَا يُغْلِحُ الطَّلِيمُوْنَ [135:6] الطَّلِيمُوْنَ [135:6]

ان سے کہو کہ اے میری قوم! تم اپنے طریق پڑمل کرؤیس اپنے طریق پڑمل کرتا ہوں۔ نتائج خود بخو دبتا دیں گے کہ منزل تک کون پینچتا ہے۔ یہی وہ طریق ہے جس سے بیر حقیقت اُ بھر کرسائے آجائے گی کہ جولوگ دوسروں کی محنت کو

غصب كر كظم كرت بين ووتجهى كامياب نبيس بوسكت

جس دعویٰ کا اثبات اس کے عملی نتائج نہیں کرتے وہ دعویٰ صدافت پر بنی نہیں ہوسکتا۔ ظاہر ہے کہ اس طریق سے حقیقت تک کا تنات کی طرف ہے ایک اور طریق تجویز کیا گیا۔اے وحی کہا جا تا ہے یعنی ان قوانین کو کسی انسان پر براہ راست منکشف کر ویا جا تا اوروہ انہیں دوسرے انسانوں تک پہنچا کران ہے کہتا کہتم ان پڑھل کر کےخودان کی صدافت کے متعلق اطمینان کراو۔ وتی کا پیسلسلہ چودہ سوسال ہوئے ہمیشہ کے لئے ختم ہوگیا۔ لبذا اب انسانی علم کا ذربعی مطالعہ ومشاہدہ اور فکروشعور کے علاوہ کوئی نہیں۔ وجی کے ذریعے جوعلم آخری مرتبہ دیا گیا تھا'وہ اپنی اصلی شکل میں قرآن کریم کے اندرموجود ہے۔اس کا مطالبه بيہ ہے كہتم ان توانين پرغور وفكر كرواوران پرعل كركے ديجھو۔اگراس طرح تنهيس ان كى صداقت كے متعلق اطمينان ہوجائے تو انہیں سیجے تشلیم کرلو فور وفکر ہے انسانی وہن ایک نظریہ کے متعلق انتااندازہ کرسکتا ہے کہ وہ بنی برحقیقت ہے یا نہیں۔اگروہ اسےاس طرح منی برصدانت خیال کرے توبہ بات اسے اس پرآ مادہ کردیتی ہے کہ وہ اس پڑھل کر کے دیکھے۔ اس دقت اس نظریہ کے نتائج ہنوزاس کے سامنے ہیں ہوتے ۔اس طرح اُن دیکھے نتائج پراعتاد کرکے آ مادہ بمل ہوجانے کو "ا بمان بالغیب" كہتے ہیں۔ یعنی أن نتائج پریفین جوہنوزمشہودطور پرسامنے ہیں آئے۔ بدیفین اس لئے ضروری ہوتا ہے كہ اس کے بغیرانسان اس کےمطابق عملی قدم اٹھانے کے لئے بطیب خاطر تیارنہیں ہوسکتا۔ جب متائج اس دعویٰ کی تا ئید کر دیں تو وہی ''ایمان بالغیب'' حقیقت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔قرآن کی اصطلاح میں پہلے درجہ کے یقین کوعلم الیقین کہا جا تا ہےاور دوسرےدرجہ کے یقین کوعین الیقین (7-102:5) \_ یعنی سائے کواین آ تکھول سے و کیو کریفین کرنا۔

سیے قرآن کریم کی زوے علم کی تعریف (DEFINITION) اورعلم عمل کا یا ہمی تعلق ۔ وہ کہتا ہیہ ہے کہ جوقوا نین پاستفل اقدارتمهارے سامنے پیش کئے جاتے ہیں تم ان پڑھل وفکراور دلیل وہر بان کی زوسے غور کرو۔ اگر وہ تمہیں قابل قبول نظر آئیں توان کے مطابق اپنامعاشرہ منتشکل کرو۔اس سے جونتائج مرتب ہوں گے وہ ان توانین کی صدافت کی زندہ شہاوت بن جائیں گے(24:55)۔ یوں وہ انسان کواس محنت شاقہ ہے بچالیتا ہے جوعقل کے تجرباتی طریق سے منزل تک پہنچنے کے لئے لایفک ہوتی ہے۔

# فلسفه كااثر معاشى نظام پر

اب ہم اسے سفر کی آخری منزل میں پہنچ رہے ہیں۔ہم نے بیساری فلسفیانہ بحث اس لئے کی ہے کہ کمیونزم کا دعویٰ بید ہے کہ اس کے معاشی نظام کی بنیاد فلسفہ جدلیت پر ہے۔اس کے برعکس قرآن کا دعوی سے کہ بیبنیاداس قدر کمزورہے کہ بیہ استے عظیم معاشی نظام کی ممارت کا بوجھ اٹھانہیں سکتی۔اس نظام کے لئے قرآن کا فلسفہ حیات ہی اساس محکم عطا کرسکتا ہے۔ اس لئے انسانیت کی نجات کی راہ بیہ ہے کہ قرآنی فلسفہ کی بنیادوں پراس معاشی نظام کی ممارت استوار کی جائے۔دونوں فلسف ہمارے سامنے آگئے۔اب دیکھنا بیہ ہے کہ مادی جدلیت کا فلسفہ اس ممارت کے بوجھ کا متحمل کیوں نہیں ہوسکتا۔

مادی فلسفۂ خواہ وہ جدلیت کا ہویا کچھاورا اس کا فطری نتیجہ نظام سرماییداری کے سوا کچھاور ہونہیں سکتا۔ مادی فلسفۂ حیات کی رُو سے انسان کی زندگی صرف حیوانی ہوتی ہے اور قوانینِ فطرت کے تابع رہتی ہے۔ بیدوہ قوانین ہیں جن کا اطلاق ویگر حیوانات پر بھی اس طرح ہوتا ہے جس طرح انسان پر۔اس طرح اس فلسفہ کی رُوسے انسانی زندگی کے نقاضے تھی طبیعی نقاضے ہوتے ہیں۔

طبیعی زندگی کے تین نقاضے ایسے ہیں جنہیں بنیادی یا جبلی (INSTINCTIVE) قرار دیا جاتا ہے۔

(1) تحفظ خولش كا تقا ضا (SELF-PRESERVATION)

(2) تغلب خویش کا تقاضا (SELF-AGGRESSION) سے درحقیقت تقاضا(1) بی کی تکمیل کاذر بعد ہوتا ہے۔

191

#### (3) افرائشِ سُل کا تقاضا (SELF-REPRODUCTION)

تقاضا(1) کا لازی نتیجہ بیہ کہ ہر فرد زیادہ سے زیادہ سامان زیست سیلنے کی فکر کرے' تا کہ اس سے اس کا زیادہ سے زیادہ تعلیم و تعلیم اگر اس مقصد کے حصول بیں اس کے رائے بیں کوئی حائل ہوجائے تو بیاس کا مقابلہ کر کے اس پر غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ بیتقاضا(2) ہوا۔ اور جب اپنے تحفظ کی طرف سے اطمیعان ہوجائے تو پھراپنی اولاد کے تحفظ کی حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ بیتقاضا(3) ہے۔ اس تصور زندگی کے ماتحت' کسی فرد کے لئے' کسی دوسرے فرد کے تحفظ یا مفاد کا سوال پیدا ہو مہرس سکتا۔ کوئی حیوان کسی دوسرے حیوان کے مفاد کا تصور نہیں رکھتا۔ اس کے نزد یک حصول مفاوخویش کے علاوہ کوئی مقصد ہمیں 'ہوسکتا ہی نہیں' ہوسکتا ہی نہیں۔ بیوجہ ہے کہ اس قلسفہ کا مانے والا اس سوال کا اطمیمان بخش جواب بھی نہیں دے سکتا کہ

میں دوسروں کی مدو کیوں کروں؟

آپزیادہ سے زیادہ ہے کہ سکتے ہیں کہ انسان کی تندنی کا نقاضا ہا ہمی تعاون ہے۔ بینی میرے لئے کسی مختاج کی مدد کرنااس کئے ضروری ہے کہ اگر کل کو میں مختاج ہوجاؤں تو دوسرے میری مدوکریں ۔لیکن ایسا کہتے وقت رئیبیں سوچا جاتا کہ بھی جذبہ تو وہ ہے جس کے تالع ہر محض زیادہ سے زیادہ سمیٹنے کی فکر کرتا ہے۔ بینی وہ ایسا انتظام کرنا چاہتا ہے کہ وہ کسی وقت بھی دوسروں کا مختاج نہ ہو۔ بہی وہ منافست (RACE) ہے جو ایک فرد کی حالیہ ضروریات پوری ہونے کے بعد بھی اسے اطمینا ان سے نہیں بیٹھنے دیتی۔ وہ ہر وقت سمیٹنے کی فکر میں غلطاں و پیچال رہتا ہے اور اس سے معاشرے میں تاہمواریاں پیدا ہوتی جلی جاتی ہیں۔ زیادہ عقل دہنر(WITS) کے مالک زیادہ سے زیادہ سمیٹ لیتے ہیں اور دوسر سے پیچار سے تناج سے تناج تر ہوتے چلے جاتے ہیں۔ جوزیادہ سمیٹ لیتا ہے وہ دوسروں کے تعاون کا محتاج نہیں رہتا۔ وہ بجھتا ہے کہ میں اس تعاون کور د ہے سے خرید سکتا ہوں۔ اس کئے تعاون کی ضرورت اسے اس برآ ما دہ نہیں کرسکتی کہ دہ دوسروں کی المداد کرے۔ اس کا نام سرمایہ دارانہ ذہنیت ہے۔ یہ مادی فلسفۂ زندگی کا لازمی تقیجہ ہے۔

قلند کید ایت انسانی زندگی اوراس کے تقاضوں کا تصورتو بیپیش کرتا ہے لیکن اس بنیاد پرمعاشی نظام وہ قائم کرنا چاہتا ہے جس میں زیادہ سے زیادہ ایٹار کرنا پڑتا ہے۔کمیونزم کے معاشی نظام کی بنیاد سیسے کہ:

برخض سے زیادہ سے زیادہ کام لیاجائے اور اس میں سے أسے بقدر أس كی ضرورت كے دے كر باقی تمام دوسروں كى ضرور يات يوراكر في كے لئے لياجائے۔

سوال بیہے کہ ( مادی تصور حیات کی زوے ) وہ کون سا جذبہ محرکہ ہے جس کے ماتحت ایک فروزیادہ سے زیادہ محنت كرے ادراس بيس ہے كم از كم خود لے كرزيادہ سے زيادہ دوسروں كودے دے۔اس فتم كامطالبہ زندگی كے بيتى تقاضے كے خلاف ہے۔ تحفظ خویش کی جبلت (INSTINCT) اس کی مجھی اجازت نہیں وے سکتی۔ بیاس مطالبہ کا راستہ روک کر کھڑی موجاتی ہے۔آب بنگا م طور پرعوام کے جذبات کو مشتعل کرے (جونشہ بلا کرمد ہوش کرنے ہی کی دوسری شکل ہوتی ہے)اس پرآ مادہ کر سکتے ہیں کہ وہ مفاوِخویش کونظرانداز کردیں لیکن اے ان کامستقل نیج زندگی نہیں بناسکتے۔روس کا تجربہ اس کا شاہد ہے۔انہوں نے عوام (مختاجوں اورغربیوں کو) میہ کہہ کرکہ 'اٹھوا ورامیروں کوگوٹ لو۔ان کی دولت وحشمت کے مالک تم بن جاؤ سے "أنبيں بے بناہ قربانيوں كے لئے آمادہ كرديا۔ انہوں نے اس نشہ سے مدہوش ہوكر بنگاى طور يردہ كچىكرديا جساد كي كردنيا آنگشت بدنداں رہ گئی لیکن جب ان کا نشداً تر گیا تو ایثاراور قر بانی کاوہ جذبہ بھی ختم ہو گیا۔اس کے بعد جب ان محنت کشوں سے کہا گیا کہتم زیاوہ سے زیاوہ محنت کرواوراس میں سے صرف بفقررا پنی ضرورت کے لوتو انہوں نے کہا کہ سرکار! پھراس میں اور قدیم نظام سرمایدداری میں کیا فرق ہے؟ اس میں کارخانہ دارہم سے زیادہ سے زیادہ محنت کراتا تھا اور ہمیں بقدر ہماری ضروریات کے دیتا تھا۔ یکی کچھاب آپ کرنا جا ہے ہیں۔ہم ایسا کیوں کریں؟اس کا کوئی اطمینان بخش جواب ان کے یاس نہیں تھا۔انہوں نے اپنا نظام تائم رکھنے کے لئے ڈیڈے سے کام لینا چاہا۔ بیہ کچھ وفت کے لئے تو چلالیکن پھرنا کام رہ سمیا ۔ کوئی نظام قوت کے بل ہوتے رمسلسل نہیں چل سکتا۔اس ہے جمبور ہوکرروس والوں کواینے نظام میں تبدیلی کرتا یڑی۔ یہ جو وہاں اپنے مؤقف سے رجعت ہوئی ہے ۔ جے چین تحریف (REVISIONISM) قرار وے رہا ہے یکسی سیای دباؤ یامصلحت کا پیدا کرده نهیں ۔ بیاس فلسفه کی بنیادی کمزوری کا فطری نتیجہ ہے۔ چین ابھی اس منزل میں نیانیا داخل ہواہاس لئے اس کا مقام یوں سمجھے کہ وہی ہے جولینن کے زمانے میں روس کا تھا۔ اس لئے اسے ابھی اس تحریف کی ضرورت پیش نہیں آئی۔جب یہ برخوان تم ہوجائے گا تو وہاں (پین میں) بھی وہی صورت بیدا ہوجائے گی جوروس میں بیدا ہو ف ہوئی ہے۔اس لئے کداس نظام کی بنیاد یہاں بھی وہی ہے جوروس میں تھی۔ یہی خارجی اثرات کا نتیج نہیں گیاں قلندگی بنیادی کر درکی کا لازی تمرہے۔ چنا نچہ ماؤزے تھے کو ابھی ہا اساس نے ستانا شروع کر دیا ہے کہ چین کی نی سل کم یونزم کے مسلک ہے بتی جارہی ہے اس کے لئے وہاں تو نوجوانوں پر مشتمل حفاظتی عسکر (RED GUARDS) کے باتھوں از سرنو اس انقلابی جدو جہد کو شروع کرایا جارہا ہے جس میں سے ماؤزے تھے اور اس کی پارٹی کے دیگر رفقاء کر رہ ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اس تو کہ بردھ جائے لیکن اس سے استحکام اور گر رہ ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اس تو کہ بردھ جائے لیکن اس سے استحکام اور سے بیافعیں ہوسکتی۔ بیاس کی بنیادی کم وری ہے جو خارجی محرکات سے رفع نہیں ہوسکتی۔

ال كريكس قرآن كافلفة حيات بيب كه:

(1) انسان کی زندگی محض طبیعی زندگی نہیں۔انسان جسم کے علاوہ ایک اور شے سے بھی عبارت ہے جسے اس کی ذات کہا جاتا ہے۔

- (2) مقعبہ زنگر جم کے نقاصوں کا بورا کرنا بھی ہے اور ذات کے نقاضوں کا پورا کرنا بھی۔اگران دونوں نقاضوں بیں ککراؤ نہ ہوتو ہوالمراد — لیکن اگران بیں کسی وقت کمراؤ ہوجائے تو پھر ذات کے نقاضوں کوجسم کے نقاضوں پرتر ججے دی جائے گی۔
- (3) ذات کے نقاضوں کو پورا کرنے ہے اس کی مضمر صلاحیتوں کی نشو وٹما ہوتی ہے اوراس طرح بیجسم کی موت کے بعد زندہ رہ کرآ گے بردھتی اور مزیدار نقائی منازل طے کئے چلی جاتی ہے۔اے حیات آخرت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔
- (4) جمم کی پرورش ہرائس شے ہوتی ہے جے آپ خودا پنے استعال میں لائیں۔مثلاً آپ کے جسم کی پرورش صرف اس شے سے ہوگی جسے آپ خود کھائیں گے۔اس کے برمکس انسانی ذات کی نشوونما ہراس شے سے ہوتی ہے جسے آپ دوسروں کی نشوونما کے لئے وے دیں۔ بالفاظ دیگر' جسم کی نشوونما'' لینے'' سے ہوتی ہے اور ذات کی نشوونما'' دینے'' سے قرآن کے الفاظ میں الکیزی ہوئی ممالکہ یکٹر کی 18: 92 یعنی اس مخص کی ذات کی نشوونما ہوتی ہے جواپئی چیزوں کودوسرل کی نشوونما کے لئے دیتا ہے۔

ہے ہوہ فلسفہ کیات جس کی بنیادوں پرقرآن اپنے معاشی نظام کی عمارت استوار کرتا ہے۔ اس کے معاشی نظام کے اصولی خطوخال میر ہیں:

(1) خدانے سامان زیست تمام توج انسان کی پرورش کے لئے پلا مخرد وسعا وضہ عطا کیا ہے۔ اس لئے ذرائع پیدا وار پر کسی کی انفرادی ملکیت کاسوال پیدائمیں ہوتا۔ ایسا کرنا خدا کے مقابلہ میں دوسرے خدا کھڑے کردینے کے مرادف ہے۔ (2) چونکہ اصل مقصد حیات انسانی ذات کی نشو ونما ہے اور دواس طرح حاصل ہوتی ہے کہ انسان دوسروں کی نشو ونما کے لئے زیادہ سے زیادہ حیث نیادہ محنت سے کمائے۔
اپنی کمائی کے ماحصل میں سے اپنی بنیادی طبیعی ضروریات پوری کرنے کے بعد باتی سب دوسروں کی نشو ونما کے لئے و سے دسے کمائی کے ماحصل میں سے اپنی بنیادی طبیعی ضروریات پوری کرنے کے بعد باتی سب دوسروں کی نشو ونما کے لئے و سے کہدد کر جس قدرتہاری بنیادی خوات فیل العقق و 219:21 ( بی تھوسے پوچھتے ہیں کہ ہم کس قدر دوسروں کے لئے و سے کہدد کر جس قدرتہاری بنیادی ضرورت سے زائد ہے نسب کاسب ) تاکہاں سے اس کی ذات کی زیادہ سے زیادہ نے وی ہوجائے۔ اس عمل (PROCESS) کو ایتا کے زکو ق کہتے ہیں۔ ہمارے بال اس وقت زکو قا کا مفہوم صرف اس قدررہ کیا ہوجائے۔ اس عمل وقت زکو قا کا مفہوم صرف اس قدررہ کیا ہوجائے۔ اس عمل کو ایتا کے زکو قا کہتے ہیں۔ ہمارے بال اس وقت زکو قا کا مفہوم صرف اس قدررہ کیا مفہوم کھواور ہے۔ زکو قات معنیوم کھواور ہوئیوں سے بال اس وقت کر تا اور زیادہ سے زیادہ و میں کہ ہو وہ اس کا معنیوم کھوا کہ ہو ہوئیا ہے۔ اس معنیوم کھواور ہے۔ زکو قات کی تاری معنی کہا تا ہے۔ جن کہ دوسروں کی نشو و نما کے لئے دوسروں کی نشو و نما کے لئے دیے جانے کہا کہ ہو ہوئیا کہا ہوئی تا ہوئیا تا کہ وہ ہو ہوئیں سکتا (۲۰ ایس)۔ بیصرف اس کی نشو و نما کے لئے دیے ممکن ہے کہاناس نوادہ سے موادا پئی ہما ہوت کے افرادی ٹیس کی خوروں کی نشو و نما کے لئے دیے ممکن ہے کہ انسان نے بیا ہوری کی پوری کو پ

اور جب اپنی ضرور بات سے زائد سب کھے دوسروں کے لئے دے دیا جائے گا تو فاضلہ دولت SURPLUS)

MONEY) جونظام سرمایہ داری کی بنیاد ہے ۔ کسی کے پاس رہے گی بی بیس نہ بی جائیدادیں کھڑی کرنے کا سوال بیدا ہوگا اور نہ بی روپیسیٹنے کے لئے باہمی دوڑ (RACE) ہوگی۔ اس میں جومنافست (RACE) ہوگی وہ زیادہ سے زیادہ دوسروں کودیئے کے لئے ہوگی (83:26)۔

یہ ہے وہ فلسفہ تحیات جس کی بنیادوں پر قرآن اپنے معاشی نظام کی عمارت استوار کرتا ہے۔ آپ غور کیجئے کہ ان ہردو فلسفوں میں سے کون سافلسفہ ایسا ہے جس کی بنیادوں پر وہ نظام قائم رہ سکتا ہے جس کا تصور کیونزم پیش کرتی ہے۔ وہ صرف قرآن کے فلسفہ تحیات کی بنیاد پر قائم ہوسکتا ہے۔

جیا کہ پہلے بھی لکھا جا چکا ہے فلف جدایت میں دوسرانقص یہ ہے کہ اس میں قانون اضداد LAW OF)

(CONTRADICTION کے سوا کسی قانون کسی تصور محمی نظام کوغیر متبدل تشکیم بیس کیا جاسکتا۔اس کا تصور بیہ ہے کہ قانون اضداد کی زوے ایک نظام ظبور میں آتا ہے۔ پھراس میں اس کی ضد کھڑی ہوجاتی ہے اور دونوں میں تصادم شروع ہوجا تا ہے۔ پچھوفت کے بعدوہ پہلا نظام مغلوب ہوجا تا ہےاور دوسراغالب آ جاتا ہے۔ پہلے نظام کا دور دورہ ختم ہوجا تا ہے اوراس کی جگدودسرے نظام کا عبدشروع ہوجا تا ہے۔ بیگردش دولائی اسی طرح سے جاری چلی آ رہی ہے اوراسی طرح جاری رہے گی۔ اِس ونت اس گروش کی رُو ہے سابقہ نظام سرماییدداری پراس کی ضد (نظام سوشلزم) عالب آ رہاہے (اس کی آگل منزل کمیوزم ہوگی)۔اب اے محض اتفاق سیجھے کہ ہم اس زمانے میں پیدا ہوئے ہیں جب اس نظام کے غلبہ کی باری ہے جو مزدوروں اورمحنت کشوں کے لئے زیادہ نفع بخش ہے۔اس میں نہ مارکس کی فکر کا کوئی دخل ہے نہ لیفن کی عملی کا رفر مائی کا۔نہ روس کا کوئی کمال ہے نہ چین کا اعجاز 🔃 تاریخی وجوب (HISTORICAL NECESSITY) کی رُوسے ایسا ہونا تھا 'ایسا جور ہاہے۔اس کے بعد جب گردش کا دوسرا رُخ آئے گا تو بینظام مث جائے گا اوراس کی جگداس کی ضد کوئی دوسرانظام لے کے گا۔ اُس وقت روس اور چین تو ایک طرف ساری دنیا کے انسان مل کر بھی جا ہیں کداس فتم سے عاولا ندنظام کو برقر ارر کھ لیس توابیانبیں کرسکیں گے۔اس وفت اگر نظام سرمایہ داری مٹ رہاہے تو اس کئے نہیں کہ وہ نظام عدل وانصاف پرینی نہیں تھا اس لئے اس میں باتی رہنے کی صلاحیت نہیں تھی ۔اوراس کی جگہ سوشلزم کا نظام برسرا فتد ارآ رہا ہے تو سیجھی اس لیے نہیں کہ بدنظام نوع انسان کے لئے زیادہ منفعت بخش ہے۔ بیتو صرف اپنی اپنی باری کاسوال ہے۔اُس کی باری ختم ہورہی ہے اس لئے وہ جارہا ہے۔اِس کی باری آربی ہے اس لئے بيآ رہا ہے ۔ کل کو جب اِس کی باری ختم ہوجائے گی تو يہمی چلا جائے گا اور مزووروں اور محنت کشوں کی بزار آہ وفغال اوران کے حامیوں کی لا کھ سعی وکاوش بھی اسے برقر ارنہیں رکھ سکے گی۔ حقیقت میہ ہے کداس وقت کمیونزم کی طرف سے دنیا کے سامنے اس کا معاشی نظام چیش کمیاجار ہاہے اس کا فلسفہیں۔اس نظام مے متعلق بدلائل وشواہر بتایا جارہا ہے کہ بیٹسر ماہیدواراندنظام کے مقابلہ میں انسانیت کے لئے آپیرُ جت ہے (اور بیدواقعہ بھی ہے)۔ سوال بیہ کے جب اس نظام کی باری فتم ہوجائے گی اور بیابٹی مندخالی کرر ہاہوگا اوراس کی جگہ دوسرانظام لے رہاہوگا جواس كى ضد بوكا تواس وقت كميونزم كے حامى ونيا كوكياكہيں مے؟اس وقت ان كے تمام ولائل وشوابد جويدموجود و نظام (كميونزم) کے تن میں پیش کررہے ہیں سب باطل قرار یا جائیں گے ۔ اُس وقت انہیں بھی اُس آنے والے نظام کی حمایت کرنی ہو گی ورندجودر گت اس وقت نظام سر ماید داری کے حامیوں کی بن رہی ہے وہی کچھان کے ساتھ بھی ہوگا۔اس لئے کہ نظام سرمابیدواری کے حامیوں کا قصورا تنابی ہے نا کدوہ جدید نظام کا ساتھ نہیں دے رہے جانے والے نظام کے ساتھ لیٹے ہوئے ہیں۔اگرأس وفت کمیونزم کے حامیوں نے اس جدید نظام کا ساتھ نہ دیا تو وہ بھی ای جرم کے مرتکب قراریا تیں گے جس جرم کی بنا پر اِس وفت نظام سرمایدواری کے حامیوں کومور دالزام قرار دیا جار ہاہے۔

پھریٹمل بھی قابل غور ہے کہاس وقت ماؤ زے تنگ اپنی قوم کوسوشلزم کے معاشی نظام کی برکات کی بینا پراس مقام تک لے آیا ہے ۔کل کو جب اس نظام کی باری ختم ہوجائے گی تو پھراس قوم سے کیا کہا جائے گا اوران کے لئے وجۂ جامعیت کیا چیز ہوگی؟

اصل یہ ہے کہ ماؤز سے تھک کا فلسفہ 'اضعاد فلسفہ جبریت (DETERMINISM) ہی کی ایک شاخ ہے اس کی ٹرو سے انسان کی حقیت کا نتات کی عظیم مشینری میں ایک ہے جس پڑز ہے ہے زیادہ پچونییں 'جوشین کی حرکت کے ساتھ چلنے پرمجبور ہوتا ہے۔ یہ فلسفہ تھا ہوتا ہے۔ یہ فلسفہ تھا ہوتا ہے۔ یہ فلسفہ تھا ہوتا ہے۔ یہ وہ فلسفہ تھا ہوتا ہے۔ یہ فارگاہوں ہے 'مجرااورانسانیت کو تباہ کرتا ہوا مختلف میں بدل کر یہاں تک آ پہنچا ہے۔ یہی وہ فلسفہ تھی ہوتا ہے۔ یہ نتائز ہوکر ہندوؤں نے تالخ (آ واگون) کا عقیدہ وضع کیا۔ اور عیسائیت نے ''اولین گناہ' (ORIGINAL SIN) کے دھوئے وُھل نہیں سکتا۔ مغرب کے مفکرین اور سائنس دانوں نے عیسائیت کو تو خیر باد کہدویالیکن وہ اس کے اس فلسفہ کے چکر سے ندفکل سکے۔ چنانچیان کی ہر حقیق کا زُنْ آئی سمت جاتا ہے کہ انسان مجبور مفن ہے۔ اس سے بیگل متاثر تھا اور یہی مارکس کے اعصاب پر سوار رہا۔ اب وہی نصور فلسفہ 'اضداد کے روپ میں سامنے آیا ہے جس میں نظام خود بخو دید لئے رہنے ہیں اور انسان ہر آ نے والے فلام کا ساتھ دینے پرمجبور ہوتا ہے۔ شاس کی اجھائیاں اس کا پچھسنوار سکتی ہیں۔

اس کے برعکس قرآن کہتا ہے کہ ایک نظام فی ذاتہ اچھا ہوتا ہے اور دوسرا نظام فی ذاتہ خراب ہوتا ہے جواچھا ہوتا ہے اس میں قائم رہنے کی صلاحیت ہوتی ہے جوخراب ہوتا ہے وہ باقی نہیں رہ سکتا۔ایتھے نظام کا معیار میہ ہے کہ میں قائم رہنے کی صلاحیت ہوتی ہے جوخراب ہوتا ہے وہ باقی نہیں رہ سکتا۔ایتھے نظام کا معیار میہ ہے کہ

مَا يَنْفَعُ النَّاسُ فَيَبَلَّكُ فِي الْأَرْضِ [13:17]

جونظام تمام نوع انسان کے لئے نفع بخش ہوتا ہے وہی نظام اچھا ہوتا ہے اورای میں باتی رہنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔
اس کے برعکس ٰ إِلَّهُ اَلَا يُغْلِمُ الطّلِيْمُونَ اِ 135:6] جونظام سلب ونہب اورظام وجور پریٹی ہوگا اسے کا میابی حاصل نہیں ہو سکتی۔
چونکہ محووثبات کا بیرقانوں غیر منتبدل ہے اس لئے اس کے خلاف ہونہیں سکتا۔ بات ساری وقت (TIME) کی ہے۔ اگر
انسانوں کی جماعت اس کے لئے اُٹھ کھڑی ہوگئ تو بیظام پریٹی نظام مث جائے گا۔ اگر ایسا نہ ہوا تو اس میں وقت لگ جائے
گا۔ قرآن کریم نے اس کی ایک مثال بھی دی ہے۔ اس نے کہا ہے کہ نظام ہوئی نظام ہے کیرواری (FEUDAL SYSTEM) جس میں
زمین کے بے حدونہا بیت رقبے افراد کی ملکیت میں چلے جاتے ہیں ظلم پریٹی نظام ہے نیے مث کرد ہے گا۔ خدا کے کا کناتی قانون
کی رُوسے ایسا بتدر تے ہوگا۔

آوکٹھ نیز ڈاآگا نائی الارض منقصہا میں آظرافہا واللہ پینٹھرلا مُعیقب ایٹٹیہ موقو سَرِیمُ الْحِسَابِ [13:41] کیا بیلوگ اس حقیقت پرغورنہیں کرتے کہ ہم کس طرح زین کے رقبوں کوجا گیرداروں کی مکیت ہے کم کرتے جارہے ہیں۔ بیغدا کے قانون کے مطابق ہور ہاہے جے کوئی پاٹائیس سکتا۔ وہ بہت جلد صاب کرویتا ہے (کیکن اس کا کیا۔ ایک ون تبارے حساب وشارے ایک ایک برارسال کا ہوتا ہے۔)

کیکن جب عہدنی اکرم میں جماعت مونین اس قانون کوعملاً نافذ کرنے کے لئے اٹھ کھڑی ہوئی تو وہی انقلاب جے اپنی رفتار سے ہزار دن سال میں جا کرکمل ہوتا تھا' چند سال کے عرصہ میں ظہور میں آگیا۔ عہدنی اکرم میں زمین کو بنائی یا کرامیہ پر دینے کی ممانعت کر دی گئی اور حضرت عرائے زمانے میں تمام زمین نظام معاشرہ کی تحویل میں آگئی۔ اس کے بعد جب اس جماعت کے جائشینوں نے اس قانون خداد ندی سے اعراض برتا تو اس قانون نے بھراپئی کا کتاتی رفتار ہے آگے چانا شروع کر دیااور اب میصدیوں کی مسافت طے کرنے کے بعد پھر عملاً متشکل ہوتا نظر آر ہاہے۔ یہی مثال دوسرے غلط نظام ہائے حیات پر بھی صادق آتی ہے۔

یہ ہے قرآن کا پیش کردہ قانونِ محودثبات سے بیتاریخی وجوب کی اندھی قوت کی پیدا کردہ گردش دولا بی نہیں۔اس میں اصول بیہ ہے کہ لیقلاق من هکک عَنْ بیکٹی قائینی من می عَنْ بیکٹی ق [8:42] جو متنا ہے دہ بھی دلیل وہر ہان کی رُوے منتا ہے' جوز ندہ رہتا ہے وہ بھی دلیل وہر ہان کی رُوے زندہ رہتا ہے اوروہ دلیل وہر ہان بیہے کہ

مَا يَنْفَهُ النَّاسَ فَيَمَلَّكُ فِي الْأَرْضِ [13:17]

زندہ وہ رہتاہے جونوع انسان کے لئے منفعت بخش ہو۔

اس نقطۂ خیال ہے بھی آپ دیکھنے کہ جدلیت کے فلسفہ اور قرآنی فلسفہ میں سے کس میں اس کی صلاحیت ہے کہ وہ ایسے نظام کو قائم کر سکے اور باقی رکھ سکے جوانسانیت کے لئے نفع بخش ہو!

### دند آخ

نظام کا تنات برغور کرنے سے چندایک اہم حقیقیں مارے سامنے آتی ہیں۔مثلاً

(1) صَنی ارض پر زندگی کی نمود سے پہلے ہی یہاں سامان زیست موجود تھا اور موجود چلا آ رہا ہے۔ زندگی خواہ الالین جراؤ سے کی معاریح سے پانی روشنی حرارت ہوا اللہ میں ہوا درخواہ بلند ترین حیوائی پیکر میں جن اشیاء پراس کے قیام وبقا کا انحصار ہے ۔ پانی روشنی حرارت ہوا خوراک وغیرہ ۔ وہ سب بچھ ساتھ موجود رہتا ہے۔ اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ پیسلسلہ یونہی اتفا قاد جود میں نہیں آ گیا کید سے سوچی جھی اسکیم کے ماتحت کا رفر ماہے اور سراسر حکمت ہوئی۔

(2) بیسامان زیست ان اشیاء کاخو دیدا کرد و تیس کسی اور کاعطا کرده ہے۔ بعن جس نے آئیس زندگی دی ہے اس نے سامان زندگی بھی پیدا کردیا ہے۔ قرآن کے الفاظ میں:

وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزُّتُهَا [11:6]

ز بن برکوئی ذی حیات ایمانیس جس کے رزق کی ذمدداری خدا برنیس ۔

(3) صفحہ اُرض پرکوئی شے (انسان کے سوا) الی نہیں جوسامان زیست کوانفرادی ملکیت میں لے بیٹھے۔ وہ صرف اس سے اپنی ضرورت پوری کرتی ہے وگائین قبن دَآ کَاتِوَا تَعْمِیلُ بِهِ زَقْتُهَا اِلَّهُ مَدَّرُ فَقَهَا وَالْقَا کُمْرُ [60:29] فرراسوچونو سمی کہ کتنے وی حیات ہیں جوابنارز قرابی پیٹے پرلا دے لا دے پھرتے ہیں؟ سامانِ زیست ما کدہ ارض پرتمہارے لئے اوران کے لئے بھراپڑا ہے۔
ان میں سے جو ذی حیات رزق کا ذخیرہ بھی کرتے ہیں (مشلا چیو ٹیماں یا شہدی کھیاں وغیرہ) تو وہ بھی ان سب کی ابنا ہی ضرورت کے لئے ہوتا ہے۔ انفرادی ملکیت کا سوال وہاں بھی نہیں ہوتا۔

(4) انسانوں کے لئے بھی آسی انداز کی زندگی بسر کرنا منشائے فطرت تھا۔اسے قرآن (قصد آ دم کے تمثیلی رنگ میں ) اس زمین پر جنت کی زندگی ہے تعبیر کرتا ہے۔ یعنی وہ زندگی جس میں کیفیت بیہ وکہ:

إِنَّ لَكَ اللَّا تَجُوْعَ فِيهَا وَلا تَعْرَى وَ وَاللَّكَ لا تَظْمُوا فِيهَا وَلا تَضْعَى [19: 20]

اس میں تھے نہ بھو کے رہنے کاغم ستائے نہ بیاس پریشان کرے۔نداس شی الباس کے لئے متفکر ہونا پڑئے ندمکان کے لئے سرگروال۔

اس میں کیفیت میہونی جا ہے کہ وکلا مِنْهَارُغَدًا حَیْثُ شِنْهُا وَ2:35]۔ جہاں کی کوضرورت ہونید جرکر کھائے کول جائے۔ ذرائع رزق ہرایک کے لئے کیساں طور پر کھلے ہوں سوّا تو لِلسّائیلیٹن و11:10]۔

(5) لیکن انسان کی مفاد پرستیول نے 'سامان زیست پرانفرادی ملکیت کا تصور پیدا کر کے اس جنت کوجہنم میں تبدیل کر دیا۔اس پستی کوقر آن نے ہیوط آ دم سے تعبیر کیا ہے۔جس کا نتیجہ سیہوا کہ ہرفردد دسرے کا دشمن ہو کیا دَقُلْنَا الْفِطْوْالِعَصْمُ کُرُلِیَعْضِ عَدُوَّا 2:36]۔

(6)اب مقصودِ فطرت سے ہے کہ انسانی دنیا میں پھر سے وہی جنتی زندگی کا نقشہ قائم ہوجائے اوراس طرح'' جنت سے لکلا ہوا آ دم پھر سے جنت کو پالے''۔خدا کا کا نتاتی قانون'ائی نقشہ کوقائم کرنے کے لئے سرگرم ممل ہے لیکن جیسا کہ پہلے بتایا جا چکا ہے'اس کی رفتار (جمارے حساب وشار کے مطابق) بہت سُست ہے۔اس کا ایک ایک دن ہزار ہزارسال کا ہے۔

بہ اس رفتار کو تیز کرنے کے لئے آسانی دعوت انقلاب کے دائی حضرات انبیاء کرائم وفتا فو فتا آتے رہے۔ وہ اپنے حلقہ ا اثر میں اس نقشہ کو قائم کرتے ہے لیعنی سامان زیست کو تمام افراد انسانیہ کی ضرور بات کو پورا کرنے کے لئے عام کر دیتے (اسے نظام ربوبیت کہا جاتا ہے) ہے لیکن ان کے بعد مفاد پرست گردہ پھرآ کے بڑھآ تا اوراس نقشہ کوائٹ کر پھر سے معاشرہ میں تاہمواریاں پیدا کر دیتا ہے ہی کھا لیے لوگوں کی عدوے ہوتا جو مقدی لباسوں میں ملبوس ہو کرعوام سے کہتے کہ منشاء خداوندی بھی ہی ہے۔ انہیں ندہبی پیشوا کہا جاتا ہے۔ آخری مرتبہ وہ'' جنتی نقشہ' خدا کے آخری بی محمد رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھوں متفکل ہوا۔اس کے پچھ عرصہ بعد ا مفاد پرست گروہ ملوکیت اور ندہبی پیشوائیت کی شکل میں بھرآ گے ہڑھ آیا۔انہوں نے باطل کا نظام سرمایید داری قائم کردیا اور خدا کا کا کناتی قانون بھرے اپنی رفتارے آگے ہڑھنے لگا۔

اب نبوت كاسلساختم موكيا تفااس لئے اب اس جنت ارضى كى تفكيل كى دوصور تيس تھيں۔

(۔ جس اُمت کواس آخری نبی کے پیغام (قرآن) کا دارث قرار دیا گیا تھا' وہ اس نظام کواپنے دست وباز وسے قائم کرتی اور باتی رکھتی اور اگر وہ ایسانہ کرتی تو

ب۔ زمانے کے نقاضے انسان کو ایسا کرنے پر مجبور کردیتے۔ اس شکل میں دشواری یہ ہوتی ہے کہ بینظام بیک جست اپنی منزہ صورت میں سامنے نہیں آسکتا۔ ابتداء بری دھندلی ہی شکل میں شووار ہوتا ہے اور پھرتجر باتی طریق سے بتدری اپنی منزہ شکل تک پہنچتا ہے۔

ہم (وارثین کتاب اللہ) نے اپنافر یضا واند کیا تو اس انقلاب نے دوسری شکل افقیار کرئی۔ عصرِ حاضر بین اس کی پہلی نمود
مارکس کی فکر میں ساھنے آتی ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مارکس کے سینے میں قلب حساس تھا جومظلوم و مقبورا نسانوں کی جرم ال
نصیبی پر سے جن پر بالا دست انسانوں کی چیرہ وستیوں نے رزق کے دروازے بند کر دیۓ تھے سے خون کے آنسوروتا
تھا۔ وہ چاہتا تھا کہ کسی طرح آن کے وکھ دور ہوجا نیں۔ وقی کی حقیقی روثنی (قرآنی تعلیم) اس کے سامنے نہیں تھی۔ اس کے
سامنے عیسائیت تھی جو لفظا انسانیت کے دکھوں پر آنسو بہانے کی مدی ہونے کے باوجود عملاً اس نقشہ کو قائم رکھنے کا موجب تھی
سامنے عیسائیت تھی جو لفظا انسانیت کے دکھوں پر آنسو بہانے کی مدی ہونے کے باوجود عملاً اس نقشہ کو قائم کر سے بحضے کو اولیکن
شرط قرار دیدے دیں اور مظلوموں کے وکھوں ورکرنے کے لئے عدل کے بجائے رحم کی بھیک مانگیں تو متعبر تو تیں دند ناتی پھر یں
گی۔ انہیں ظلم وستم سے روکنے والا کوئی نہیں ہوگا۔ مارکس نے اس حقیقت حال پرخور کیا تو اس نتیجہ پر کہنچا کہ ان چیرہ وستیوں کا
بنیا دی سب ند ہب کا نصور ہے۔ اس لئے اس نے ند ہب کوانسانیت کا اولیان وقرار دے دیا۔ اگر اس کے سامنے 'ند ہب'
کی۔ بیا ہے'' وین' (قرآن کریم) ہوتا تو وہ اس نتیجہ پر نہ پہنچا۔

روس میں بھی اس عیسائیت کا دوردورہ تھااس کے لیکن بھی خدا کے متعلق ای نتیجہ پر پہنچا کہ اس کا تصور مفاد پرستوں کا پیدا کردہ ہے۔اور ظاہر ہے کہ جب خدا پر ایمان خدر ہے تو انسانی ذات وی حیات آخرت پر ایمان خود بخو دختم ہوجا تا ہے۔ چیس میں غرب کے سلسلہ میں حالات اس ہے بھی بدتر ہتے۔ وہاں ایک چھوڑ میں تین قدیم غدا ہب مروج ہتے اور تینوں کے تینوں تو ہم پرسی کے مظاہر کنفیوشس ازم کی تعلیم خالعت اسلاف پرسی تھی جس میں جمود و تقلید سب سے بوی نیکی اور تغیر واصلاح کا تصور سب سے بردا گناہ تصور کیا جاتا ہے (بعینہ اس طرح جس طرح ہمارے ہاں غربی پیشوائیت تقلید کوئین دین بنا کرچیش کرتی اور ہرتغیراورجدت کوجہنم کےعذاب کامستوجب قراردی ہے)۔طاوّازم کیان دھیان ہیں مست رہ کر
دنیا تیا گ دینے کی تعلیم دیتا تھا۔ بدھ مت اس ہے بھی چارقدم آ کے تھا۔ اس میں منتہائے زندگی نروان حاصل کرناہے جس
سے مراوا پینے آپ کو قاطبۂ فنا کردینا ہوتا ہے۔ ماوُزے تھ کے سامنے یہ خدا ہب سے اس لئے اس کا روِعمل ظاہر ہے۔ اس
نے فکری طور پر ہیگل بلکہ مارکس ہے بھی اختلاف کیا کیکن خدہب کے خلاف اس کی شدت ان ہے بھی زیادہ بڑھ گئی ۔
ایسا ہونا بھی چاہئے تھا۔ اتنا بڑا انقلا بی و ہن جود وقطل کے اس جذام کو کیے گوارا کر لیتا ؟ لیکن چونکہ دین اس کے سامنے بھی
نہیں تھا اس لئے اس نے بھی اپنے فلے کی بنیا داپنے قیاسات ہی پر رکھی۔ وہ اس کے سواکر بھی کیا سکتا تھا۔

سیت وہ فلسفہ جس کا اجمالی تعارف ہم نے شروع میں کرایا تھا اور جس کی بنیادوں پڑوہ استے عظیم معاثی نظام کی عمارت استوار کرنا چاہتا ہے۔ فلاہر ہے کہ اس فلسفہ کی بنیادوں پر بیر عمارت قائم نہیں رہ سکتی۔ جب چین میں السابقون الاؤلون استوار کرنا چاہتا ہے۔ فلاہر ہے کہ اس فلسفہ کی بنیادوں پر بیر عمارت قائم نہیں رہ سکتی۔ جب چین میں السابقون الاؤلون رہے گا۔ اور چینی انقلاب بھی ای تحریف ہوجائے گا جس کا طعنہ وہ اس وقت رُوس کو دے دہا ہے۔ سے گا۔ اور چینی انقلاب بھی ای تحریف (REVISIONISM) پر مجبور ہوجائے گا جس کا طعنہ وہ اس وقت رُوس کو دے دہا ہے۔ بیر گئیگ ہے کہ پہلے روس اور اس کے بعد چینین کی اِن انقلابی جماعتوں نے کا تناتی قانون کی تا تید کے لئے ہاتھ اٹھا کڑ اس کی رفتار میں تیزی بیدا کر وی ہے لیکن چونکہ ان کے انقلاب ایک حادثہ بن کر رہ جائے گا اور اس کے بعد اگر کا تناتی قانون نے اپنے حساب سے ''ایک ون'' کی بھی مزید'' تاریخ وال دی'' توانسانیت کو صد یوں تک بھر سرمایہ واری کے آئی قانون نے اپنے حساب سے ''ایک وقت اس معاثی انقلاب کو قرآن کی کو صد یوں تک بھر سرمایہ واری کر آئی فیا نون نے اپنے حساب سے 'کاراس وقت اس معاثی انقلاب کو قرآن کی اساس مجائم میں جائے کے اس کے بیا تھا ہو آ وم' اپنے فردوی گم گشتہ کو بھرے پالے گا۔ اساس مجائم میں جائے کے کہ رفتار کی بلیدی اور اس کی نبیادی پستی کو دیکھ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ اور آئی کی بلیدی اور اس کی نبیادی پستی کو دیکھ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ انقلاب کو آئی کی بلیدی اور اس کی نبیادی پستی کو دیکھ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انقلاب کو آئی کی بلیدی اور اس کی نبیادی پستی کو دیکھ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انقلاب کو کہ کہ کہ کو کہ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انقلاب کو کہ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انتقلاب کو کہ کر کہا تھا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کور کیکھ کر کہا تھا کہ کہ کی کو کہا کہ کہ کہ کو کہ کہا تھا کہ کو کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انتقلاب کو کہ کر کہا تھا کہ ۔ ۔ ۔ انتقلاب کو کہ کہ کر کہا تھا کہ کہ کو کہا کہ کو کہ کر کہا تھا کہ کہ کو کہا کہ کو کہا تھا کہ کو کہا تھا کہ کو کہا کہ کو کو کہا کہ ک

اگر ہوتا وہ مجذوبِ فرقگی اس زمانے میں تو اقبال اس کو سمجھاتا مقام کبریا کیا ہے!

لیکن میں جھتا ہوں کدائس "مجذوب فرگی" ہے کہیں زیادہ ضرورت آج اس" مسلک چینی" کومقام کبریا ہے آگاہ کردیا ہے۔ یہاں لئے کہمقام کبریا کے راہتے میں جوخار دارجھاڑیاں دامنگیر ہوتی ہیں چین نے انہیں راہتے ہے الگ کردیا ہے۔ یہاں پادشاہی فرہبی چیشوائیت اور سرمایہ داری کی قوتیں فتم ہو چی ہیں اور یہی وہ خادار جھاڑیاں ہیں جوانسان کو "خدا" تک چینجے نہیں دیتیں ہے یہوہ حصۂ لآہے جے طے کئے بغیرانسان الا اللہ تک پہنچے نہیں سکتا۔ چین ان شفی منازل کو طے کر لینے کے بعد ویں کی منزل الآکی سرحد پر کھڑا ہے۔ اگر اس وقت آسے اس مقام کی نشان وہی کردی جائے اوروہ اس راہتے کو اختیار کر لے تو صرف چین ہی نہیں عالمگیرانسانیت اُس جہنم سے فیئے سکتی ہے جس میں اُسے بصورت ویگر معلوم کتنے راہتے کو اختیار کر لے تو صرف چین ہی نہیں مالکیرانسانیت اُس جہنم سے فیئے سکتی ہے جس میں اُسے بصورت ویگر معلوم کتنے دارہ جانم کی تھاں کہ کے بعد ویں کی منزل ویک مورث ویک نے اس مقام کی نشان وہی کردی جائے اوروہ اس

عرصتک اور جنالے عصائب رہنا پڑے اور اس سے نکلنے کے لئے خداجانے اسے تنتی خون کی ندیاں ہیرنی اور آگ کے دریا عبور کرنے پڑیں ۔ مسلم ممالک ہیں سے اس وقت کوئی بھی اس کے لئے آبادہ نظر نہیں آتا کہ وہ قرآن کے انتقاا بی بوگرام کوایٹ ہاں مملا معتقل کردے۔ یہ ممالک ابھی حصہ آلآئی سے نیش نکا حصہ آلا تک کیے بی بھی سے بات کی بیٹی سے سے بات کے بیات نکا محتوات کے اس پڑیت کردیا تصور پیش کرتے ہوئے علامدا قبال نے کہا تھا کہ اس سے 'اسلام اس شھے کومنا سکے گا جے عربی بلوکیت نے اس پرشیت کردیا تھا'' ۔ لیکن یہاں جس تیزی سے فدہی پیٹوائیت اپنا تسلط جمارتی ہاں کے بیٹی نظر یہاں دہ آن کے ممان کے امرانات بہت بیتھے جا پڑے ہیں۔ یاور کھے! فذہی پیٹوائیت کا اقد ار نظام سرمایہ داری کے مائے کا پیانہ ہوتا ہے۔ ان دونوں کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔ ایک کے برحضے سے دوسری گفتی ۔ بہی وجہ ہے کہ بیدونوں وہ آن کی ساتھ ہے۔ ایک کے برحضے سے دوسری گفتی ۔ بہی وجہ ہے کہ بیدونوں وہ آن کی انتقابی پروگرام کے داسے موجوں کی اور نمائی ہیں وجود کوش ہوا اور نواہ زمانے کے نقاضوں سے جوجائے تو ہوسکا ہے کہا تہ دور گفتی ہے۔ اور اور اسے بیتھے پر آبادہ جوجائے تو ہوسکا ہے کہاں معرمہ کا ندر چھی ہوئی ۔ سے موجوں کی گفتہ کی تھی تک تھی جو اس میں معرمہ کا ندر چھی ہوئی۔ جس نہیں مرقوم ہے جے علامہ نے کا بیات کو اس کو سامنے منتشکل میں دیکھ لے ۔ بیخواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے ہوکر کہا تھا۔ دیکھ لے ۔ بیخواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے ہوکر کہا تھا۔ لین خواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے ہوکر کہا تھا۔ لین خواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے ہوکر کہا تھا۔ لین خواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے ہوکر کہا تھا۔ لین خواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کر مر بانے کھڑے کی دور کہا تھا۔ لین خواب اس تھم کے ایک بند میں مرقوم ہے جے علامہ نے تھم سائی کے مزار کرمر بانے کھڑے کی دور کہا تھا۔

بہت دیکھے ہیں میں نے مشرق ومغرب کے میخانے یہاں ساتی نہیں پیدا' وہاں بے ذرق ہے صببا نہ ایراں میں رہے باتی نہ توراں میں رہے باتی نہ توراں میں رہے باتی کو بندے فقر تھا جن کا ہلاک قیمر و کسرای! کی شخ حرم ہے جو ٹچرا کر کا کھاتا ہے کھیم بوزر و راتی اولین و چادیہ زہرای حضور حق میں امرافیل نے میری شکایت کی حضور حق میں امرافیل نے میری شکایت کی یہ بندہ وقت ہے پہلے قیامت کر نہ دے بریا نہ اگرفتہ چیوں احرام و کمی خفتہ در بطحاا"

(بیمصرع حکیم سنائی کاہے)

حقیقت بیہ کے اس وقت تاریخ نے ہمیں ایک جیب مقام پر لاکر کھڑا کر ویا ہے۔ ایک طرف مغربی جمہوریتیں ہیں جن کا نظام سرمایہ دارانہ ہے کیان وہ (عیسائی یا یہووی ہونے کی جہت ہے ) اسپٹے آپ کوخدا پرست کہتی ہیں۔ لیکن قرآن کر بھراس فتم کی خدا پرتی کوخدا پر ایمان قرار بی نہیں ویتا۔ خدا پر ایمان کے معنی یہ نہیں کہ آپ اپنے ذہن کے تراشیدہ (یا اپنے نہ بب کے پیش کروہ) خدا کے تصور کے مطابق خدا کو ما نیں ۔ خدا پر ایمان کے معنی یہ ہیں کہ آپ خدا کے اس تصور پر ایمان رکھیں جو تصور اس نے خودا ہے اس تصور پر ایمان رکھیں جو تصور اس نے خودا ہے متعلق دیا ہے۔ اور وہ تصور قرآن کے سواکبیں نہیں اس کمانا ہے بہی وجرشی کہ قرآن کریم نے اہل کتا ہے ہی مطالبہ کیا تھا کہ وہ خدا پر است ہیں اور نہ بی ان کا نظام بھی یہ مطالبہ کیا تھا کہ دہ خدا پر ایمان لا کیس ۔ ابندا قرآنی نظام کے خدا پر ستو! آ وَاورا شتر آ کیت کے خدا فراموش نظام کے خدا پر ستو! آ وَاورا شتر آ کیت کے خدا فراموش نظام کے خلاف متحدہ محافر نہاؤ کہ سیاس نفرہ ہے جو سلم اتوام کواسپے دام بڑ ویر میں پھنسانے کے لئے وضع کما گیا ہے۔

ووسری طرف کمیونزم ہے جس کا نظام تو قرآنی نظام کے مماثل ہے لیکن اس کا فلسفہ تھیات قرآنی فلسفہ کرندگی کی نقیض ہے۔ اس لئے وہ بھی قرآنی نقطہ کٹاہ سے مسلمان کے لئے قابل قبول نہیں ہوسکتی۔ واضح رہے کہ جس طرح قرآن اپنے نظام کوفلسفہ کھیات سے الگ نہیں کرتا 'اسی طرح کمیونزم بھی اپنے معاشی نظام کواپنے فلسفہ کرندگی سے جدانہیں کرتی۔ کمیونسٹ کے لئے ضروری ہے کہ وہ کمیونزم کے فلسفہ کھیات اور اس پرمتفرع معاشی نظام کوایک وحدت کی طرح تشکیم کرے۔ بیوجہ ہو میں کہا کرتا ہوں کہ بندا یک کمیونسٹ مسلمان ہوسکتا ہے اور ندا یک مسلمان کمیونسٹ۔

تیسری طرف ہم مسلمان ہیں جن کے ہاں قرآن کریم کے الفاظ تو ہے۔ تکک محفوظ ہیں لیکن عملانہ ہمارا نظام قرآنی ہے نہ فلسفہ زندگی قرآنی ہم بھی در حقیقت اسی مقام پر ہیں جس مقام پر مغرب کے الل کتاب ہیں ۔ اس فرق کے ساتھ کہان کے پاس خداکی راہ نمائی اپنی اصل شکل میں موجود نہیں اور ہمارے پاس وہ (غلافوں میں لیٹی ہوئی) محفوظ رکھی ہے۔

ان حالات کے پیشِ نظر علامہ اقبال نے جوکہا تھا کہ اگر اشتر اکیت کے ساتھ ضدا کوشائل کرلیا جائے تو وہ اسلام کے مماثل ہوجاتی ہے تو یہ فارمولا کاروانِ انسانیت کے لئے منزلِ مقصود کی سیجے نشاندی کرتا ہے لیکن (جیسا کہ پہلے کہا جاچکا ہے) اس کے لئے مسلم مما لگ ابھی آ یا دونیس وہ اس تصویر حیات ہے ہنوز بہت دور ہیں ۔ لیکن دینِ خداو ندی پر کسی خاص قوم کی اجارہ داری نہیں کہ وہ اسے چلانا چاہے تو وہ چل سکے اور اگر وہ اسے قصۂ پارینہ بنا بیٹھے تو وین ہے بس وجبور جیٹا اس کا منہ تکتا رہے۔ یہ تمام نوع انسانی کی مشتر کہ درافت ہے۔ دنیا کی جوقوم بھی اسے اپنانا چاہے دین اس کا بوجا تا ہے۔ وہ ہر مخاطب قوم سے کہتا ہے کہ دین کا نقشہ تبہارے سامنے آ چکا ہے قبان تو گوا فکٹ آ بلکھ شکٹھ نگا آرسلٹ یہ الکیکٹھ کو تیسٹھ کیلے کہ تی قوم کا اور قوم لے اسے کہتا ہے کہ دین کا نقشہ تبہارے سامنے آ چکا ہے قبان کو گوا فکٹ آ بلکھ شکٹھ نگا آرسلٹ یہ الکیکٹھ کو تیسٹھ کیلے کوئی اور قوم لے 11:57 اگر تم اے اپنانا چاہے بوتو جوالے را الراز کیکن آگر تم اسے نے وگر دانی کرنا چاہتے بوتو خدا تبہاری جگہ کوئی اور قوم لے

آئے گا'جواسے اپنالے گی وَ لاَ تَضُرُّ وَ لَهُ هَيْمُنَّا وَ 11:57 اورتم اس کا پھھ بھی بگاڑ نہ سکو گے۔ دین ایک خاص فلسفہ حیات کے مطابق نظام زندگی منتشکل کرنے کا نام ہے۔ جوقوم بھی ایسا کرنا چاہے دین لیک کراسے سینے سے لگا لے گا۔ اُٹھالے جو ہو حاکر ہاتھ میں بادہ اُس کا ہے

لبذا بحالات موجودہ کشادی راہ یک بی نظراً تی ہاوروہ یہ کہ اگراشترا کی ذہن پر پیر تقیقت واضح ہوجائے کہ جس فلسفہ پروہ اپنے معاشی نظام کی عمارت استوار کرنا چاہتا ہے اس کی بنیادیں اس عمارت کے بوجھ کی تحمل نہیں ہو تحقیل بی عمارت قرآتی فلسفہ محیات کی بنیادوں پر بی استوار ہو تک ہے تو امید کی جاسمتی ہے کہ وہ اس تقیقت کوشلیم کرلے۔ اس وقت اشتراک ذہن کا سب سے بڑا نمائندہ ماؤزر کے تھا ہے۔ چین کے ستر کروڑ نفوس اس کی فکر کی پرستش کرتے ہیں اور چین سے باہر کس قدر اذبان اس فکر سے بران نمائندہ ماؤزر کے تھا ہی اندازہ بی نہیں لگایا جا سکتا ہے پوزیشن دنیا جس اس وقت کسی اور مفکر کو حاصل نہیں اور خملی اعتبار سے اس وقت کوئی دوسرا انسان ایسا نظر آتا ہے جو اسلام جسے عالمیرا نقلاب کو اسپنے باس عملاً نافذ کرنے کی ہمت اور صلاحیت رکھتا ہو۔ آگر اس ایک ذہمی گار عیں قرآتی تبدیلی آجائے تو عالم انسان سے بڑا انقلاب اور کون سا ہوسکتا ہے۔ اس سے فی الواقعہ دنیا جس قیامت سے پہلے وہ قیامت برپا ہوسکتی ہے جس کا تصورا قبال آنے چیش کیا تھا اور اس نے ہو سامن کے کعبہ کوشم خانوں سے "جو تاریخی حقیقت بیان کی تھی چیجب کہ اس کی تا نمید جس ایک اور شہادت دنیا کے سامنے آتا جائے۔

جھے اس کا احساس ہے کہ ہمارے ہاں (ہر کمزور قوم کی طرح) پید نہیت چلی آ رہی ہے کہ و نیا ہیں جو نہی کسی بڑے آ وی نے غلبہ وافتد ارحاصل کیا تواس کے متعلق یا تو ہم نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ ''وہ اندر سے مسلمان ہی ہے'' اور یااس کے مسلمان ہونے کی دعا کیں ما تھے لگ گئے لیک گئے لیکن میرے اس خیال کی محرک بید و بہنیت نہیں سے ہیں اس نتیجہ پر جن دلائل ووجو ہات کی بنا پر پہنچا ہوں انہیں میں نے تفصیل سے پیش کر دیا ہے۔ اگر ارباب فکر ونظر کو اس تجزیہ خالات میں کوئی سقم نظر آ ہے تو اس کی نشاندہ ہی کے لئے میں ان کا شکر گزار ہوں گا ہے میری قرآنی بصیرت نے بہر حال بچھائی میتجہ پر پہنچا یا ہے اور وہ ہی مجھاس پر بھی مجبور کر رہی ہے کہ میں اے ارباب علم وبصیرت کے سامنے کھالفاظ میں پیش کردوں کیونکہ کتمانِ حقیقت قرآن کی ژو سے انسانیت کے خلاف جرم عظیم ہے۔

آخر میں کیں اتناا درواضح کر دینا جا ہتا ہوں کہ سابقہ صفحات میں ماؤز ہے تنگ کی فکر پر جو تنقید کی گئی ہے تواس ہے اس کی تنقیص مقصود نہیں ۔قرآن کریم عقلِ انسانی کا مقام بہت بلند قرار دیتا ہے اور اس سے کام لینے کی بڑی تا کید کرتا ہے۔ اس لئے جو خف بھی عقل وقکر ہے کام لے کرزندگی کے مسائل سلجھانے کی کوشش کرے گا'وہ ہمارے نزدیکے مستحق تحسین وستائش ہے۔ کین (وہ کہتا ہے ہے کہ) جس طرح (مثلاً) انسانی نگاہ کی ایک حدہ جس سے آھے گی چیز اسے نظر نہیں آسکتی ای طرح عقل انسانی کی بھی ایک حدہ جس سے عقل انسانی کی آگھ عقل انسانی کی بھی ایک حدہ جس سے عقل انسانی کی آگھ اپنی عام حدہ بہت آھے کی چیز و کھے گئی ہے۔ ماؤز ہے تنگ (اور دیگر مقلرین) کی حدِنگاہ یقیدنا عام انسانوں سے زیادہ وسیج ہے لیکن ہم چاہتے ہیں کہ اسے وقتی کی راہنمائی کی دُور بین ال جائے تا کہ وہ راستے کے ان مقامات کو یقین کی آگھ ہے و کھے سے جے اس وقت و مجھن قیاس کی کھڑی سے شؤل ہے اس کے خواس وقت اس سے زیادہ دور کی چیزیں در کھ سکتے ہیں تو اس میں ہماری آ کھے کا کوئی کمال نویس ہیں ہماری آ کھے کا کوئی کمال نویس نیاس کے فور بھی راستے کے خطرات سے محفوظ رہے گا اور کا روان و سے دی جاتے ہیں انسانیت کو بھی ہمائے تو وہ ہم سے بہت زیادہ آگے و کھے سکتے گا۔ اس لئے خور بھی راستے کے خطرات سے محفوظ رہے گا اور کا روان انسانیت کو بھی بھی وکا قرب کی معزل تک لے جاسکے گا۔ اس لئے خور بھی راستے کے خطرات سے محفوظ رہے گا اور کا روان انسانیت کو بھی بھی وکا وار کا روان سے سے میری آ رز وکا مقصود اور سعی وکا وش کی کا مطلوب۔

يارب!اين آرزوئے من چەخوش است!

<sup>1</sup> افسوس کدابیانہ ہوسکا اور ماؤڑ نے تک ویسے ہی دنیاہے چلا گیا۔ اس کے بعد چین کی جو حالت ہور بی ہے وہ ہمارے سامنے ہے۔ (1978ء)



میں اس کتاب کوسابقہ باب کے ساتھ ختم کر رہا تھا کیونکہ میرے نزدیک اس (کتاب) میں معاشیات ہے متعلق کم وہیں جملہ جات کے ہیں ۔ اکثر تغییلا اور بعض مجملاً ۔ لیکن میں نے دیکھا کہ ان دنوں (1978ء میں) ہمارے بال دوموضوعات نے بڑی اہمیت حاصل کررکھی ہے ۔ ایک آبو کا مسئلہ جس کے خمن میں کہا جارہا ہے کہ ملک میں بلاسود معاشی کا روبار بالخصوص بنکاری کا نظام قائم کیا جائے گا اور دوسرے یہ کہ نظام زکو قارائج کیا جائے گا جو جملہ معاشی مشکلات کا اطمینان پخش مل چیش کردے گا۔ آبو اور ذکو قائم کیا جائے گا جو جملہ معاشی مشکلات کا اطمینان پخش مل چیش کردے گا۔ آبو اور ذکو قائم کے بیش نظر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ آبیس مختصر الفاظ میں دوبارہ سامنے لے آبا جس درجہ کی انہیں مختصر الفاظ میں دوبارہ سامنے لے آبا جائے۔ پہلے آبو کو کہنے جے عام طور پر سود کہ کر بیکارا جاتا ہے۔

دلي

قرآن کی رُوسے رِپنوکی تعریف

قرآن کی رُوے آیو کی جامع اور مانع تعریف ان چارالفاظ کے اندرموجود ہے۔ جوسورہ بقرہ کی آیت نمبر 279 میں آئے ہیں۔ بینی:

#### وَإِنْ تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ آمُوالِكُمْ

اگرتم توبدكروتو تمهارے كئے تمہارارأس المال ب-

اس سے پہلی آیت میں کہا گیا ہے کہ اگرتم رکو لینے سے بازنہ آئے تواسے خدااور رسول کے خلاف بغاوت سمجا جائے گا۔اس کے بعد مندرجہ بالا آیت میں کہا ہے کہ اگرتم ر بولینے سے باز آجا وَاورتو بہروتو تم ابنااصل زروا پس لے سکتے ہو۔اس کے بعد ہے لا تظلیموٰن و کا تظلیموٰن [2:279] اس سے نہم کس برظلم کرو گے نہتم برظلم ہوگا۔

اس سے داضح ہے کہ:

(1) اگر صرف اصل زروا پس لیا جائے تو اس سے مقروض پرظلم نہیں ہوتا۔ (2) اگر اصل زرے کچھ بھی زیادہ لیا جائے تو میہ مقروض پرظلم ہوگا۔ ای کا نام رکوہے بعنی زراصل ہے کچھ بھی زیادہ لیتا ہے رکوی اس قرآنی تعریف کی رُوسے اس مسئلہ بیں نہ کسی متم کا الجھاؤ رہ جاتا ہے ندالتیاس۔ ندکوئی دشواری پیش آتی ہے ندمشکل۔

2-عام طور پرکہاجا تا ہے کہ سود در سود مرکب) تو حرام ہے لیکن سود مفرد حرام نہیں 'توبیہ بوجوہ غلط ہے۔اس کی تائید میں حسب ذیل آیت پیش کی جاتی ہے۔

لَأَتُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّيِّوا أَضْعَأَقًا مُضْعَفَّةً [3:130]

ال كالرجم يول كياجاتا إ:

اے ایمان والوابیدو چندسہ چند ہونے والا پر بلو کھانا چھوڑ دو۔

میر جمدی نیس ۔امام راغب نے کہا ہے کہ اس آیت میں شفاعفة دراصل ضفف ہے جس کے معنی '' کم کرنے'' کے جی بیٹ جیس ہے معنی بڑھانے کے ہیں۔الہذا' آیت کے معنی بدیل کر باوجے تم مجھ رہے ہو کہ اپ روپے کو بڑھانا ہے۔ بڑھانا نہیں بلکہ درحقیقت (ضفف کا کم کرنا ہے۔ آبوے معاشرہ کی دولت کم ہوتی ہے اور سودخوار کی کمانے کی صلاحیتوں اور تو تو اس میں کمی واقع ہوجاتی ہے۔ اس سے تو می معیشت بہت گفٹ جاتی ہے بڑھتی نہیں۔ بیا یک الی حقیقت ہے جس کے اور تو تو اس مفاوح ہوجاتی ہیں اور تو می دولت میں کمی اس مفاوح ہوجاتی ہیں اور تو می دولت میں کمی آجاتی ہے۔ آبوے افراد کی کمانے کی صلاحیتیں مفلوح ہوجاتی ہیں اور تو می دولت میں کمی آجاتی ہے۔

## معاوضه کس چیز کا جائز ہے؟

قرآن کی رُوے آب کے معنی ہوئے اصل زرے کچھ ذیادہ لینا۔ ہمارے ہاں عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اس زیادتی کا تعلق صرف قرض کے معاملات سے ہے۔ یہ سیح نہیں۔ یہ ایک جامع اصول ہے اور قرآنی نظام معیشت کی پوری عمارت ای بنیاد پراٹھتی ہے۔ اصل سوال یہ ہے کہ کیا معاوضہ محنت (LABOUR) کا ہے یا سرمایہ (CAPITAL) کا بھی۔ قرآن کا فیصلہ یہ ہے کہ گیا معاوضہ کیا آگا ماسکی آفران کا فیصلہ یہ ہے کہ گیا معاوضہ کیا جائے۔ الله ماسکی آفران کا فیصلہ یہ کہ کیا معاوضہ کیا جائے۔ الله ماسکی اور آن کا فیصلہ یہ کہ کو اور اس کی معاوضہ کیا جائے۔ البقائین وین کے جس معاملہ میں محنت کے بینے محض مرمایہ کا معاوضہ لیا جائے 'خواہ اس کی شکل کوئی بھی کیوں مذہوں ور پو ہے جوقرآن کریم کی رُو ہے حرام ہے اور ''خدا اور رسول'' کی طرف سے اعلان جنگ کا مستوجہ۔

#### ر بلوگ مختلف شکلیں

آپ خور بیجے کدایک کاشتکار آپ سے ایک ہزار روپی قرض مانگنا ہے تاکہ وہ ایک قطعہ اراضی خرید کراس میں کاشت کرے اوراس کی آمدنی سے اپنا پہیٹ بھی پالے اور آہتہ آہتہ آپ کا قرضہ بھی اواکر دے۔ آپ اے ایک ہزار روپی قرض خہیں دیتے لیکن ای روپے سے وہ قطعہ اراضی خرید کرائے بٹائی یا پٹہ پردے دیتے ہیں۔ وہ اس میں سال بحرمحنت کر کے قصل بوتا ہے اورای میں سے نصف پیداوار آپ لے جاتے ہیں۔ یہ ہرسال ہوتا ہے اور اس کے باوجود آپ کا قرض اس کے ذمہ بدستور باتی رہتا ہے ۔ کیا ہے رہونہیں؟

یاایک دکا ندارآپ سے پچھ قرض ما نگتا ہے تا کہ وہ اس سے اپنے روزگار میں پچھ اضافہ کر سکے۔ آپ اسے رو پیدد بے دیے ج دیتے جیں لیکن بطور قرض نہیں بلکہ بطور حصہ دار۔ وہ دن رات کی محنت شاقہ سے کا روبار کرتا ہے لیکن اس کے منافع میں آپ برابر کے شریک ہوجاتے جیں۔ وہ آپ کو منافع کا حصہ دیئے جاتا ہے۔ لیکن آپ کا اصل زراس کے ذمہ بدستور باقی رہتا ہے ۔ کیا بدر یانہیں؟

یا آپاس کاروباری آ دی کو براوراست قرض نہیں دیتے۔ آپ اپناروپیے بینک میں جمع کردیتے ہیں اور بینک والے اس روپے کوبطور قرض اس کاروباری آ دی کودے دیتے ہیں۔ وہ اس قرض پر جوسودادا کرتا ہے اس میں سے ایک متعین حصہ آپ کوباتار ہتا ہے اور آپ کا اصل زربینک کے پاس تفوظ رہتا ہے ۔ کیا یہ رآؤنہیں؟ یہ سب ریاجے اور قرآن کی رُوسے نا جائز۔ خواہ اے سود مفرد کے حساب سے شار کیا جائے یا سود مرکب کے حساب سے۔

جو بچھ ہم لیتے ہیں

آپ غور کیجئے تو مید حقیقت یاد فی تعتق مجھ میں آ جائے گی کہ جو پچھ ہم دوسروں سے لیتے ہیں اس کی مختلف شکلیں ہوسکتی ہیں۔ مثلاً:

(1) عطید: اس میں ندمخت کرتی پڑتی ہے نہ سرمایدلگا ناپڑتا ہے۔ وینے والا اسے واپس لینے کے خیال کے بغیر تحفقاً ویتا ہے۔ لبندا اسے لین وین کی مدیس شار نہیں کیا جا سکتا۔ بہی صورت اس 'صدقہ'' کی ہے جے کی ضرورت مندکی مدد کے لئے حیت للددیا جا تا ہے۔ قرآن کی رُوسے وہ ضرورت منداس امداد کومعاشرہ سے بطور اپنے حق کے طلب کرسکتا ہے۔ اس لئے اس میں بھی لین وین کا سوال بیدانہیں ہوتا۔

(2) أجرت: يدمنت كامعادضه وتاب اس مس سرماينيس لكاياجا تا-

(3) ر بلو: اس میں دوسرے کوسر مابید یا جا تا ہے اور اس سرمابید پر اصل سے زائد وصول کیا جا تا ہے۔ سرمابید سینے والا محنت

نہیں کرتا بلکہ دوسرے کی محنت کا ایک حصہ وصول کر لیتا ہے۔ (4) منا فع ( تجارت ): اس میں سرماریجی نگایا جا تا ہےا ورمحنت بھی کی جاتی ہے۔ (5) قمار: ( جُوا ) اس میں نہ سرمایہ نگایا جا تا ہے نہ محنت کی جاتی ہے۔

معاوضه محنت كاہ

(شق اقل کوچھوڑ کر) آپ باتی شکلوں کو دیکھئے۔ جہاں معاوضہ محنت کا نہیں اسے قرآن جائز قرار نہیں ویتا۔ اس کا اصول یہ ہے کہ معاوضہ محنت کا ہے۔ چونکہ بیاصول لوگوں کی نگا ہوں سے اوجھل تھا اس لئے ان کی بچھ میں یہ بات نہیں آتی تھی کہ وقع کے منافع اور ر بو میں فرق کیا ہے؟ ایک خف سوروپ کی چیز خرید کرایک سودس روپ میں بیتیا ہے۔ اسے دس روپ اصل زر سے زائد وصول ہوجائے ہیں۔ دوسر افخص کسی کوسورو پیقرض دے کراس سے ایک سودس روپ وصول کرتا ہے۔ اس اس زر سے زائد وصول کرتا ہے۔ اس کے اُسے بھی وس روپ اصل زر سے زیادہ ملتے ہیں۔ وہ کہتے ہے کہ جب بید دونوں اصل زر پرزائد ہیں تو ان میں فرق کیا ہے؟ لالگ با تھمٹھ قالوً الکیا المبینی میڈل التے بوار 275: 2] وہ تھے اور پر انوکوایک جیسا بچھتے ہے۔ لیکن قرآن کریم نے کہا کہ بیان کی بھول ہے۔ یہ دونوں ایک نوعیت کا معاملہ نہیں۔ تبع میں سرما بیاور محنت دونوں شامل ہوتے ہیں۔ قیست فروخت میں سرما بیمی میں سرما بیمی میں سرما بیمی میں سرما بیمی میں میں سرما بیمی سرما بیمی میں سرما بیمی سرما بیمی سرما بیمی سرما بیمی سرما بیمی سرما بیمی میں سرما بیمی سرما بیمیں سرما بیمی س

#### ويع اور يويس فرق

کیکن ریومیں صرف سرمامیالگتا ہے محنت کچھ صرف نہیں ہوتی ۔ لبترا اس میں جو پچھ زائد ملتا ہے وہ سرمامیا کا معاوضہ ہ حرام ہے۔اس لئے کرقر آن کریم کی زوےاصول میرہے کہ:

(1) محنت كامعا وضر لينا حلال ٢- اور

(2) سرمايه برزائد ليناحرام\_

اگر تجارت میں بھی کوئی فخص اپنی محنت ہے زائد منافع لیتا ہے تو وہ ریوہ کیونکہ بیسر ما بیکا معاوضہ ہوگا 'محنت کا نہیں۔اس بات کا تعین معاشرہ کرے گا کہ اس فخص کی محنت کا معاوضہ ہوتا کیا جا ہے۔ وہ اس معاوضہ ہے زیادہ منافع نہیں لے سکتا۔ عام طور پر کہا جا تا ہے کہ بھی ( تجارت ) میں انسان (RISK) لیتا ہے۔ یعنی اس میں نفع اور نقصان دونوں کا احمال ہوتا ہے اور ریو میں پر کہا جا تا ہے کہ بھی ہوتا کیکن صلت اور حرمت کے لئے بید معیار تفریق سے خمیس۔اگر کمی آمدتی کو حلال قرار دینے کی شرط (RISK) ہی ہوتا ہے۔ تھے اور ریو میں انسان کی شرط (RISK) ہی ہوتا ہے۔ تھے اور ریو میں فرق وہی ہے جسے اور بیان کیا گیا ہے۔ تھے میں (راس المال + محنت کا معاوضہ ) واپس ماتا ہے اور ریو میں (راس المال کا معاوضہ ) ماتا ہے۔

محنت كامعا وضدحلال بئرأس المال كامعا وضدحرام

#### وشواريال كيول پيش آتي ہيں؟

آپ نے غور فرمایا کہ قرآن کریم کی ژوہے ریو کا مسئلہ کس قدر آسانی ہے بچھ میں آجاتا ہے۔اس میں جود شوار بیاں آج کل بیش آری ہیں ان کی وجہ بیہے کہ:

(1) ریوی بہت می شکلیں ایسی ہیں جنہیں قرآن کریم حرام قرار دیتا ہے لیکن (بدشمتی ہے ) جاری''مروجہشر بیت'' اُسے حلال قرار دیتی ہے (مثلاً زمین کی بٹائی یا مضاربت یعنی کاروبار میں ایسی شراکت جس میں ایک بارٹی محض سرمایہ پرمنافع وصول کرتی ہے۔ یا تجارت میں جس قدر بھی منافع لیاجا سکے وغیرہ)۔

(2) سر ما بیددار طبقۂ بلامحنت روپیہ حاصل کرنے کا اس قدر رُخوگر ہو چکا ہے کہ محنت کے نصور سے انہیں پسینہ آ جا تا ہے۔اس لئے وہ ریلو کے قرآنی تصور کی طرف آتا ہی نہیں جا ہے۔

#### پیوندسازی ہے کامنہیں چلے گا

(3)اورسب سے بڑی دشواری میہ کہ ہمارا موجودہ معاشی نظام غیر قرآئی ہے۔ بجائے اس کے کہ ہم اس نظام کوقر آئی ہے۔ بجائے اس کے کہ ہم اس نظام کوقر آئی ہو گیا ہے۔ بنائے اس کے کہ ہم اس نظام کوقر آئی ہوگیا ہے۔ لیکن وہ پیونداصل کے ساتھ فینٹ نہیں بیٹھتا' اس لئے ہم کوشش میر کرتے ہیں کہ اس میں بچھ کتر بیونت کر کے اسے کسی نہیں طرح اصل کے ساتھ چپکا دیا جائے۔ لیکن میکوشش ہمی کامیا بنہیں ہوسکتی۔ قرآئی نظام ایک غیر مقتسم وحدت ہے۔ اس میں غیر قرآئی بیوند بھی فیٹ بیٹھ میں سکتا۔ قرآن کے معاشی نظام کی زوجہ:

(ل) زمین ذربیهٔ رزق ہے جے اللہ تعالی نے (جوانیانی اورروشی کی طرح) نوع انسان کی پرورش کے لئے پلا مُرودمعا دضہ عطا کیا ہے۔اس پرذاتی مکیت کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔ بیامت کی تحویل میں رہے گی تا کہ وہ اس سے تمام افرادکورزق پہنچانے کا انظام کرے سے زمین سے مراد ہے ہروہ چیز جوزمین سے برآ مدہو۔اس میں اناج اورمصنوعات کے لئے فام مسالہ سب آ جاتے ہیں۔

(ب) اس نظام میں کی کے پاس ضرورت سے زیادہ دولت (SURPLUS MONEY) رہنییں سکتی اس لئے افراد کے لئے جائیدادیں کھڑی کرنے یاویسے ہی روپیے (INVEST) کرنے کا سوال پیدائییں ہوتا۔

نے)اس میں تمام افرادِملکت کی بنیادی ضروریات زندگی مہیا کرنے کی ذمہ داری نظام پرعا کد ہوتی ہے۔اس لئے کسی کو اپنی ضروریات پوری کرنے کے لئے کسی کا دست گھڑئیں ہونا پڑتا۔لہٰذا اس میں شودی لین دین کا سوال ہی پیدائیں ہوتا۔ (و) حتی که اس میں انفرادی تجارت کا بھی سوال نہیں پیدا ہوتا۔ اس میں دکا ندارا شیائے ضروریات تنسیم کرنے کی ایجنسی ہوگا۔ اے نفع اندوزی کا ذریعی نہیں بنایا جائے گا۔ اے اس کی محنت کا معاوضہ نظام کی طرف سے ملے گا۔ آپ نے غور فرمایا کہ اس نظام میں ریاد کا سوال ہی بیدانہیں ہوتا۔

دومتضا دنظام

حقیقت بیہ کہ ریواسود کا نام نہیں۔ بیتر جمان ہے اس معاشی نظام کا جوقر آن کے معاشی نظام کی میکر ضد ہے ۔
قرآنی نظام میں ہر فرد زیادہ سے زیادہ محنت کرکے کم از کم اپنے پاس رکھ کر زیادہ سے زیادہ دوسروں کو دیتا ہے۔ فیرقر آنی نظام میں 'برفرد کی کوشش بیہ ہوتی ہے کہ محنت دوسرے کریں اوراہ بیل محنت زیادہ سے زیادہ ملتا جائے۔ بیدولوں نظام اس قدر ایک دوسرے کی ضد ہیں کہ قرآن نے اس نظام کو'' خدا اور رسول کے خلاف بعناوت'' قرار دیا ہے۔ بیدنظام فی الواقعہ قرآنی نظام اس قدر نظام سے بعناوت ہے۔ اب اس کے بعد آپ سے بعناوت ہے۔ اب اس کے بعد آپ سوچنے کہ کیا ہیکی طرح ممکن ہے کہ جہارا نظام تو فیرقرآنی رہاور ہم اس کے اندر سے ہوئے ریا کوئی اطمینان پخش حل حاش کرلیں۔ اس میم کی کوشش ہم نے اس سے پہلے اپنے جا گیرواری اور خین داری وَ دور عہد عباسیہ) میں کی تو اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ ہم نے زمین کی بنائی مضار بت' تجارت میں فیرمحدود منافع اور خیرہ کو جائز قرار دے کرا پئے آپ کوفریب دے لیا۔ اگر ہم نے اب اپنے موجودہ سرما بیداران نظام میں یہ لوخود بخو دختم اس میں یہ کو تو تا ہے اور غیرقرآنی نظام میں یہ لوخود بخو دختم کی سے اس میں بدارہ نظام میں یہ تھتم نہیں ہوسکے گی ۔قرآن کے معاشی نظام میں یہ لوخود بخو دختم کو جائز قرآن کے معاشی نظام میں یہ تو تا ہوں کا میا نے دو اس کی شکلیں بدل سکتی ہیں جیسا کہ پہلے ہو جاتا ہے اور غیرقرآنی (مرما بیداران د) نظام میں یہ تی تم نہیں ہوسکی گی ۔قرآن کے معاشی نظام میں یہ توجود کی جو خانے۔ اس می شکلیں بیل میں یہ تو تا ہے اور خیرقرآنی (مرما بیداران د) نظام میں یہ تی تم نہیں ہوسکی گی دوران کی شکلیں بدل سکتی ہیں جیسا کہ پہلے ہو چکا ہے۔

# (تكفع)

ز کوۃ کے قرانی منہوم کو بچھنے سے پہلے ضروری ہے کہ اس کا مروجہ منہوم بچھ لیا جائے۔ اس کی رُوسے جب کی شخص کے پاس ایک خاص مصد پاس ایک خاص مقدار کے مطابق مال جمع ہواور اس پرایک سال گزرجائے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کا ایک خاص مصد (عام طور پر 2 فیصد) خداکی راہ میں وے وے مال کی اس مقدار کوجس پرزکوۃ واجب ہوجاتی ہے نصاب کہتے ہیں اور جس جس نبیت سے اس میں سے ذکوۃ تکالی جائے اسے شرح کہا جاتا ہے۔ عام طور پرنصاب حسب ذیل بتایا جاتا ہے۔

(1) واندى 521 تولد

 $7\frac{1}{2}$   $7\frac{1}{2}$   $7\frac{1}{2}$   $7\frac{1}{2}$ 

(3) اوشك (5) پايخ راس

(4) گائے تیں راس

(5) بكريال عاليس راس وغيره وغيره-

اس کے ساتھ ہی ہیں کہا جاتا ہے کہ اگر اسلامی حکومت قائم ہوتو اسے چاہئے کہ لوگوں سے زکو ق وصول کرے۔ اگر ایسی حکومت نہ ہوتو لوگ اپنے اپنے طور پرزکو ق خرج کردیں لیکن حکومت ہو باافراد زکو ق خرج کی جائے گی انہی مصارف پرجن کافتین کردیا گیاہے۔

(2) قرآن کریم میں ' زکوہ'' دینے کا تھم تو آیا ہے (جس کی تفصیل ہم آئے چل کربیان کریں گے ) لیکن جن باتوں کا ذکراہ پر کیا گیا ہے (جس کی تفصیل ہم آئے چل کربیان کریں گے ) لیکن جن باتوں کا ذکراہ پر کیا گیا ہے (بعنی نصاب شرح مدت وغیرہ) ان میں سے کوئی بات بھی قرآن مجید میں نہیں ہے ۔ کہا یہ جاتا ہے کہ (کم از کم ) مصارف زکوۃ کی تصرح تو خودقر آن کریم نے کردی ہاوراس کے لئے ذیل کی آیت پیش کی جاتی ہے۔

[ایکا الصّد فَتُ لِلْفَقِر آنِ وَالْمُسَلِّمَانِ وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُولَّقَةِ قُلُونَهُمْ وَفِي الرّفَانِ وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُولَّقَةِ قُلُونَهُمْ وَفِي الرّفَانِ وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهِا وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهِا وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهِا وَالْمُولِيْنَ عَلَيْهِا وَالْمُولِيْنَ وَلَيْهُمْ وَفِي الرّفَانِ وَالْمُولِيْنَ وَلِلْمُ اللّهِ عَلَيْهُ مَلِيْهُ مَانِينَ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَانِينَ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَلِيْهُ وَاللّهُ السّمِيلُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَلِيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَانِينَا السّمِيلُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَلِيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَانِ السّمِيلُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَانِينَا السّمِيلُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَانِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ السّمِيلُ وَاللّهُ وَا

شاہر فیع الدین اس کا ترجمہ یوں کرتے ہیں:

سوائے اس کے نہیں کہ خیرات واسطے فقیروں کے اور بھتا جول کے اور عمل کرنے والوں کے اور تخصیل اس کی کے اور جن کو کہ الفت ولائے جاتے ہیں ول ان کے ۔ اور پی آزاد کرنے گردنوں کے اور قرضد اروں کو اور بی راہ اللہ کے اور مسافروں کو فرض ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ جانے والا حکمت والا ہے ۔ اس میں غورطلب بات بیہ کور آن کریم نے بیرمصارف''صدقات' کے بتائے ہیں (جس کا ترجمہ شاہ صاحب'' خیرات' کرتے ہیں)' یہ' زکو ہ'' بی کا لفظ استعال کیا ہے اوراس کے مصارف کا کہیں و کرتے ہیں)' یہ' زکو ہ'' بی کا لفظ استعال کیا ہے اوراس کے مصارف کا کہیں و کرنیس کیا۔ لہٰذا' ہم نے جو کہا تھا کہ ذکو ہ کے متعلق ان امورکا' جن سے اسے متعین کیا جا تا ہے' قرآن کریم میں کہیں و کرنیس آیا' تو یہ ایک حقیقت کا بیان ہے۔ ان میں نصاب اور شرح کو زیادہ اہمیت حاصل ہے اس لئے ہم انہیں و را وضاحت سے بیان کرتے ہیں۔

مثال کے طور پر ایل سیجھے کہ آئ کل چاندی کا بھاؤ قریب پانچ رہ ہے ٹی تولہہ اورسونے کا زرخ چیسورہ ہے ٹی تولہ۔
اس کے میں بیہوے کہ مروجہ نصاب کے مطابق جس کھنے ہاس قریب اڑھائی سورہ ہے کی مالیت کے چاندی کے زیورات ہوں گے اس پرتوز کو قرواجب ہوجائے گی لیکن جس کے پاس ساڑھے چار ہزاررہ ہے تک کی مالیت کے سونے کے زیورات ہوں گے اس پرتوز کو قرونہ کو قراب ہوگا؟ بعنی اڑھائی سورہ ہے رکھنے والے پرتوز کو قریر جائے گی لیکن ساڑھے چار ہزاررہ ہوں کے والے پرتوز کو قریر جائے گی لیکن ساڑھے چار ہزاررہ ہوں کے والے پرز کو قرواجب ہیں ہوگی۔ بیتو بھر بھی کم فرق ہے اس نصاب کی ڈوسے جس شخص کے پاس اڑھائی سورہ ہے کی مالیت کا است کا اس کے پاس انتیس گائے ہوں جن کی مالیت ہزاروں رہ ہوتی ہے جاندی کا زیور ہوگا اُسے تو ذکو قروبی پرز کو قرواجب ہوگی اور اس سے نبتا امیر پرز کو قرواجب ہوگی۔ بیصرف مروجہ اس بی کے متعلق ہے باق ہز گیات کا اس سے اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔

### ز کوۃ ۔ قرآن کریم کی روشیٰ میں

آ ہے اب ہم دیکھیں کرقر آن کریم کی رُوسے زکو ہ کامفہوم کیا ہے۔الزکو ہ کے بنیادی معنی ہیں نشو ونما' بالیدگی' بڑھنا' پھولنا' پھلنالیعنی (GROWTH) اور (DEVELOPMENT)۔

قرآن کریم میں "افکامُواالصَّلُوةَ وَاکتُواالوَّکُوةَ "کاحکم متعدد بارآیا ہے۔ حقیقت یہ بے کرقر آئی نظام کے یہ دوستون ہیں۔ "اقامت ِصلوۃ" سے کیامفہوم ہے اس کے متعلق ہم اس وقت گفتگونہیں کرتے۔ ایتائے زکوۃ کے معنی ہوئے نشو ونما دیتا ' کسی کے بڑھنے پھولنے پھلنے کا انتظام کرنا اس کی (DEVELOPMENT) کاسا مان مہیا کرنا۔

اسلامی نظام مملکت (جے حکومت خداوندی کہا جا تا ہے) کا فریضہ بیہ ہے کہ وہ ان تمام ذمہ دار یوں کو پورا کرے جنہیں انسانوں کے متعلق خدانے اپنے اوپر لے رکھا ہے۔ وہ حکومت جب خدا کے نام پرلوگوں سے اطاعت لیتی ہے تواس کا فریضہ ہے کہ وہ لوگوں کے ان واجبات کو پورا کرے جن کا ذمہ خدانے لے رکھا ہے۔

خدانے قرآن كريم كىسب سے يہلى آيت ميں اسے آپ كو رئي العليين كما بيعن وه ربوبيت عالمينى كا ذمدار ب\_

ر بوبیت کے معنی ہوتے ہیں کسی شے کواس کے نقط کا فاز سے نشو ونما ویتے ہوئے اس کی بھیل تک پہنچا وینا۔ اس سے واضح ہے کہ (دیگر اشیائے کا نکات کے علاوہ) نوع انسان کی عالمگیرنشو ونما کا ذمہ بھی خدا نے اپنے اوپر لے رکھا ہے۔ اس ذمہ داری کے سلسلہ ش اس کا ارشاد ہے کہ وکما میں داکر تو فی الارض الا علی الله یوز فیکا آوا 11:6 نین میں کوئی ذی حیات ایسانہیں جس کے رزق کی ذمہ داری اللہ پر نہ ہو۔ اورخود انسانوں کے سلسلہ میں فرمایا تھٹ نوڑ فیکٹر و ایکا فیٹر 152 اور ان کے اور ان کی اولاد کے درق (سامان زیست ) کے ذمہ داریں۔

خداکی بیروہ ذمہ داریاں ہیں جنہیں پورا کرنے کے لئے جماعت موشین (اسلامی نظام) کومتشکل کیا گیا تھا۔ بینی ان کی ذمہ داری تھا م) کومتشکل کیا گیا تھا۔ بینی ان کی ذمہ داری تھی کہ وہ ایسانظام قائم کریں جس سے تمام افرادا نسانیہ کوان کی نشو ونما کا سامان ملتارہے۔ اسے اس نے ''ایتائے ترکو ق'' سے سامان نشو ونما دیتے سے کی اصطلاح سے تعبیر کیا ہے۔ دیکھنے' اس حقیقت کوفر آن کریم کس قدر وضاحت سے بیان کرتا ہے۔ مورہ الجج میں ہے

ٱلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَّنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَأَتَوْ الزَّكُوةَ ..... [22:40]

بد(موشین) وہ ہیں کہ اگرانہیں زمین میں حکومت مل کئی توبیا قامت صلوۃ کریں گے اورز کو ۃ دیں گے۔

آپ نے غور فرمایا کہ اسلامی حکومت کا فریضہ 'ایتائے زکوۃ'' ۔۔ زکوۃ دیتا ۔۔ ہے۔ بیعن نوع انسان (یا افراد معاشرہ)
کوسامانِ نشود نماعطا کرنا۔ اس اعتبار ہے حکومت کی ساری آمدنی (REVENUE) کو'' زکوۃ'' (بیعنی سامانِ نشود نمامہیا کرنے
کا ذریعہ) کہا جائے گا' جے وہ افرادِ معاشرہ اور اس کے بعد عالمگیرانسا نیت کو دینے کے لئے حاصل کرے گی۔ اس کے لئے وہ
کیا انتظام کرے گی لوگوں کی کمائی میں ہے کس قدر لے گی' اس کا تعین ضروریات کے لحاظ ہے کیا جائے گا۔ بالفاظ ویکریوں
کہا جائے گا کہ:

اسلامی مملکت کا ایک بنیادی فریضه ایتائے زکو ہے۔ یعنی تمام افراد معاشرہ کوسا مان نشودتما بہم پہنچانا۔ اس مقصد کے پیش نظر اس کی تمام متعیند آیدنی زکو ہ بعنی ذریعہ کشودتما کہلا سکتی ہے۔

اب آ گے بڑھئے۔ ہم دکیکھتے ہیں کہ بعض وقت ہنگائی حالات ایسے بھی پیدا ہوجاتے ہیں جن کے لئے بجٹ ہیں تنجائش (PROVISION) نہیں ہوتی مثلاً سیلاب زلزلۂ دہا' جنگ وغیرہ ان کے لئے ملت سے خاص عطیات کی اپیل کرنی پڑتی ہے۔ انہیں قرآ اِن کریم نے ''صدقات'' سے تعبیر کیا ہے۔ سورہ تو بہ کی آ بت نمبر 60 میں (جو پہلے درج کی گئی ہے) جن ''مصارف'' کاذکر ہے وہ صدقات کے مصارف ہیں، '' ذکو ہ'' کے نہیں۔ان تصریحات سے واضح ہے کہ:

- (1) جو کھا ج کل زکوۃ کے نام سے دیاجاتا ہے وہ زکوۃ نہیں۔اے آپ فیرات کہ سکتے ہیں۔
  - (2) زكوة كے لئے اسلامی حكومت كا مونا ضروري ہے۔
  - (3) اسلامی حکومت'' زکوۃ دین ' ہے میعنی لوگوں کے لئے سامان نشو ونما بھم پہنچاتی ہے۔

(4) اس فریضہ کی ادائیگی کے پیشِ نظراسلامی مملکت کی ساری آیدنی ذکو ۃ (یعنی ذرائع نشو ونما) کہلا سکتی ہے۔اس آیدنی کی نہ کوئی غیر متبدل شرح ہے نہ خاص نصاب ۔حکومت اے ضرور بات کے مطابق خود متعین کرتی ہے (نبی اکرم اور خلافت راشدہ نے اسے اُس وقت کی ضرور بات کے مطابق مقرر کیا ہوگا)۔

(5) بنگای حالات کے لئے عطیات کوصد قات کہا جاتا ہے۔

قطع نظر جزئیات کے اگر بہ بیئت مجموقی دیکھا جائے تو بادنی تعق بہ تفیقت واضح ہوجائے گی کہ زکوۃ کا مروجہ تصور ا قرآن کے معاشی نظام میں فیٹ ہی نہیں بیٹھتا۔ جیسا کہ آپ سابقہ ابواب میں دیکھ بچکے ہیں قرآن کے معاشی نظام کے اساسی عناصر بہ ہیں کہ فاضلہ دولت افراد کے پاس نہیں رہتی اور دولت جح کی ہی نہیں جاسکتی۔ اس کے برتکس زکوۃ کا مروجہ تصور بہ ہے کہ ایک شخص اپنی فاضلہ دولت اپنے پاس جمع رکھتا ہے اور اس پر ایک سال گزرنے کے بعد اس میں سے اڑھائی فی صدر و پیلطورز کوۃ دے دیتا ہے۔ بقایا (ج7 ہو) بھراہنے پاس رکھتا ہے اور اس طرح لا مناہی طور پر دولت جمع کرسکتا ہے۔

#### زكوة كيے فرض موكى؟

ز کو ہ کا مروجہ تصور پیدا کیے ہوا اس کی تفصیل دلچے ہی ہے اور عبرت آ موز بھی۔ سور ہ تو بدکی حسب ذیل آیات سابقتہ صفحات میں آپ کے سامنے آچکی ہیں۔

والّذِينَ يَكُونُونَ الدَّهَبُ وَالْفِيصَةَ وَكَايَنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَوْرَهُمْ لِعِمَّالِ اَلِيْهِ وَيَوْمَ يَعْلَمُ وَكُونَهُمْ فَلَمَا مَا كَنَوْنَهُ لِاَنْفُيسِكُمْ فَذَوْقُوا مَا كَنْفَعُ تَكُونُونَ [35-9:34] جَهُمُ وَظُهُورُهُمْ فَلَمَا مَا كَنَوْنَهُ لِاَنْفُيسِكُمْ فَذَوْقُوا مَا كَنْفَعُ تَكُونُونَ [35-9:34] جولوگ جاندی مونا (مال و دولت) جمع کرتے ہیں اور آئیس اللہ کی راہ یس دے ہیں دیے 'اے رسول! تو آئیس الم انگیز عذاب کی ''بشارت'' شادے۔ (پیعذاب اس دن واقع ہوگا) جب جاندی سونے کے ان جمع کردہ سکول کو دوزخ کی آگ یس تپایا جائے گا اور ان ہے ان کی چیشا نیول' پہلوؤں اور کمرکو داغ جائے گا اور ان ہے ان کی چیشا نیول' پہلوؤں اور کمرکو داغ جائے گا اور ان ہے کہا جائے گا کہ بیہ ہو وہ دولت جمع کے نائے جو ان کی جمع کر کا شد پیرترین عذاب کا مستوجب میآ بیات اپنے مطالب کے لئے بالکل واضح ہیں۔ ان کی رُو ہے مال ودلت کا جمع کرنا' شد پیرترین عذاب کا مستوجب ہے۔ ابوداؤوکی آیک روایت بیس ہے کہ:

ا بن عباس کہتے ہیں کہ جس وقت بیآ یت نازل ہوئی (وَالَّذِیْنَ یَکُوْدُوْنَ اللَّهُ عَنَ الْلَّفِظَةُ .... ) تو مسلمانوں پراس کا خاص اثر ہوا۔ یعنی انہوں نے اس علم کو گرال خیال کیا۔ حضرت عمر نے لوگوں سے کہا۔ بیس تمہاری اس فکر کودور کردوں گا اوراس مشکل کوئل کردوں گا۔ ایس عمر سول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا۔ یا نبی اللہ! بیآ بیت آپ کے صحابہ اپر گراں گزری ہے۔آپ نے فرمایا خداو عدتعالی نے ذکو ۃ اس لئے فرض کی ہے کہ وہ تہبارے ہاتی مال کو پاک کر دے ..... ابن عباس کتے ہیں کہ حضور کا بیربیان من کرعش نے جوش مسرت سے اللہ اکبرکہا .....

(حديث نمبر 1687 - باب الزكوة مفكلوة حصداق مترجم مولانا معبول الرحمٰن ببلشرز مكتبدرهمانية 18-أردو بإزارالا مور)

تھوڑے سے تدبرے یہ بات مجھ میں آ جائے گی کہ بیدروایت وضعی ہے اوراس زمانے کی تراشیدہ جب مسلمانوں میں نظام سرمایدواری دائے ہو چکا تھا۔اس میں سب سے پہلے تو بید کیھئے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک بھم نازل ہوتا ہے اور ( کہا بیہ گیا ہے کہ ) وہ صحابے کہار پر (معاذاللہ) گراں گزرا۔خدا کا تھم تو ایک طرف قرآن مجید میں نبی اکرم کو مخاطب کر سے کہا گیا ہے کہ ''خدااس امر پرشاہدہ کہ بیلوگ بھی صاحب ایمان نہیں ہو سکتے جب تک بیائے ہرنزا می معاملہ میں تجھے اپنا تھم مقرر نہیں اور پھر .....

حیرے فیلے کے خلاف اپنے ول کی حمرائیوں میں بھی کوئی گرانی محسوس نہ کریں اور اس کے سامنے سرِ نیاز خم کر دیں (4:65)۔

آ پ سوچنے کہ کیاان محابہ محرام پرخدا کا تھم گراں گزرے گا؟ بیتو وہمومن تھے جنہوں نے ''اپنامال اوراپی جان خدا کے ہاتھ فروخت کردیئے تھے''(9:111)۔

پھڑان ' کبیدہ خاطر' سحابہ کی نیابت کے لئے اپنے آپ کو پیش کون کرتا ہے۔ ( حضرت )عمر '' جن کی حالت بیقی کہ ان کی خلافت کے زمانے میں بھی ان کے تہبند پر ہارہ ہارہ ہیوند گلے ہوتے تھے!

اور خدا کے تھم کے علی الرغم ( ½ 97) فیصد مال دودات جمع رکھنے کے جواز کا فیصلہ دہ ذات گرامی دیتی ہے جس نے' سربراہ مملکت ہونے کے باوجوڈ بھی ایک فالتو پیسہ بھی اپنے گھر میں نہیں رکھا جتی کہ (روایت میں ہے کہ ) مربراہ مملکت ہونے کے باوجوڈ بھی ایک فالتو پیسہ بھی اپنے گھر میں نہیں رکھا جتی کہو ہیں ہے کہ )

مرض الموت کے ایام میں حضور کے ہاں سات وینار تھے۔حضور قرماتے تھے کہ انہیں صدقہ کردو لیکن اس کے بعد حضور گرفتی طاری ہوگئی اور سب لوگ آپ کی تیار واری میں مصروف ہوگئے۔آپ کو ہوش آیا تو فرمایا۔ وہ وینار لےآؤ۔ وینار کو خضور نے اپنے ہر کھ کر کہا کہ جمد کا اپنے رب پر کیا گمان ہوگا جب کہ وہ اپنے رب کو ملے اور اس کے پاس بید مینار ہوں۔ نیم حضور نے انہیں خود صدقہ کر دیا۔

بول۔ نیم حضور نے انہیں خود صدقہ کر دیا۔

(بحوالہ اسمح السیر کیسے دانا پوری)

کیا بدرسول (صلی الشعلیہ وسلم) اپنی امت کے لئے روار کھیں گے کہ وہ ' بے حدونہایت' مال جمع کرتے رہیں اور اس میں سے صرف (2 ½) فیصد سالانہ خیرات کردیا کریں۔ باق مال حلال وطیب ہوجائے گا؟

#### ال مؤقف میں تبدیلی

آئ تک کہا یہ جاتا رہا کہ ذکو ہ کا نصاب اور شرح 'نبی اکرم' کی مقرر فرمودہ ہیں اور ہمیشہ کے لئے غیر متبدل کیکن اب زمانے کے تقاضوں نے خودان حضرات کو اپناموکٹ تبدیل کروینے پر مجبور کردیا ہے۔ (مثلاً) جماعت اہل حدیث 'احادیث کا اتباع بردی شدت سے کرتی ہے۔ اس کے ترجمان ہفت روزہ''الجمدیث' (لا ہور) کی 16 اگست 1974ء کی اشاعت میں ایک مقالہ شائع ہوا جس میں کہا گیا:

خوشحال معاشرہ کا قیام اسلام کا بنیادی نظریہ ہے ۔۔۔۔۔ زکو ق کی فرضیت بھی ای نقطہ تنظر سے ہوئی ہے۔ تا ہم جس معاشرہ اور باحول میں اس عمل کوفرض کیا گیا وہ آج کل کے ماحول اور معاشرے سے فقدرے مختلف تھا۔۔۔۔اس سلسلہ میں ''قانون ضرورت'' کوبنیا و بنایا جاسکتا ہے۔شرعی قانون کی رُوسے زکو ق چاراشیاء پرفرض ہے۔

(1) مولیثی (2) غلمه ورکیل (3) نفتدی (سوتا میا ندی) (4) تخبارت

پہلی تین مدات تو بھالہ قائم ہیں۔ گر جہاں تک مال کی تجارت کا تعلق ہے اس کا میدان اب بہت وسیع ہو چکا ہے۔ البذا ا اس معاملہ میں اب مزید فور وقکر کی ضرورت ہے۔ نصاب زکوۃ بھی اسلام میں مقرر ہے لیکن اس معاملہ میں تمام علاء کا اتفاق ہے کہ بیانفاق فی سبیل اللہ کی کم اذکم مد ہے۔ زکوۃ کا بیانظام جب رائج کیا گیا تو اس وقت طلب اور رسدگی ضرورت کے مطابق تھا۔ زکوۃ کا مقصد صرف بینیں کہ مقررہ اموال میں سے معینہ مقدار اداکر وی جائے جاہوہ معاشرتی ضروریات کا ایک فی صد بی پوراکرے ..... زکوۃ کونقراء اور محتاج لوگوں کی تمام ضروریات کا کفیل ہونا جائے۔

اورآ کے بڑھے۔ اتباع حدیث مملکت سعودی عرب کا سرکاری مسلک ہے۔ اور رابطة العالم الاسلامی ( مکہ کرمہ) ایک طرح کا محکومت کا تنظیمی اوارہ۔ اس اوارہ کے ترجمان ' رابطة العالم الاسلامی' کے رجب 1398 ھ (جون 1978ء) بیس اس کلت پر بحث کرتے ہوئے کہ کیاز کو ق کے متعلق رسول اللہ کی متعین فرموہ جز کیات میں تبدیلی کی جا سمتی ہے یائیس کا کھا ہے۔ علی ان المقصود بالز کو ق ان تسد حاجة المحتاجین و تفرج الازمات۔ فان لم تنفرج الازمة فان وضع الفدر المفروض لا یعفی من المستولية و علی القادرین الاسهام و علی الدولة ان تأخذ من القادرین۔ لان رسول الله حدر مقدار الزکونة بحاجة عصرہ ولم یحد دالقران مقاریرها۔ و باب الاحتهاد مفتوح (صفح 66)۔

ز کو ہ کا مقصد ہے کہ وہ حاج تندوں کی ضرور بات کو پورا کرے اوران کی پریشانیوں کو دور کرے۔ اگر موجودہ شرح سے حاج تندوں کی پریشانیاں دور تبیں ہوتیں تو بھراس شرح سے ذکو ہ اوا کرنے سے زکو ہ اوا کرنے والے کی ذیدواری فتح

نہیں ہوتی۔ زکو قاکا انظام کرنے والوں اور حکومت کا فریضہ ہے کہ وہ صاحب نصاب لوگوں سے زیاوہ شرح سے زکو قا وصول کریں کیونکہ رسول اللہ نے جوشرح مقرر کی تھی وہ آپ کے زمانے کی ضروریات کے مطابق تھی اور قرآن مجیدنے اس کی کوئی حدم ترزمیس کی ساس کے لئے اس نے اجتہا دکا ورواز و کھلا رکھا ہے۔

ان تقریحات سے داختے ہے کہ خود ہمارے قدامت پرست حضرات کے نزدیک بھی ذکو قاکی مروجہ جزئیات نا قائل تغیرہ تبدل نہیں۔ جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں افراد معاشرہ کی ضرور بات زندگی اوران کی صلاحیتوں کی نشودنما کا سامان بہم پہنچانا 'اسلامی مملکت کی ذمہ داری ہے۔ بیا سلامی مملکت اپنی اس عظیم ذمہ داری ہے ( قرآنی حدود کے اندر رہتے ہوئے ) جن ذرائع ہے محملات کی ذمہ داری ہے در آتر آئی حدود کے اندر رہتے ہوئے ) جن ذرائع ہے بھی عہدہ برآ ہو سکے گی انہیں'' زکو ق'' کہا جائے گا۔ قرآن کریم کی رُوے'' ایتائے زکو ق'' اسلامی حکومت کا فریضہ ہے۔ ( 22:41)۔

